ASIEN, (Juli 1996) 60, S. 33-42

Die muslimischen Intellektuellen in Indonesien
und die Demokratie!

Masykuri Abdillah

In accordance with the trend of globalization, especially following the collapse of the
socialist regimes of Eastern Europe, democracy is today becoming an important fac-
tor of international relations as well as a subject of intense debates in the Third
World and in Muslim countries. Almost all governments in the world, even authori-
tarian governments, use the attribute “democratic™ to characterize their regimes and
their aspirations. Yet not all governments in Muslim countries as well as not all
Muslim intellectuals support democracy. Unlike the Islamic international debate on
democracy, all Muslim intellectuals in Indonesia, as far as | am able to ascertain,
accept democracy and even support it as a system which must be implemented in a
Muslim society. They also understand democracy as covering certain universal
values, especially equality, freedom and pluralism. In the light of this theological
perspective, Muslim intellectuals also respond to the basic concept of Pancasila
Democracy and to the process of democratization in Indonesia. In this process they
have a strategic role, because they are leaders of the Muslim community which is one
of the most influential sectors of civil society in Indonesia.

In den 1990er Jahren, besonders nach dem Sturz der Kommunisten in Osteuropa,
wird in der Dritten Welt, im Ostblock und auch in den muslimischen L&ndern
wieder verstarkt ber die "Demokratie” debattiert. Fast alle Regierungen in der
Welt, auch die muslimischen, behaupten, daf3 ihre politischen Systeme demokratisch
sind. Unter muslimischen Intellektuellen und ulama gibt es jedoch Meinungs-
verschiedenheiten hinsichtlich des Systems und des Begriffs der Demokratie. Viele
von ihnen lehnen dieses System ab, da es die gdttliche Souveranitat negiere, wah-
rend andere es unterstiitzen als ein System, das mit dem Islam kompatibel sei.? Aber
auch Kiritiker des Islams behaupten, daf® er mit der Demokratie nicht kompatibel sei,
weil der Islam eine Religion sei, die auf dem Glauben an Gott basiere, wéhrend die
Demokratie auf Sékularismus beruhe. Einige Kritiker betrachten den Islam sogar als
eine Antithese zur Demokratie, was an der ungleichen Stellung der Unglaubigen
gegeniber den Glaubigen und auch an der Ungleichheit von Frauen und Méannern in
einer muslimischen Gesellschaft zu sehen sei. Dennoch erkennen auch sie an, dal
viele islamische Bewegungen in verschiedenen muslimischen Landern sich
innerhalb des demokratischen Systems engagieren.®

Eine intensive Diskussion tber die Demokratie findet auch in Indonesien statt, wo

1 Dieser Artikel ist eine Zusammenfassung der Doktorarbeit von Masykuri Abdillah "Responses of
Indonesian Muslim Intellectuals to the Concept of Democracy (1966-1993)". Der Autor ist Dozent
am Staatsinstitut fur Islamwissenschaft (Institut Agama Islam Negeri, IAIN) Jakarta, Indonesien, und
wurde am 7. August 1995 am Fachbereich Orientalistik der Universitat Hamburg promoviert.

2 Im allgemeinen unterstltzen die muslimischen Modernisten das demokratische System, wéahrend die
sogenannten "Fundamentalisten” dieses System ablehnen. Dennoch bedeutet diese Ablehnung nicht,
daB die Fundamentalisten ein autoritares System beflirworten, zumal sie sich zum Beispiel fur
Gerechtigkeit, gemeinsame Beratung und Menschenrechte aussprechen.

3 John L. Esposito und James P. Piscatory: "Democratization and Islam”, in Middle East Journal, 45
(Summer 1991) 3, S. 428.



34 Masykuri Abdillah

die Muslime die Majoritat (ungefahr 88 %) der Bevolkerung stellen. Obwohl der
Islam in diesem Land nicht als offizielle Staatsreligion anerkannt wird, tibt er einen
bedeutenden EinfluR auf das soziale und politische Leben aus. Seit dem 13. Jahr-
hundert ist er eine der bestimmenden GréRen in der Entwicklung indonesischer
Normen und Verhaltensweisen, und seit der Unabhédngigkeit ist er einer der bedeu-
tenden Faktoren in den Offentlichen politischen Entscheidungen. Alle grundsétz-
lichen sozialen und politischen Aktivitaten brauchen eine Legitimation durch den
Islam. Es gibt zwar Studien tber die Demokratie in Indonesien, aber diese Studien
haben nur den DemokratisierungsprozeR und die politische Kultur untersucht, die
diesen ProzeR beeinfluBt.* Im Unterschied dazu betont diese Arbeit den theologi-
schen (islamischen) Aspekt, wobei sie den soziologischen ebenfalls berticksichtigt.
Diese Betonung des Theologischen ist wichtig, um einen wesentlichen Zusammen-
hang zu verstehen; denn es gibt eine Wechselbeziehung zwischen den theologischen
und den soziologischen Aspekten. Nach der Theorie von Max Weber hat das theo-
logische System sogar grof3en Einfluf auf die sozialen Normen und Verhaltens-
weisen und auch auf die Legitimation und Macht der Autoritat.

Die theologischen Aspekte des Diskurses tber die Demokratie werden anhand der
Aussagen von muslimischen Intellektuellen untersucht, die systematische Ideen (iber
gesellschaftliche und staatliche Fragen zum Ausdruck bringen und sich fiir islami-
sche Werte engagieren. Die von ihnen im Hinblick auf Demokratie geéduferten
Gedanken stehen im Mittelpunkt dieser Untersuchung. Die meisten von ihnen sind
prominente  muslimische Intellektuelle in Indonesien und vertreten insofern
Hauptrichtungen des islamischen Denkens bzw. Positionen islamischer Gruppen in
Indonesien.® Zwar (bt das internationale islamische Denken und entsprechende
Bewegungen Einflu auf den indonesischen Islam aus, aber die islamischen Gedan-
ken und Bewegungen in Indonesien haben bestimmte Formen, die sich von denen in
anderen Landern unterscheiden, so auch die Ansichten muslimischer Intellektueller
zum Demokratiebegriff. Da die Demokratie nicht der muslimischen Zivilisation ent-
stammt, sondern einer fremden Zivilisation, namlich der westlichen, wird im folgen-
den von "Antworten" (responses) gesprochen.

I. Islam und politische Ideen

Wie engagierte Muslime in anderen muslimischen Landern, behaupten auch musli-
mische Intellektuelle in Indonesien, dal der Islam nicht nur ein theologisches
System sei, sondern auch eine globale Lebensordnung, die ethische und moralische
Werte im sozialen und staatlichen Leben enthalte. Der Islam trenne nicht zwischen

4 Siehe u.a. Demokrasi dan Proses Politik Jakarta: LP3ES, 1986, und Alfian und Nazaruddin Sayam-
suddin (Hrsg.), Profil Budaya Politik Indonesia, Jakarta: Pustaka Utama Grafiti untuk Asosiasi lImu
Politik Indonesia, 1991.

5 Edmund Burke IIl, "Islam and Social Movements: Methodological Reflection", in Edmund Burke
und Ira Lapidus (Hrsg.), Islam, Politics and Social Movements, Berkeley u.a.: University of
California Press, 1988, S. 19; und siehe Max Weber, Gesammelte Aufsatze zur Religionssoziologie,
I, Tlbingen: J.C.B. Mohr Pohl Siebeck, 1947.

6 Die islamischen Gedanken in Indonesien konnen mit Traditionalismus, Modernismus und Neo-
Modernismus Klassifiziert werden. Es gibt viele islamische Organisationen, die groften sind
Muhammadiyah und Nahdatul Ulama (NU).



Muslimische Intellektuelle in Indonesien 35

heiligen und sékularen Dingen oder zwischen der "Kirche" und dem Staat. Zugleich
behaupten die meisten von ihnen, daf der Islam fur die Sozialordnung kein detail-
liertes Konzept bereithalte. Der Islam enthalte nur die Grundprinzipien der Sozial-
ordnung, die an der Doktrin des Tawhid (Monotheismus) orientiert seien.’

Nach Meinung der Intellektuellen bestehen die Grundprinzipien der islamischen
politischen Ordnung aus al-S(ra (gemeinsame Beratung), al-'Adala (Gerechtigkeit),
al-Musawa (Gleichheit) und al-Ukhuwwa (Briiderlichkeit).® Ein detailliertes Kon-
zept der islamischen politischen Ordnung solle durch das Ijtihad (individuelles Den-
ken oder Interpretation islamischer Doktrinen) formuliert werden. Tatséchlich mani-
festiert sich das IjtihAd manchmal in der Form originalen Denkens der islamischen
politischen Ordnung. Manchmal aber nimmt es auch die Form von Antworten auf
das existierende politische System oder auf fremde Ideen an, die dann in Uberein-
stimmung mit islamischen Lehren modifiziert werden. Eine dieser Antworten auf
fremde Ideen stellt die Reaktion auf das Konzept der Demokratie dar, das heute zu
einem internationalen Thema geworden ist.

I1. Antworten auf den Begriff der Demokratie

Alle muslimischen Intellektuellen in Indonesien akzeptieren den Begriff der Demo-
kratie und unterstiitzen sie als ein System, das in einer muslimischen Gesellschaft
praktiziert werden miisse. Im allgemeinen nennen sie fir ihre Unterstiitzung der
Demokratie zwei Griinde. Zum einen werden ihre Werte in Ubegeinstimmung mit
islamischen sozialen Werten gesehen, besonders das Prinzip der SGr& (der gemein-
samen Beratung). Zum zweiten sei es ein angemessener Weg, muslimische
Winsche und Interessen zu artikulieren, weil die Muslime in Indonesien die
Majoritat darstellten und das demokratische System die Regierung der Mehrheit
impliziere.

Allerdings befindet sich dieses Konzept der Demokratie mit dem liberalen Konzept,
aus dem die demokratischen ldeen stammten, nicht in voller Ubereinstimmung.
Zwar sind die hier betrachteten indonesischen muslimischen Intellektuellen grund-
séatzlich mit dem heute gebrauchlichen Konzept der Demokratie einverstanden, wie
es von Joseph A. Schumpeter, Sidney Hook, Philippe C. Schmitter und Terry Lynn
Karl eingefiihrt wurde.® Hauptkriterien sind dabei: Regierung der Majoritat, politi-
sche Partizipation (people's vote), freie Wahlen und Verantwortlichkeit der Regie-
rung. Es bestehen jedoch Meinungsverschiedenheiten unter muslimischen Intellek-
tuellen hinsichtlich der Idee der Volkssouveranitat. Einige von ihnen lehnen eine

7 Siehe u.a. M. Amien Rais, "Beberapa Catatan Kecil tentang Pemerintahan Islam", in seinem Buch
Cakrawala Islam antara Cita dan Fakta, Bandung: Mizan, 1992, S. 41-49.

8 Siehe u.a. ibid. und Munawir Sjadzali, "Islam Kosong Sistem Politik", in Pesantren, 6 (1989) 3, S.
32-35.

9  Siehe Joseph A. Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Bern: A. Franke AG, 1945,
S. 427; Sidney Hook, "Democracy", in The Encyclopaedia Americana, VIII, Danbury & Unwin Ltd.,
1943, S. 684; Philippe C. Schmitter und Terry Lynn Karl, "What Democracy is... and is not", in
Journal of Democracy, 2 (Summer 1991) 3, S. 76.



36 Masykuri Abdillah

solche Souveranitit ab, weil Uber die reale Souverénitit nur Gott verfiige.”’ Die
meisten haben aber kein Problem mit der Idee der VVolkssouveranitat, weil sie zwi-
schen der absoluten Souverénitdt Gottes und der politischen Souveranitat des
jeweiligen Staats unterscheiden. Die letztere begreifen sie als die VVolkssouveranitat
im demokratischen System.** Dennoch erkennen fast alle von ihnen die Souveranitat
der géttlichen Anordnung (Sarf'a) als die grundsétzliche Norm des Lebens der
Muslime in der Gesellschaft und der Nation an.

I11. Antworten auf die demokratischen Werte

Im Diskurs der Demokratie diskutieren muslimische Intellektuelle auch uber die
Frage der Menschenrechte, aus der sich die demokratische Idee entwickelte.™
Anders als in der internationalen islamischen Debatte um die Demokratie gibt es
hier eine breite Ubereinstimmung der muslimischen Intellektuellen und ulama in
allen muslimischen Léndern. 1990 verfaBRten muslimische Lander die Cairo Decla-
ration of Human Rights in Islam (Kairoer Erklarung der Menschenrechte im Islam),
die allerdings noch nicht alle zivilen und politischen Rechte umfat. Muslimische
Intellektuelle in Indonesien verstehen unter dem Begriff der Demokratie auch uni-
versale Werte, besonders Gleichheit, Freiheit und Pluralismus. Nach ihrem
Verstandnis hangt das Prinzip der Gleichheit mit den Aspekten des Rechts, des Ein-
kommens und der Erziehung zusammen. Die meisten von ihnen unterstiitzen jedoch
nur die Gleichheit vor dem Gesetz und nicht im realen Leben, weil die absolute
Gleichheit natiirliche Unterscheidungen in einer Gesellschaft entfernen wiirde.™®

In diesem Zusammenhang interessieren sie sich auch fur die Frage nach der Stellung
der Nicht-Muslime und der Frauen in einer muslimischen Gesellschaft, die von eini-
gen Beobachtern als nicht kompatibel mit demokratischen Prinzipien aufgefaft
wird. Die meisten muslimischen Intellektuellen Indonesiens postulieren gleiche
Rechte fur Nicht-Muslime und Muslime, sind aber uneinig lber die Zul&ssigkeit
eines Nicht-Muslims als Staatschef in einer muslimischen Gesellschaft.** Im Unter-

10 Siehe u.a. Abdoerraoef, A1-Quran dan Iimu Hukum, Jakarta: Bulan Bintang, 1971; und Jalaluddin
Rahmat, "Islam dan Demokrasi", in Franz Magnis-Suseno et al., Agama dan Demokrasi, Jakarta: Per-
himpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat, 1992, S. 40.

11 Siehe u.a. Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah dan Pemikiran, Jakarta: Ul
Press, 1990, S. 172; und Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Masalah Kenegaraan: Studi tentang
Percaturan dalam Konstituante, Jakarta: LP3ES, 1987, S. 172.

12 Siehe u.a. Abdurrahman Wahid, "Hukum Pidana Islam dan Hak-Hak Asasi Manusia", in seinem
Buch, Muslim di Tengah Pergumulan, Jakarta: Leppenas, 1983, S. 94-96; Muhammad Tahir Azhary,
Negara Hukum: Studi tentang Prinsip-Prinsipnya, Dilihat dari Segi Hukum Islam, Implementasinya
pada Periode Madinah dan Masa Kini, Jakarta: Bulan Bintang, 1992, S. 95-103; und Ali Yafie, "Hak
Individu dan Masyarakat dalam Khazanah Pesantren”, in Pesantren, 4 (1987) I, S. 6-15.

13 Siehe u.a. M. Amien Rais, "Wawasan Islam tentang Katatanegaraan”, in op. cit.,, S. 56; und
"Beberapa Catatan Kecil tentang Pemerintahan Islam", in op. cit., S. 46.

14 Ali Yafie vertritt die Ansicht, daB ein Nicht-Muslim nicht Staatschef werden diirfe, weil dieser ein
Vertreter des Propheten sei. Rais unterstutzt diese Meinung, da eine geistliche Bindung zwischen
dem Fihrer und der Bevélkerung bestehen misse. Ihrer Meinung nach komme in jeder Gesellschaft
der Staatschef aus der Majoritatsgruppe (Interviews mit Ali Yafie am 11. September 1993 und mit
Amien Rais am 29. November 1993). Im Gegensatz dazu fordern Abdurrahman Wahid und Munawir
Sjadzali das gleiche Recht fiir einen Nicht-Muslim, Staatschef zu werden. Siehe Munawir Sjadzali,
op. cit., S. 89-90, und "Gus Dur, Islam dan Demokrasi", in Tempo, 28.9.1991, S. 39. Auch Dawam



Muslimische Intellektuelle in Indonesien 37

schied dazu beflirworten die meisten von ihnen die im Koran festgeschriebene Stel-
lung der Frauen, die in bestimmter Hinsicht im Vergleich mit der Stellung der
Manner ungleich ist. Sie ar%umentieren, dal8 es unterschiedliche Pflichten zwischen
Méannern und Frauen gebe.” Im Diskurs (ber die Gleichheit trennen muslimische
Intellektuelle das Konzept der Gleichheit nicht von dem der Gerechtigkeit, das ihrer
Meinung nach das fundamentalste Konzept im Leben der Gesellschaft darstellt. Sie
unterstiitzen sowohl verfahrensrechtliche als auch soziale Gerechtigkeit. Gerechtig-
keit misse nicht nur formaljuristisch, sondern auch unter sozialen und wirtschaft-
lichen Aspekten praktiziert werden.™

Das Verstandnis muslimischer Intellektueller von der Freiheit steht nicht in
Ubereinstimmung mit dem liberalen Konzept, namlich der Abwesenheit von
Beschrankungen oder Hindernissen.'” Sie unterstiitzen die Freiheit nur so lange, wie
das Individuum seine Pflichten und seine Verantwortung erfiillt, sowohl gegeniber
Gott als auch gegeniber den Mitmenschen. Das bedeutet, dal die Freiheit
unterstiitzt wird, so lange sie nicht Allahs Ordnung widerspricht.”® AuRerdem
unterstitzen die hier betrachteten muslimischen Intellektuellen das Prinzip des
Pluralismus sowohl im sozialen als auch im politischen Bereich. Ihrer Meinung nach
ist die Pluralitdt der Menschen Gottes Wille, und deshalb sei sie ein Naturrecht
(Sunna Allah), das nicht verandert und nicht abgelehnt werden kénne.™ Sie auRern
die Notwendigkeit des Toleranz, um sozialen Pluralismus zu schiitzen und zu
praktizieren. AuRerdem interpretieren sie das Konzept der Sira (gemeinsame
Beratung) und al-amr bi al -ma'rdf wa al-nahy 'an al-munkar (gebietend was Recht
ist und verbietend das Unrecht) als politische Beteiligung, die ein Ausdruck des
politischen Pluralismus sei.® Diese zwei Prinzipien kénnen ein starkes Bollwerk

Rahardjo behauptet, daB ein Nicht-Muslim das Recht habe, Kandidat fiir das Amt des Staatschef zu
werden, allerdings sei es flr die Muslime verpflichtend, einen Muslim zu wéhlen (Interview mit
Rahardjo am 12. September 1993).

15 Sjadzali und Wahid unterstutzen die Gleichstellung der Frauen. Sie interpretieren dementsprechend
auch bestimmte koranische Verse, die eine ungleiche Stellung der Frauen im Vergleich mit der der
Ménner vorschreiben, z.B. Uber die Rechte des Erbes (Koran 4:11), des Zeugnisses (Koran 2:228)
und der Polygamie (Koran 43, 8). Siehe Munawir Sjadzali, "Reaktualisasi Ajaran Islam", in Igbal
Abdurrauf Saimima (Hrsg.), Polemik Reaktualisasi Ajaran Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1988, S.
6, und Interview mit Abdurrahman Wahid am 18. November 1992. Die meisten Intellektuellen
behaupten, dal der Islam Mé&nnern und Frauen grundsétzlich die gleiche Stellung gebe, nur in den
genannten drei Punkten sei ihre Stellung ungleich. Rais ist sich dieser ungleichen Stellung bewuf3t,
aber er ist auch uberzeugt, daR dies ein Segen oder eine Weisheit (hikma) beinhalte. Interview mit
Amien Rais am 29. November 1993.

16 Siehe u.a. Nurcholish Madjid, "Menyongsong Tahap Lepas Landas Pembangunan dengan Tuntunan
Nabi Muhammad SAW", in seinem Buch Islam Kemoderenan dan Kendonesian, Bandung: Mizan,
1989, S. 57-58.

17 Norman P. Barry, An Introduction to Modern Political Theory, New York: St. Martin's Press, 1981,
S. 161.

18 Siehe u.a. Nurcholish Madjid, "Kaum Muslimin dan Partisipasi Sosial Politik", in seinem Buch Islam
Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 1992, S. 567-568, und Abdurrahman
Wahid, "Kerangka Pengembangan Doktrin Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja)", in seinem Buch
Muslim di Tengah, op. cit., S. 40.

19 Siehe u.a. Nurcholish Madjid, "Kata Pengantar: Umat Islam Memasuki Zaman Modern", in seinem
Buch Islam Doktrin, op. cit., S. Ixx.

20 Siehe u.a. Nurcholish Madjid, "Kaum Muslimin dan Partisipasi Politik", op. cit., S. 570.



38 Masykuri Abdillah

gegen staatliche Ubergriffe, Autoritarismus, Despotismus, Diktatur und gegen
andere Systeme darstellen, die politische Rechte der Biirger unterdriicken.

1V. Antworten auf die Demokratie in Indonesien

Vor dem Hintergrund der oben umrissenen theologischen Perspektive antworten die
meisten muslimischen Intellektuellen auch, dal das Konzept der Pancasila-Demo-
kratie, die von der "Neue Ordnung"-Regierung Indonesiens eingefiihrt wurde, mit
dem Islam tibereinstimme. Die Ahnlichkeit zwischen ihnen liege in der Form der
Beschrdnkung des Volkswillens, der nicht gegen das Pancasila-Prinzip des
Glaubens an einen Gott verstolen diirfe. Alle Entscheidungen miissen vor dem Volk
und vor Gott verantwortet werden.”* AuBerdem betonen sowohl Islam als auch
Pancasila nicht nur Rechte, sondern auch Pflichten; und beide betonen das
Gleichgewicht zwischen individuellen und kollektiven Rechten und auch zwischen
materiellen und geistlichen Interessen. Obwohl es im Grundsétzlichen begriffliche
Ahnlichkeiten zwischen der Pancasila-Demokratie und den von muslimischen
Intellektuellen ausgedruckten islamischen Doktrinen gibt, sind bei der
Durchfiihrung mehrere Unterschiede zwischen den Interpretationen der Regierung
und denen der muslimischen Intellektuellen festzustellen.

Es ist richtig, dall die Regierung bis zu einem bestimmten Umfang seit ihrem
Machtantritt 1966 ein demokratisches System geférdert hat und daR viele Entschei-
dungen der Regierungspolitik den Demokratisierungsprozel3 férderten, besonders
die Grindung der demokratischen Institutionen. Dennoch gehen die meisten
muslimischen Intellektuellen davon aus, dal das demokratische System in seinem
Wesen noch unvollstandig sei, wenn die demokratische Atmosphére seit 1990 auch
besser geworden sei.”> Deshalb driicken sie Unterstiitzung fiir einen nachhaltigen
ProzeR der Demokratisierung aus, der die Durchfihrung der Wahlen, die Stellung
des MPR (VolkskongreR) und des DPR (Parlament), die Stellung der politischen
Organisationen, die Stellung der Exekutive, der Rechtsordnung, der Meinungsfrei-
heit und Offenheit und auch soziale Gleichheit betrifft.

Der Unterschied zwischen der Regierungspolitik und den Ideen muslimischer Intel-
lektueller ist gewdhnlich eine Reflektion bestimmter Charakteristiken der indonesi-
schen Gesellschaft. Die Regierung unterstiitzt Soepomos Theorie Uber "die integrale
Gesellschaft”, wahrend muslimische Intellektuelle zu Hattas Theorie iber die indo-
nesische Gesellschaft neigen, besonders zu seiner Idee tber die zentrale Position des
ersten Pancasila-Prinzips, des Glaubens an einen einzigen Gott, und tber die Bir-
gerrechte und -pflichten.

V. Muslimische Interessen und Wtinsche

Unter der Pancasila-Demokratie haben die sozialen Gruppen das Recht, ihre Interes-
sen zu artikulieren, und deshalb driicken muslimische Intellektuelle muslimische

21 Siehe u.a. Saifuddin Zuhri, "Aksen Demokrasi pada Demokrasi Pancasila”, in seinem Buch
Keleidoskop Politik di Indonesia, Vol. I, Jakarta: Gunung Agung, 1982, S. 139-140.

22 Siehe u.a. "Demokrasi yang Seolah-Olah", in Tempo, 18.5.1991; und Interview mit Amien Rais am
29. November 1993.



Muslimische Intellektuelle in Indonesien 39

Interessen unter diesem System aus. Historisch haben muslimische Fihrer versucht,
fir den Islam als die Grundlage des Staats bei den VVorbereitungen fir die indonesi-
sche Unabhéngigkeit 1945 und in den Debatten des Volkskongresses in den 50er
Jahren zu streiten, aber beide Versuche waren nicht erfolgreich. Und dann haben sie
nicht lange nach der Ausschaltung der Kommunisten 1965 einen offiziellen Status
der "Jakarta-Charta” verlangt, damit die Muslime das islamische Recht (Sarf'a) in
Staat und Gesellschaft praktizieren kdnnten. Zugleich haben sie von Anfang an ver-
sichert, dal sie Pancasila als die Staatsideologie unterstiitzten. Dies geschah auch
wegen des Verdachts der sékularen nicht-islamischen Gruppen und der Regierung,
dall die Muslime die Absicht der Griindung eines islamischen Staats weiterhin
hegten. Viele von ihnen haben geduRert, daB die Diskussion uber die Jakarta-Charta
nicht mehr wichtig sei, weil dieses Dokument durch die 1959 von Soekarno dekre-
tierte "Riickkehr zur Verfassung 1945" schon sanktioniert wurde.?® Die Regierung
hat demgegeniiber klargestellt, daf jeder Versuch, eine Staatsideologie auRerhalb
der Pancasila zu griinden, als Subversion aufgefat wiirde. Um die Position der
Pancasila zu verstarken, hat die Regierung Anfang der 80er Jahre begonnen, Panca-
sila als die "einzige Grundlage" fiir politische Organisationen und Massenorganisa-
tionen durchzusetzen.

Die Versuche der indonesischen Muslime, ihre Interessen zu verwirklichen, sind
nicht mit dem Wunsch nach Griindung eines islamischen Staates verbunden sind.
Statt dessen bemiiht man sich, mit islamischen Werten das Leben der Gesellschaft
und des Staates im Rahmen der Pancasila-Ideologie zu beeinflussen. Alle muslimi-
schen Intellektuellen akzeptieren Pancasila als Staatsideologie, weil ihre Prinzipien
mit islamischen Werten tbereinstimmen. Viele von ihnen vergleichen sogar Panca-
sila und die Staatsverfassung von 1945 mit der Medina-Verfassung zu Beginn der
Periode des Propheten in Medina, die eine Formulierung des grundsatzlichen Ein-
verstdndnisses zwischen Muslimen und Nicht-Muslimen gewesen sei, um eine
gemeinsame politische Gesellschaft zu griinden.?*

Die hier beschriebenen muslimischen Wiinsche und Interessen im Kontext der
sozialen Transformation betreffen das soziale und politische System, das nationale
Recht und die soziale Ethik. In diesem Zusammenhang gibt es zwei Formen der
Annaherung muslimischer Intellektueller an die Probleme, ndmlich eine strukturelle
und eine kulturelle. Die strukturelle Form der Anndherung betont die Transforma-
tion in sozialen und politischen Institutionen, wahrend die kulturelle Anndherung
die Transformation im sozialen Verhalten in den Vordergrund stellt. Wahrend alle
muslimischen Intellektuellen die kulturelle Form der Annédherung unterstiitzen,
unterstitzen nicht alle die strukturelle. Nach islamischer Ansicht kdénnen die
Beflrworter beider Ann&herungen allgemein als "ldealisten™ beziiglich des existie-
renden soziopolitischen Systems bezeichnet werden, wéhrend die Beflirworter der

23 B.J. Boland, The Struggle of Islam in Modern Indonesia, The Hague: Martinus Nijhoff, 1971, S. 160.
24 Nurcholish Madjid, "Cita-Cita Politik Kita", in Basco Carvallo und Dasrizal (Hrsg.), Aspirasi Umat
Islam Indonesia, Jakarta: Leppenas, 1983, S. 10.



40 Masykuri Abdillah

ausschlizeﬁlich kulturellen Anndherung "accommodationists” genannt werden
kénnen.?

Muslimische Wiinsche und Interessen werden durch politische und nicht-politische
Aktivitdten ausgedriickt. Zu Beginn der Periode der Neuen Ordnung gab es vier
islamische politische Parteien, ndmlich Nahdatul Ulama (NU, 1926 gegriindet),
Parmusi, PSII und Perti. Diese Parteien wurden 1973 in einer neuen Form, der PPP
(Partai Persatuan Pembangunan, Vereinigte Entwicklungspartei), fusioniert, in
Ubereinstimmung mit der Regierungspolitik iiber die Entpolitisierung des Islam und
der Entideologisierung der politischen Parteien. Nach der Anerkennung der
Pancasila als der "einzigen Grundlage" fur alle politische Organisationen 1983, kann
die PPP formell nicht mehr islamische Partei genannt werden, obwohl ihre Fiihrer
und Mitglieder an sie als eine Partei denken, die die muslimischen Interessen lenkt.
Tatsachlich gab es seit Mitte der 1980er Jahre Anderungen hinsichtlich der politi-
schen Orientierung der Muslime, einschlielich der religiosen Empfehlung (fatwé)
der ulama, da Muslime entweder PPP, Golkar oder PDI ohne theologisches
Dilemma wdhlen konnen. AufRerdem haben mehrere muslimische Fihrer und
Aktivisten die "Regierende Partei” Golkar unterstiitzt, weil sie den Interessen der
Muslime dienen konnte. Diese Unterstlitzung hat seit des Einsatzes der Regierung
fir das Gesetz des nationalen Erziehungssystems und das Gesetz der religitsen
Gerichtsbarkeit Ende der 1980er Jahre zugenommen.

Die nicht-politischen Aktivitaten der Muslime werden besonders von den islami-
schen Massenorganisationen, zum Beispiel der NU und Muhammadiyah (1912
gegriindet), durchgefiihrt. Die Hauptaktivitaten der islamischen Massenorganisatio-
nen sind Da'wa (missionarische Aktivitaten) oder al-amr bi al-ma'r(f wa al-nahy
‘an al-munkar (gebietend was Recht ist und verbietend das Unrecht) in ihrer breiten
Bedeutung, einschlielich der Erziehung, Einkommenerzeugung, Familienfiirsorge
usw. Die NU wurde als eine soziale religidse Organisation gegriindet, aber histo-
risch ist sie auch als politische Organisation in Erscheinung getreten (1952-1973),
wahrend Muhammadiyah niemals eine politische Organisation war, obwohl sie ein
Beflrworter der Masyumi und zu Beginn der Periode der "Neuen Ordnung" (1967-
1970) auch der Parmusi war. Dennoch behalten die islamischen Massenorganisatio-
nen globale Ansichten beziglich der sozialen und nationalen Interessen bei. Sie
funktionieren als Interessengruppen, die versuchen, die Richtung der offentlichen
Politik zu beeinflussen, um sie kompatibel mit den islamischen Werten zu machen,
allerdings ohne direkte Beteiligung in der praktischen Politik, zum Beispiel durch
Engagement in Wahlen und parlamentarischen Vertretungen.?

Der grote Unterschied der islamischen nicht-politischen Aktivitaten innerhalb der
"Neuen Ordnung" zu der Zeit vorher ist die Entwicklung der neuen Art des islami-
schen Denkens. Wenn in der Vergangenheit das islamische Denken oft spekulativer
Art war und manchmal zur Apologie flhrte, tendiert gegenwartiges islamisches
Denken dazu, empirischer, historisch reflektierter und kritischer zu sein. Diese neue

25 Beflrworter beider Formen der Annaherung sind u.a. M. Amien Rais und Deliar Noer, wéahrend u.a.
Abdurrahman Wahid und Nurcholish Madjid ausschlief3lich Befiirworter der kulturellen Annéherung
sind.

26 Vgl. "Islam als integrative Kraft", in SOA-Information, 2 (1991) 6, S. 43-44.



Muslimische Intellektuelle in Indonesien 41

Orientierung war am Anfang eine Antwort auf die altere Generation der muslimi-
schen Fihrer, die das Engagement fir den Islam mit islamischen politischen
Parteien und mit der Griindung eines islamischen Staates identifizierten. Diese
Orientierung war interessant fiir junge Muslime, viele von ihnen waren fachlich
gebildet und haben verschiedene Berufe ergriffen, u.a. in der 6ffentlichen Verwal-
tung und in der Wissenschaft. Unter dem EinfluR der islamischen Da'wa
(missionarische Aktivitaten) wurden viele fromme Muslime (santri) Staatsbeamte,
und viele ehemalige nominelle Muslime (abangan) wurden zu santri. Diese Ent-
wicklung hat die Regierungspolitik in bezug auf den Islam und die Muslime beein-
flukt. Wéahrend in den 70er Jahren und Anfang der 80er Jahre die Regierung
bestimmte muslimische Interessen und Aktivititen einschréankte, hat sie seit Ende
der 80er Jahre viele muslimische Interessen erfillt. Das zeigt sich besonders an ihrer
Unterstitzung bei der Grundung des "Verbands muslimischer Intellektueller in
Indonesien™ (ICMI) im Jahre 1990, der heute einen ziemlich groRen EinfluR auf das
politische Leben in Indonesien hat.

V1. Die Rolle muslimischer Intellektueller

DaR die Regierung bestimmte muslimische Interessen erfillte und auch gréRere
politische Offenheit seit Ende der 1980er Jahre forderte, wurde als ein Ausdruck
ihres politischen Willens zur weiteren Demokratisierung betrachtet. Sicherlich wird
der Demokratisierungsprozef? nicht nur vom Staat, sondern auch von der Gesell-
schaft entschieden. In diesem Prozel haben Intellektuelle eine strategische Rolle in
der Griindung einer starken zivilen Gesellschaft (civil society) zu spielen, besonders
in einer Situation, in der die politische Gesellschaft (political society) noch nicht
richtig funktioniert. Nicht alle von ihnen sind sich jedoch der Notwendigkeit
bewuft, diese Verantwortung zu tragen. Muslimische Intellektuelle besitzen eine
wichtige strategische Rolle, weil sie Flhrer der muslimischen Gesellschaftsgruppe
sind, eine der einfluBreichsten zivilen Gesellschaftsgruppen in Indonesien. Als
Intellektuelle sehen sie dabei ihre Rolle nicht in der praktischen Politik oder in poli-
tischen Aktionen, sondern in der Artikulation kritischer Ansichten zur Regierungs-
politik und auch in der Anregung groRerer Aufklarung fir die Leute, und in der
Erhéhung des Niveaus ihrer Erziehung und ihres 6konomischen Wohlstands.?’ lhrer
Meinung nach wird eine rasche Demokratisierung nur dann verwirklicht werden,
wenn die Regierung den notwendigen politischen Willen zeigt und wenn eine aus-
reichend groRe Zahl aufgeklérter Muslime oder eine geniigend 8grof&e muslimische
Mittelklasse existiert und einen solchen ProzeR aktiv unterstiitzt.?

Die Zahl der aufklarten Muslime und auch der muslimischen Mittelklasse hat zuge-
nommen, aber allgemein ist das Niveau ihrer Erziehung und ihres 6konomischen
Wohlstands noch niedrig, wéhrend der wirtschaftliche Sektor von der nicht-islami-
schen Gruppe, die seit der Zeit der Kolonialregierung gute Chancen fir ihre wirt-
schaftlichen Aktivitaten hatte, noch dominiert wird. In einem nicht- verstaatlichten
System der Erziehung, wie es teilweise in Indonesien existiert, hat das Niveau des
Okonomischen Wohlstands des Einzelnen direkten EinfluR auf das Niveau der Erzie-

27 Amien Rais nennt diese Rolle die "prophetische Aufgabe", wie sie im Koran 62:2 steht.
28 Interview mit Dawan Rahardjo am 12. September 1993.



42 Masykuri Abdillah

hung der Kinder. Dadurch wissen die meisten indonesischen Muslime, darunter
sogar mehrere lokale muslimische Fihrer, noch nicht einmal genau, was ein demo-
kratisches System in der Praxis ist, obwohl sich muslimische Intellektuelle darum
bemiiht haben, ihre demokratischen Ideen zu verbreiten. Deshalb behaupten die
meisten muslimischen Intellektuellen, dal die Forderung eines demokratischen
Systems gleichzeitig mit der Forderung der Erziehung und des ékonomischen
Wohlstands erfolgen miisse. Diese Bemiihungen haben auch zum Ziel, bestimmte
Elemente der indonesischen Kultur, die mit der demokratischen Kultur nicht tber-
einstimmen, wie etwa patriarchalische Traditionen, umzuwandeln.

Die von muslimischen Intellektuellen geduRerten demokratischen Ideen und auch
die vorgebrachten muslimischen Interessen und Wiinsche kdnnen von ihrer Einstel-
lung der Regierung gegeniiber nicht getrennt werden. Viele von ihnen duRern kriti-
sche Ansichten Uber die Regierungspolitik, aber diese Kritik wird normalerweise
vorsichtig, hoflich und indirekt geduRert, weil die Regierung die Existenz opposi-
tioneller Gruppen nicht anerkennt. Gegenwartig ist es schwierig, eine prazise
Klassifizierung ihrer Antworten und Haltungen gegeniiber der Regierungspolitik
vorzunehmen, aber es ist moglich, drei Positionen vage zu benennen, ndmlich eine
"accommodative", eine "kritische" und eine "oppositionelle”. Die meisten Intellek-
tuellen passen sich in einer begrenzten Form an, einige sind recht kritisch, aber nur
wenige von ihnen sind ausgesprochen oppositionell.” Die kritische Einstellung
muslimischer Intellektueller existiert bis in die Gegenwart, obwohl die Regierung
seit Ende der 80er Jahre dazu neigt, mit den Muslimen zusammenzuarbeiten, und
muslimische Intellektuelle nicht mehr wie in den vergangenen Jahrzehnten als eine
oppositionelle Gruppe betrachtet werden. Dies geschieht auch deshalb, weil die
Unterstlitzung der muslimischen Intellektuellen fur die Demokratie nicht lediglich
als eine Antwort auf muslimische Interessen und Wiinsche beabsichtigt ist, sondern
auch, weil diese Intellektuellen die Demokratie als ein politisches System ansehen,
das mit der islamischen Lehre kompatibel ist.

29 Einer der "accomodativen " Figuren ist Nurcholish Madjid, und zu den "kritischen™ Figuren gehdren
Amien Rais, Abdurrahman Wahid und Deliar Noer. Obwohl die meisten Intellektuellen
"accommodative" Figuren sind, bringen sie durchaus auch kritische Ansichten zum Ausdruck. Vgl.
Ingrid Wessel, “Intellektuelle und politische Kultur in der Neuen Ordnung Indonesien”, in
Internationales Asienforum, 23 (1992) 3-4, S. 317.



