
 ASIEN, (Juli 1996) 60, S. 33-42 

Die muslimischen Intellektuellen in Indonesien  
und die Demokratie1 

Masykuri Abdillah 

In accordance with the trend of globalization, especially following the collapse of the 
socialist regimes of Eastern Europe, democracy is today becoming an important fac-
tor of international relations as well as a subject of intense debates in the Third 
World and in Muslim countries. Almost all governments in the world, even authori-
tarian governments, use the attribute "democratic" to characterize their regimes and 
their aspirations. Yet not all governments in Muslim countries as well as not all 
Muslim intellectuals support democracy. Unlike the Islamic international debate on 
democracy, all Muslim intellectuals in Indonesia, as far as I am able to ascertain, 
accept democracy and even support it as a system which must be implemented in a 
Muslim society. They also understand democracy as covering certain universal 
values, especially equality, freedom and pluralism. In the light of this theological 
perspective, Muslim intellectuals also respond to the basic concept of Pancasila 
Democracy and to the process of democratization in Indonesia. In this process they 
have a strategic role, because they are leaders of the Muslim community which is one 
of the most influential sectors of civil society in Indonesia. 

In den 1990er Jahren, besonders nach dem Sturz der Kommunisten in Osteuropa, 
wird in der Dritten Welt, im Ostblock und auch in den muslimischen Ländern 
wieder verstärkt über die "Demokratie" debattiert. Fast alle Regierungen in der 
Welt, auch die muslimischen, behaupten, daß ihre politischen Systeme demokratisch 
sind. Unter muslimischen Intellektuellen und ulama gibt es jedoch Meinungs-
verschiedenheiten hinsichtlich des Systems und des Begriffs der Demokratie. Viele 
von ihnen lehnen dieses System ab, da es die göttliche Souveränität negiere, wäh-
rend andere es unterstützen als ein System, das mit dem Islam kompatibel sei.2 Aber 
auch Kritiker des Islams behaupten, daß er mit der Demokratie nicht kompatibel sei, 
weil der Islam eine Religion sei, die auf dem Glauben an Gott basiere, während die 
Demokratie auf Säkularismus beruhe. Einige Kritiker betrachten den Islam sogar als 
eine Antithese zur Demokratie, was an der ungleichen Stellung der Ungläubigen 
gegenüber den Gläubigen und auch an der Ungleichheit von Frauen und Männern in 
einer muslimischen Gesellschaft zu sehen sei. Dennoch erkennen auch sie an, daß 
viele islamische Bewegungen in verschiedenen muslimischen Ländern sich 
innerhalb des demokratischen Systems engagieren.3 
Eine intensive Diskussion über die Demokratie findet auch in Indonesien statt, wo 

                                                           
1 Dieser Artikel ist eine Zusammenfassung der Doktorarbeit von Masykuri Abdillah "Responses of 

Indonesian Muslim Intellectuals to the Concept of Democracy (1966-1993)". Der Autor ist Dozent 
am Staatsinstitut für Islamwissenschaft (Institut Agama Islam Negeri, IAIN) Jakarta, Indonesien, und 
wurde am 7. August 1995 am Fachbereich Orientalistik der Universität Hamburg promoviert. 

2 Im allgemeinen unterstützen die muslimischen Modernisten das demokratische System, während die 
sogenannten "Fundamentalisten" dieses System ablehnen. Dennoch bedeutet diese Ablehnung nicht, 
daß die Fundamentalisten ein autoritäres System befürworten, zumal sie sich zum Beispiel für 
Gerechtigkeit, gemeinsame Beratung und Menschenrechte aussprechen. 

3 John L. Esposito und James P. Piscatory: "Democratization and Islam", in Middle East Journal, 45 
(Summer 1991) 3, S. 428. 



34 Masykuri Abdillah 

die Muslime die Majorität (ungefähr 88 %) der Bevölkerung stellen. Obwohl der 
Islam in diesem Land nicht als offizielle Staatsreligion anerkannt wird, übt er einen 
bedeutenden Einfluß auf das soziale und politische Leben aus. Seit dem 13. Jahr-
hundert ist er eine der bestimmenden Größen in der Entwicklung indonesischer 
Normen und Verhaltensweisen, und seit der Unabhängigkeit ist er einer der bedeu-
tenden Faktoren in den öffentlichen politischen Entscheidungen. Alle grundsätz-
lichen sozialen und politischen Aktivitäten brauchen eine Legitimation durch den 
Islam. Es gibt zwar Studien über die Demokratie in Indonesien, aber diese Studien 
haben nur den Demokratisierungsprozeß und die politische Kultur untersucht, die 
diesen Prozeß beeinflußt.4 Im Unterschied dazu betont diese Arbeit den theologi-
schen (islamischen) Aspekt, wobei sie den soziologischen ebenfalls berücksichtigt. 
Diese Betonung des Theologischen ist wichtig, um einen wesentlichen Zusammen-
hang zu verstehen; denn es gibt eine Wechselbeziehung zwischen den theologischen 
und den soziologischen Aspekten. Nach der Theorie von Max Weber hat das theo-
logische System sogar großen Einfluß auf die sozialen Normen und Verhaltens-
weisen und auch auf die Legitimation und Macht der Autorität.5 
Die theologischen Aspekte des Diskurses über die Demokratie werden anhand der 
Aussagen von muslimischen Intellektuellen untersucht, die systematische Ideen über 
gesellschaftliche und staatliche Fragen zum Ausdruck bringen und sich für islami-
sche Werte engagieren. Die von ihnen im Hinblick auf Demokratie geäußerten 
Gedanken stehen im Mittelpunkt dieser Untersuchung. Die meisten von ihnen sind 
prominente muslimische Intellektuelle in Indonesien und vertreten insofern 
Hauptrichtungen des islamischen Denkens bzw. Positionen islamischer Gruppen in 
Indonesien.6 Zwar übt das internationale islamische Denken und entsprechende 
Bewegungen Einfluß auf den indonesischen Islam aus, aber die islamischen Gedan-
ken und Bewegungen in Indonesien haben bestimmte Formen, die sich von denen in 
anderen Ländern unterscheiden, so auch die Ansichten muslimischer Intellektueller 
zum Demokratiebegriff. Da die Demokratie nicht der muslimischen Zivilisation ent-
stammt, sondern einer fremden Zivilisation, nämlich der westlichen, wird im folgen-
den von "Antworten" (responses) gesprochen. 

I. Islam und politische Ideen  

Wie engagierte Muslime in anderen muslimischen Ländern, behaupten auch musli-
mische Intellektuelle in Indonesien, daß der Islam nicht nur ein theologisches 
System sei, sondern auch eine globale Lebensordnung, die ethische und moralische 
Werte im sozialen und staatlichen Leben enthalte. Der Islam trenne nicht zwischen 

                                                           
4 Siehe u.a. Demokrasi dan Proses Politik Jakarta: LP3ES, 1986, und Alfian und Nazaruddin Sayam-

suddin (Hrsg.), Profil Budaya Politik Indonesia, Jakarta: Pustaka Utama Grafiti untuk Asosiasi Ilmu 
Politik Indonesia, 1991. 

5 Edmund Burke III, "Islam and Social Movements: Methodological Reflection", in Edmund Burke 
und Ira Lapidus (Hrsg.), Islam, Politics and Social Movements, Berkeley u.a.: University of 
California Press, 1988, S. 19; und siehe Max Weber, Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie,  
I, Tübingen: J.C.B. Mohr Pohl Siebeck, 1947.  

6 Die islamischen Gedanken in Indonesien können mit Traditionalismus, Modernismus und Neo-
Modernismus klassifiziert werden. Es gibt viele islamische Organisationen, die größten sind 
Muhammadiyah und Nahdatul Ulama (NU). 



 Muslimische Intellektuelle in Indonesien 35 

heiligen und säkularen Dingen oder zwischen der "Kirche" und dem Staat. Zugleich 
behaupten die meisten von ihnen, daß der Islam für die Sozialordnung kein detail-
liertes Konzept bereithalte. Der Islam enthalte nur die Grundprinzipien der Sozial-
ordnung, die an der Doktrin des Tawhîd (Monotheismus) orientiert seien.7 
Nach Meinung der Intellektuellen bestehen die Grundprinzipien der islamischen 
politischen Ordnung aus al-Šûrâ (gemeinsame Beratung), al-'Adâla (Gerechtigkeit), 
al-Musâwa (Gleichheit) und al-Ukhuwwa (Brüderlichkeit).8 Ein detailliertes Kon-
zept der islamischen politischen Ordnung solle durch das Ijtihâd (individuelles Den-
ken oder Interpretation islamischer Doktrinen) formuliert werden. Tatsächlich mani-
festiert sich das Ijtihâd manchmal in der Form originalen Denkens der islamischen 
politischen Ordnung. Manchmal aber nimmt es auch die Form von Antworten auf 
das existierende politische System oder auf fremde Ideen an, die dann in Überein-
stimmung mit islamischen Lehren modifiziert werden. Eine dieser Antworten auf 
fremde Ideen stellt die Reaktion auf das Konzept der Demokratie dar, das heute zu 
einem internationalen Thema geworden ist. 

II. Antworten auf den Begriff der Demokratie 

Alle muslimischen Intellektuellen in Indonesien akzeptieren den Begriff der Demo-
kratie und unterstützen sie als ein System, das in einer muslimischen Gesellschaft 
praktiziert werden müsse. Im allgemeinen nennen sie für ihre Unterstützung der 
Demokratie zwei Gründe. Zum einen werden ihre Werte in Übereinstimmung mit 
islamischen sozialen Werten gesehen, besonders das Prinzip der Šûrâ (der gemein-
samen Beratung). Zum zweiten sei es ein angemessener Weg, muslimische 
Wünsche und Interessen zu artikulieren, weil die Muslime in Indonesien die 
Majorität darstellten und das demokratische System die Regierung der Mehrheit 
impliziere.  
Allerdings befindet sich dieses Konzept der Demokratie mit dem liberalen Konzept, 
aus dem die demokratischen Ideen stammten, nicht in voller Übereinstimmung. 
Zwar sind die hier betrachteten indonesischen muslimischen Intellektuellen grund-
sätzlich mit dem heute gebräuchlichen Konzept der Demokratie einverstanden, wie 
es von Joseph A. Schumpeter, Sidney Hook, Philippe C. Schmitter und Terry Lynn 
Karl eingeführt wurde.9 Hauptkriterien sind dabei: Regierung der Majorität, politi-
sche Partizipation (people's vote), freie Wahlen und Verantwortlichkeit der Regie-
rung. Es bestehen jedoch Meinungsverschiedenheiten unter muslimischen Intellek-
tuellen hinsichtlich der Idee der Volkssouveränität. Einige von ihnen lehnen eine 

                                                           
7 Siehe u.a. M. Amien Rais, "Beberapa Catatan Kecil tentang Pemerintahan Islam", in seinem Buch 

Cakrawala Islam antara Cita dan Fakta, Bandung: Mizan, 1992, S. 41-49. 
8 Siehe u.a. ibid. und Munawir Sjadzali, "Islam Kosong Sistem Politik", in Pesantren, 6 (1989) 3, S. 

32-35. 
9 Siehe Joseph A. Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Bern: A. Franke AG, 1945, 

S. 427; Sidney Hook, "Democracy", in The Encyclopaedia Americana,  VIII, Danbury & Unwin Ltd., 
1943, S. 684; Philippe C. Schmitter und Terry Lynn Karl, "What Democracy is... and is not", in 
Journal of Democracy, 2 (Summer 1991) 3, S. 76. 



36 Masykuri Abdillah 

solche Souveränität ab, weil über die reale Souveränität nur Gott verfüge.10 Die 
meisten haben aber kein Problem mit der Idee der Volkssouveränität, weil sie zwi-
schen der absoluten Souveränität Gottes und der politischen Souveränität des 
jeweiligen Staats unterscheiden. Die letztere begreifen sie als die Volkssouveränitat 
im demokratischen System.11 Dennoch erkennen fast alle von ihnen die Souveränität 
der göttlichen Anordnung (Šarî'a) als die grundsätzliche Norm des Lebens der 
Muslime in der Gesellschaft und der Nation an. 

III. Antworten auf die demokratischen Werte  

Im Diskurs der Demokratie diskutieren muslimische Intellektuelle auch über die 
Frage der Menschenrechte, aus der sich die demokratische Idee entwickelte.12 
Anders als in der internationalen islamischen Debatte um die Demokratie gibt es 
hier eine breite Übereinstimmung der muslimischen Intellektuellen und ulama in 
allen muslimischen Ländern. 1990 verfaßten muslimische Länder die Cairo Decla-
ration of Human Rights in Islam (Kairoer Erklärung der Menschenrechte im Islam), 
die allerdings noch nicht alle zivilen und politischen Rechte umfaßt. Muslimische 
Intellektuelle in Indonesien verstehen unter dem Begriff der Demokratie auch uni-
versale Werte, besonders Gleichheit, Freiheit und Pluralismus. Nach ihrem 
Verständnis hängt das Prinzip der Gleichheit mit den Aspekten des Rechts, des Ein-
kommens und der Erziehung zusammen. Die meisten von ihnen unterstützen jedoch 
nur die Gleichheit vor dem Gesetz und nicht im realen Leben, weil die absolute 
Gleichheit natürliche Unterscheidungen in einer Gesellschaft entfernen würde.13  
In diesem Zusammenhang interessieren sie sich auch für die Frage nach der Stellung 
der Nicht-Muslime und der Frauen in einer muslimischen Gesellschaft, die von eini-
gen Beobachtern als nicht kompatibel mit demokratischen Prinzipien aufgefaßt 
wird. Die meisten muslimischen Intellektuellen Indonesiens postulieren gleiche 
Rechte für Nicht-Muslime und Muslime, sind aber uneinig über die Zulässigkeit 
eines Nicht-Muslims als Staatschef in einer muslimischen Gesellschaft.14 Im Unter-
                                                           
10 Siehe u.a. Abdoerraoef, A1-Quran dan Ilmu Hukum, Jakarta: Bulan Bintang, 1971; und Jalaluddin 

Rahmat, "Islam dan Demokrasi", in Franz Magnis-Suseno et al., Agama dan Demokrasi, Jakarta: Per-
himpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat, 1992, S. 40.  

11 Siehe u.a. Munawir Sjadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, Sejarah dan Pemikiran, Jakarta: UI 
Press, 1990, S. 172; und Ahmad Syafii Maarif, Islam dan Masalah Kenegaraan: Studi tentang 
Percaturan dalam Konstituante, Jakarta: LP3ES, 1987, S. 172.  

12 Siehe u.a. Abdurrahman Wahid, "Hukum Pidana Islam dan Hak-Hak Asasi Manusia", in seinem 
Buch, Muslim di Tengah Pergumulan, Jakarta: Leppenas, 1983, S. 94-96; Muhammad Tahir Azhary, 
Negara Hukum: Studi tentang Prinsip-Prinsipnya, Dilihat dari Segi Hukum Islam, Implementasinya 
pada Periode Madinah dan Masa Kini, Jakarta: Bulan Bintang, 1992, S. 95-103; und Ali Yafie, "Hak 
Individu dan Masyarakat dalam Khazanah Pesantren", in Pesantren, 4 (1987) l, S. 6-15. 

13 Siehe u.a. M. Amien Rais, "Wawasan Islam tentang Katatanegaraan", in op. cit., S. 56; und 
"Beberapa Catatan Kecil tentang Pemerintahan Islam", in op. cit., S. 46.  

14 Ali Yafie vertritt die Ansicht, daß ein Nicht-Muslim nicht Staatschef werden dürfe, weil dieser ein 
Vertreter des Propheten sei. Rais unterstützt diese Meinung, da eine geistliche Bindung zwischen 
dem Führer und der Bevölkerung bestehen müsse. Ihrer Meinung nach komme in jeder Gesellschaft 
der Staatschef aus der Majoritätsgruppe (Interviews mit Ali Yafie am 11. September 1993 und mit 
Amien Rais am 29. November 1993). Im Gegensatz dazu fordern Abdurrahman Wahid und Munawir 
Sjadzali das gleiche Recht für einen Nicht-Muslim, Staatschef zu werden. Siehe Munawir Sjadzali, 
op. cit., S. 89-90, und "Gus Dur, Islam dan Demokrasi", in Tempo, 28.9.1991, S. 39. Auch Dawam 



 Muslimische Intellektuelle in Indonesien 37 

schied dazu befürworten die meisten von ihnen die im Koran festgeschriebene Stel-
lung der Frauen, die in bestimmter Hinsicht im Vergleich mit der Stellung der 
Männer ungleich ist. Sie argumentieren, daß es unterschiedliche Pflichten zwischen 
Männern und Frauen gebe.15 Im Diskurs über die Gleichheit trennen muslimische 
Intellektuelle das Konzept der Gleichheit nicht von dem der Gerechtigkeit, das ihrer 
Meinung nach das fundamentalste Konzept im Leben der Gesellschaft darstellt. Sie 
unterstützen sowohl verfahrensrechtliche als auch soziale Gerechtigkeit. Gerechtig-
keit müsse nicht nur formaljuristisch, sondern auch unter sozialen und wirtschaft-
lichen Aspekten praktiziert werden.16 
Das Verständnis muslimischer Intellektueller von der Freiheit steht nicht in 
Übereinstimmung mit dem liberalen Konzept, nämlich der Abwesenheit von 
Beschränkungen oder Hindernissen.17 Sie unterstützen die Freiheit nur so lange, wie 
das Individuum seine Pflichten und seine Verantwortung erfüllt, sowohl gegenüber 
Gott als auch gegenüber den Mitmenschen. Das bedeutet, daß die Freiheit 
unterstützt wird, so lange sie nicht Allahs Ordnung widerspricht.18 Außerdem 
unterstützen die hier betrachteten muslimischen Intellektuellen das Prinzip des 
Pluralismus sowohl im sozialen als auch im politischen Bereich. Ihrer Meinung nach 
ist die Pluralität der Menschen Gottes Wille, und deshalb sei sie ein Naturrecht 
(Sunna Allah), das nicht verändert und nicht abgelehnt werden könne.19 Sie äußern 
die Notwendigkeit des Toleranz, um sozialen Pluralismus zu schützen und zu 
praktizieren. Außerdem interpretieren sie das Konzept der Šûrâ (gemeinsame 
Beratung) und al-amr bi al -ma'rûf wa al-nahy 'an al-munkar (gebietend was Recht 
ist und verbietend das Unrecht) als politische Beteiligung, die ein Ausdruck des 
politischen Pluralismus sei.20 Diese zwei Prinzipien können ein starkes Bollwerk 

                                                                                                                                        
Rahardjo behauptet, daß ein Nicht-Muslim das Recht habe, Kandidat für das Amt des Staatschef zu 
werden, allerdings sei es für die Muslime verpflichtend, einen Muslim zu wählen (Interview mit 
Rahardjo am 12. September 1993). 

15 Sjadzali und Wahid unterstützen die Gleichstellung der Frauen. Sie interpretieren dementsprechend 
auch bestimmte koranische Verse, die eine ungleiche Stellung der Frauen im Vergleich mit der der 
Männer vorschreiben, z.B. über die Rechte des Erbes (Koran 4:11), des Zeugnisses (Koran 2:228) 
und der Polygamie (Koran 43, 8). Siehe Munawir Sjadzali, "Reaktualisasi Ajaran Islam", in Iqbal 
Abdurrauf Saimima (Hrsg.), Polemik Reaktualisasi Ajaran Islam, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1988, S. 
6, und Interview mit Abdurrahman Wahid am 18. November 1992. Die meisten Intellektuellen 
behaupten, daß der Islam Männern und Frauen grundsätzlich die gleiche Stellung gebe, nur in den 
genannten drei Punkten sei ihre Stellung ungleich. Rais ist sich dieser ungleichen Stellung bewußt, 
aber er ist auch überzeugt, daß dies ein Segen oder eine Weisheit (hikma) beinhalte. Interview mit 
Amien Rais am 29. November 1993.  

16 Siehe u.a. Nurcholish Madjid, "Menyongsong Tahap Lepas Landas Pembangunan dengan Tuntunan 
Nabi Muhammad SAW", in seinem Buch Islam Kemoderenan dan Kendonesian, Bandung: Mizan, 
1989, S. 57-58. 

17 Norman P. Barry, An Introduction to Modern Political Theory, New York: St. Martin's Press, 1981, 
S. 161.  

18 Siehe u.a. Nurcholish Madjid, "Kaum Muslimin dan Partisipasi Sosial Politik", in seinem Buch Islam 
Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 1992, S. 567-568, und Abdurrahman 
Wahid, "Kerangka Pengembangan Doktrin Ahlussunnah wal Jama'ah (Aswaja)", in seinem Buch 
Muslim di Tengah, op. cit., S. 40.  

19 Siehe u.a. Nurcholish Madjid, "Kata Pengantar: Umat Islam Memasuki Zaman Modern", in seinem 
Buch Islam Doktrin, op. cit., S. lxx. 

20 Siehe u.a. Nurcholish Madjid, "Kaum Muslimin dan Partisipasi Politik", op. cit., S. 570.  



38 Masykuri Abdillah 

gegen staatliche Übergriffe, Autoritarismus, Despotismus, Diktatur und gegen 
andere Systeme darstellen, die politische Rechte der Bürger unterdrücken. 

IV. Antworten auf die Demokratie in Indonesien  

Vor dem Hintergrund der oben umrissenen theologischen Perspektive antworten die 
meisten muslimischen Intellektuellen auch, daß das Konzept der Pancasila-Demo-
kratie, die von der "Neue Ordnung"-Regierung Indonesiens eingeführt wurde, mit 
dem Islam übereinstimme. Die Ähnlichkeit zwischen ihnen liege in der Form der 
Beschränkung des Volkswillens, der nicht gegen das Pancasila-Prinzip des 
Glaubens an einen Gott verstoßen dürfe. Alle Entscheidungen müssen vor dem Volk 
und vor Gott verantwortet werden.21 Außerdem betonen sowohl Islam als auch 
Pancasila nicht nur Rechte, sondern auch Pflichten; und beide betonen das 
Gleichgewicht zwischen individuellen und kollektiven Rechten und auch zwischen 
materiellen und geistlichen Interessen. Obwohl es im Grundsätzlichen begriffliche 
Ähnlichkeiten zwischen der Pancasila-Demokratie und den von muslimischen 
Intellektuellen ausgedrückten islamischen Doktrinen gibt, sind bei der 
Durchführung mehrere Unterschiede zwischen den Interpretationen der Regierung 
und denen der muslimischen Intellektuellen festzustellen.  
Es ist richtig, daß die Regierung bis zu einem bestimmten Umfang seit ihrem 
Machtantritt 1966 ein demokratisches System gefördert hat und daß viele Entschei-
dungen der Regierungspolitik den Demokratisierungsprozeß förderten, besonders 
die Gründung der demokratischen Institutionen. Dennoch gehen die meisten 
muslimischen Intellektuellen davon aus, daß das demokratische System in seinem 
Wesen noch unvollständig sei, wenn die demokratische Atmosphäre seit 1990 auch 
besser geworden sei.22 Deshalb drücken sie Unterstützung für einen nachhaltigen 
Prozeß der Demokratisierung aus, der die Durchführung der Wahlen, die Stellung 
des MPR (Volkskongreß) und des DPR (Parlament), die Stellung der politischen 
Organisationen, die Stellung der Exekutive, der Rechtsordnung, der Meinungsfrei-
heit und Offenheit und auch soziale Gleichheit betrifft.  
Der Unterschied zwischen der Regierungspolitik und den Ideen muslimischer Intel-
lektueller ist gewöhnlich eine Reflektion bestimmter Charakteristiken der indonesi-
schen Gesellschaft. Die Regierung unterstützt Soepomos Theorie über "die integrale 
Gesellschaft", während muslimische Intellektuelle zu Hattas Theorie über die indo-
nesische Gesellschaft neigen, besonders zu seiner Idee über die zentrale Position des 
ersten Pancasila-Prinzips, des Glaubens an einen einzigen Gott, und über die Bür-
gerrechte und -pflichten. 

V. Muslimische Interessen und Wünsche  

Unter der Pancasila-Demokratie haben die sozialen Gruppen das Recht, ihre Interes-
sen zu artikulieren, und deshalb drücken muslimische Intellektuelle muslimische 

                                                           
21 Siehe u.a. Saifuddin Zuhri, "Aksen Demokrasi pada Demokrasi Pancasila", in seinem Buch 

Keleidoskop Politik di Indonesia, Vol. I, Jakarta: Gunung Agung, 1982, S. 139-140.  
22 Siehe u.a. "Demokrasi yang Seolah-Olah", in Tempo, 18.5.1991; und Interview mit Amien Rais am 

29. November 1993. 



 Muslimische Intellektuelle in Indonesien 39 

Interessen unter diesem System aus. Historisch haben muslimische Führer versucht, 
für den Islam als die Grundlage des Staats bei den Vorbereitungen für die indonesi-
sche Unabhängigkeit 1945 und in den Debatten des Volkskongresses in den 50er 
Jahren zu streiten, aber beide Versuche waren nicht erfolgreich. Und dann haben sie 
nicht lange nach der Ausschaltung der Kommunisten 1965 einen offiziellen Status 
der "Jakarta-Charta" verlangt, damit die Muslime das islamische Recht (Šarî'a) in 
Staat und Gesellschaft praktizieren könnten. Zugleich haben sie von Anfang an ver-
sichert, daß sie Pancasila als die Staatsideologie unterstützten. Dies geschah auch 
wegen des Verdachts der säkularen nicht-islamischen Gruppen und der Regierung, 
daß die Muslime die Absicht der Gründung eines islamischen Staats weiterhin 
hegten. Viele von ihnen haben geäußert, daß die Diskussion über die Jakarta-Charta 
nicht mehr wichtig sei, weil dieses Dokument durch die 1959 von Soekarno dekre-
tierte "Rückkehr zur Verfassung 1945" schon sanktioniert wurde.23 Die Regierung 
hat demgegenüber klargestellt, daß jeder Versuch, eine Staatsideologie außerhalb 
der Pancasila zu gründen, als Subversion aufgefaßt würde. Um die Position der 
Pancasila zu verstärken, hat die Regierung Anfang der 80er Jahre begonnen, Panca-
sila als die "einzige Grundlage" für politische Organisationen und Massenorganisa-
tionen durchzusetzen.  
Die Versuche der indonesischen Muslime, ihre Interessen zu verwirklichen, sind 
nicht mit dem Wunsch nach Gründung eines islamischen Staates verbunden sind. 
Statt dessen bemüht man sich, mit islamischen Werten das Leben der Gesellschaft 
und des Staates im Rahmen der Pancasila-Ideologie zu beeinflussen. Alle muslimi-
schen Intellektuellen akzeptieren Pancasila als Staatsideologie, weil ihre Prinzipien 
mit islamischen Werten übereinstimmen. Viele von ihnen vergleichen sogar Panca-
sila und die Staatsverfassung von 1945 mit der Medina-Verfassung zu Beginn der 
Periode des Propheten in Medina, die eine Formulierung des grundsätzlichen Ein-
verständnisses zwischen Muslimen und Nicht-Muslimen gewesen sei, um eine 
gemeinsame politische Gesellschaft zu gründen.24 
Die hier beschriebenen muslimischen Wünsche und Interessen im Kontext der 
sozialen Transformation betreffen das soziale und politische System, das nationale 
Recht und die soziale Ethik. In diesem Zusammenhang gibt es zwei Formen der 
Annäherung muslimischer Intellektueller an die Probleme, nämlich eine strukturelle 
und eine kulturelle. Die strukturelle Form der Annäherung betont die Transforma-
tion in sozialen und politischen Institutionen, während die kulturelle Annäherung 
die Transformation im sozialen Verhalten in den Vordergrund stellt. Während alle 
muslimischen Intellektuellen die kulturelle Form der Annäherung unterstützen, 
unterstützen nicht alle die strukturelle. Nach islamischer Ansicht können die 
Befürworter beider Annäherungen allgemein als "Idealisten" bezüglich des existie-
renden soziopolitischen Systems bezeichnet werden, während die Befürworter der 

                                                           
23 B.J. Boland, The Struggle of Islam in Modern Indonesia, The Hague: Martinus Nijhoff, 1971, S. 160.  
24 Nurcholish Madjid, "Cita-Cita Politik Kita", in Basco Carvallo und Dasrizal (Hrsg.), Aspirasi Umat 

Islam Indonesia, Jakarta: Leppenas, 1983, S. 10. 



40 Masykuri Abdillah 

ausschließlich kulturellen Annäherung "accommodationists" genannt werden 
können.25 
Muslimische Wünsche und Interessen werden durch politische und nicht-politische 
Aktivitäten ausgedrückt. Zu Beginn der Periode der Neuen Ordnung gab es vier 
islamische politische Parteien, nämlich Nahdatul Ulama (NU, 1926 gegründet), 
Parmusi, PSII und Perti. Diese Parteien wurden 1973 in einer neuen Form, der PPP 
(Partai Persatuan Pembangunan, Vereinigte Entwicklungspartei), fusioniert, in 
Übereinstimmung mit der Regierungspolitik über die Entpolitisierung des Islam und 
der Entideologisierung der politischen Parteien. Nach der Anerkennung der 
Pancasila als der "einzigen Grundlage" für alle politische Organisationen 1983, kann 
die PPP formell nicht mehr islamische Partei genannt werden, obwohl ihre Führer 
und Mitglieder an sie als eine Partei denken, die die muslimischen Interessen lenkt. 
Tatsächlich gab es seit Mitte der 1980er Jahre Änderungen hinsichtlich der politi-
schen Orientierung der Muslime, einschließlich der religiösen Empfehlung (fatwâ) 
der ulama, daß Muslime entweder PPP, Golkar oder PDI ohne theologisches 
Dilemma wählen können. Außerdem haben mehrere muslimische Führer und 
Aktivisten die "Regierende Partei" Golkar unterstützt, weil sie den Interessen der 
Muslime dienen konnte. Diese Unterstützung hat seit des Einsatzes der Regierung 
für das Gesetz des nationalen Erziehungssystems und das Gesetz der religiösen 
Gerichtsbarkeit Ende der 1980er Jahre zugenommen.  
Die nicht-politischen Aktivitäten der Muslime werden besonders von den islami-
schen Massenorganisationen, zum Beispiel der NU und Muhammadiyah (1912 
gegründet), durchgeführt. Die Hauptaktivitäten der islamischen Massenorganisatio-
nen sind Da'wa (missionarische Aktivitäten) oder al-amr bi al-ma'rûf wa al-nahy 
'an al-munkar (gebietend was Recht ist und verbietend das Unrecht) in ihrer breiten 
Bedeutung, einschließlich der Erziehung, Einkommenerzeugung, Familienfürsorge 
usw. Die NU wurde als eine soziale religiöse Organisation gegründet, aber histo-
risch ist sie auch als politische Organisation in Erscheinung getreten (1952-1973), 
während Muhammadiyah niemals eine politische Organisation war, obwohl sie ein 
Befürworter der Masyumi und zu Beginn der Periode der "Neuen Ordnung" (1967-
1970) auch der Parmusi war. Dennoch behalten die islamischen Massenorganisatio-
nen globale Ansichten bezüglich der sozialen und nationalen Interessen bei. Sie 
funktionieren als Interessengruppen, die versuchen, die Richtung der öffentlichen 
Politik zu beeinflussen, um sie kompatibel mit den islamischen Werten zu machen, 
allerdings ohne direkte Beteiligung in der praktischen Politik, zum Beispiel durch 
Engagement in Wahlen und parlamentarischen Vertretungen.26 
Der größte Unterschied der islamischen nicht-politischen Aktivitäten innerhalb der 
"Neuen Ordnung" zu der Zeit vorher ist die Entwicklung der neuen Art des islami-
schen Denkens. Wenn in der Vergangenheit das islamische Denken oft spekulativer 
Art war und manchmal zur Apologie führte, tendiert gegenwärtiges islamisches 
Denken dazu, empirischer, historisch reflektierter und kritischer zu sein. Diese neue 
                                                           
25 Befürworter beider Formen der Annäherung sind u.a. M. Amien Rais und Deliar Noer, während u.a. 

Abdurrahman Wahid und Nurcholish Madjid ausschließlich Befürworter der kulturellen Annäherung 
sind. 

26 Vgl. "Islam als integrative Kraft", in SOA-Information, 2 (1991) 6, S. 43-44. 



 Muslimische Intellektuelle in Indonesien 41 

Orientierung war am Anfang eine Antwort auf die ältere Generation der muslimi-
schen Führer, die das Engagement für den Islam mit islamischen politischen 
Parteien und mit der Gründung eines islamischen Staates identifizierten. Diese 
Orientierung war interessant für junge Muslime, viele von ihnen waren fachlich 
gebildet und haben verschiedene Berufe ergriffen, u.a. in der öffentlichen Verwal-
tung und in der Wissenschaft. Unter dem Einfluß der islamischen Da'wa 
(missionarische Aktivitäten) wurden viele fromme Muslime (santri) Staatsbeamte, 
und viele ehemalige nominelle Muslime (abangan) wurden zu santri. Diese Ent-
wicklung hat die Regierungspolitik in bezug auf den Islam und die Muslime beein-
flußt. Während in den 70er Jahren und Anfang der 80er Jahre die Regierung 
bestimmte muslimische Interessen und Aktivitäten einschränkte, hat sie seit Ende 
der 80er Jahre viele muslimische Interessen erfüllt. Das zeigt sich besonders an ihrer 
Unterstützung bei der Gründung des "Verbands muslimischer Intellektueller in 
Indonesien" (ICMI) im Jahre 1990, der heute einen ziemlich großen Einfluß auf das 
politische Leben in Indonesien hat. 

VI. Die Rolle muslimischer Intellektueller  

Daß die Regierung bestimmte muslimische Interessen erfüllte und auch größere 
politische Offenheit seit Ende der 1980er Jahre förderte, wurde als ein Ausdruck 
ihres politischen Willens zur weiteren Demokratisierung betrachtet. Sicherlich wird 
der Demokratisierungsprozeß nicht nur vom Staat, sondern auch von der Gesell-
schaft entschieden. In diesem Prozeß haben Intellektuelle eine strategische Rolle in 
der Gründung einer starken zivilen Gesellschaft (civil society) zu spielen, besonders 
in einer Situation, in der die politische Gesellschaft (political society) noch nicht 
richtig funktioniert. Nicht alle von ihnen sind sich jedoch der Notwendigkeit 
bewußt, diese Verantwortung zu tragen. Muslimische Intellektuelle besitzen eine 
wichtige strategische Rolle, weil sie Führer der muslimischen Gesellschaftsgruppe 
sind, eine der einflußreichsten zivilen Gesellschaftsgruppen in Indonesien. Als 
Intellektuelle sehen sie dabei ihre Rolle nicht in der praktischen Politik oder in poli-
tischen Aktionen, sondern in der Artikulation kritischer Ansichten zur Regierungs-
politik und auch in der Anregung größerer Aufklärung für die Leute, und in der 
Erhöhung des Niveaus ihrer Erziehung und ihres ökonomischen Wohlstands.27 Ihrer 
Meinung nach wird eine rasche Demokratisierung nur dann verwirklicht werden, 
wenn die Regierung den notwendigen politischen Willen zeigt und wenn eine aus-
reichend große Zahl aufgeklärter Muslime oder eine genügend große muslimische 
Mittelklasse existiert und einen solchen Prozeß aktiv unterstützt.28 
Die Zahl der aufklärten Muslime und auch der muslimischen Mittelklasse hat zuge-
nommen, aber allgemein ist das Niveau ihrer Erziehung und ihres ökonomischen 
Wohlstands noch niedrig, während der wirtschaftliche Sektor von der nicht-islami-
schen Gruppe, die seit der Zeit der Kolonialregierung gute Chancen für ihre wirt-
schaftlichen Aktivitäten hatte, noch dominiert wird. In einem nicht- verstaatlichten 
System der Erziehung, wie es teilweise in Indonesien existiert, hat das Niveau des 
ökonomischen Wohlstands des Einzelnen direkten Einfluß auf das Niveau der Erzie-
                                                           
27 Amien Rais nennt diese Rolle die "prophetische Aufgabe", wie sie im Koran 62:2 steht.  
28 Interview mit Dawan Rahardjo am 12. September 1993. 



42 Masykuri Abdillah 

hung der Kinder. Dadurch wissen die meisten indonesischen Muslime, darunter 
sogar mehrere lokale muslimische Führer, noch nicht einmal genau, was ein demo-
kratisches System in der Praxis ist, obwohl sich muslimische Intellektuelle darum 
bemüht haben, ihre demokratischen Ideen zu verbreiten. Deshalb behaupten die 
meisten muslimischen Intellektuellen, daß die Förderung eines demokratischen 
Systems gleichzeitig mit der Förderung der Erziehung und des ökonomischen 
Wohlstands erfolgen müsse. Diese Bemühungen haben auch zum Ziel, bestimmte 
Elemente der indonesischen Kultur, die mit der demokratischen Kultur nicht über-
einstimmen, wie etwa patriarchalische Traditionen, umzuwandeln. 
Die von muslimischen Intellektuellen geäußerten demokratischen Ideen und auch 
die vorgebrachten muslimischen Interessen und Wünsche können von ihrer Einstel-
lung der Regierung gegenüber nicht getrennt werden. Viele von ihnen äußern kriti-
sche Ansichten über die Regierungspolitik, aber diese Kritik wird normalerweise 
vorsichtig, höflich und indirekt geäußert, weil die Regierung die Existenz opposi-
tioneller Gruppen nicht anerkennt. Gegenwärtig ist es schwierig, eine präzise 
Klassifizierung ihrer Antworten und Haltungen gegenüber der Regierungspolitik 
vorzunehmen, aber es ist möglich, drei Positionen vage zu benennen, nämlich eine 
"accommodative", eine "kritische" und eine "oppositionelle". Die meisten Intellek-
tuellen passen sich in einer begrenzten Form an, einige sind recht kritisch, aber nur 
wenige von ihnen sind ausgesprochen oppositionell.29 Die kritische Einstellung 
muslimischer Intellektueller existiert bis in die Gegenwart, obwohl die Regierung 
seit Ende der 80er Jahre dazu neigt, mit den Muslimen zusammenzuarbeiten, und 
muslimische Intellektuelle nicht mehr wie in den vergangenen Jahrzehnten als eine 
oppositionelle Gruppe betrachtet werden. Dies geschieht auch deshalb, weil die 
Unterstützung der muslimischen Intellektuellen für die Demokratie nicht lediglich 
als eine Antwort auf muslimische Interessen und Wünsche beabsichtigt ist, sondern 
auch, weil diese Intellektuellen die Demokratie als ein politisches System ansehen, 
das mit der islamischen Lehre kompatibel ist. 

                                                           
29 Einer der "accomodativen " Figuren ist Nurcholish Madjid, und zu den "kritischen" Figuren gehören 

Amien Rais, Abdurrahman Wahid und Deliar Noer. Obwohl die meisten Intellektuellen 
"accommodative" Figuren sind, bringen sie durchaus auch kritische Ansichten zum Ausdruck. Vgl. 
Ingrid Wessel, "Intellektuelle und politische Kultur in der Neuen Ordnung Indonesien", in 
Internationales Asienforum,  23 (1992) 3-4, S. 317.  


