
 ASIEN, (April 1997) 63, S. 5-35 

Ostasien und der Westen:  
Globalisierung oder Regionalisierung? 

Thomas Heberer 

Conflicts between the industrialized countries (the "West") and East and 
Southeast Asia on questions like democratization, human rights and value 
concepts increased in the last decade. This is due to the processes of 
globalization, especially after the end of the East-West conflict. A relatively 
successful economic development process in East Asia is accompanied by 
growing pride and self-consciousness of the East Asian countries not only in 
economic questions, but in political and cultural questions as well. This raises 
the question whether East Asia will be integrated into the process of worldwide 
globalization or rather looks for stronger regionalization. This article discusses 
common as well as different perceptions of globalization, the question if there 
exists the phenomenon of an "Asiatization" and common "Asian values". It 
analyzes the discussion on different human rights concepts, the Western reaction 
on East Asian development and self-consciousness and the background of the 
discussion on Asiatization and Asian values in East Asia. Finally, it tries to mark 
the trends towards regionalization and globalization and to point to possible 
ways of a better understanding between the East and the West. 

Einleitung 
Die Auseinandersetzung um Demokratisierung, Menschenrechte und Wertvorstel-
lungen innerhalb der Staatengemeinschaft hat in den letzten Jahren an Intensität 
gewonnen. Globalisierungsprozesse haben hier, vor allem nach dem Ende des Ost-
West-Konflikts, neue Konfliktmuster entstehen lassen. Asien, speziell die Region 
Ost- und Südostasien (ich nenne sie im folgenden Ostasien),1 wird heute als dyna-
mischste Region ökonomischer Entwicklung und als neues weltwirtschaftliches 
Gravitationszentrum angesehen. Im Westen wird das kommende Jahrhundert sogar 
als "pazifisches Jahrhundert" bezeichnet. Dies findet durchaus seine Berechtigung, 
zumal der Anteil der Region am weltweiten Bruttosozialprodukt von vier Prozent im 
Jahre 1960 auf 25 Prozent 1990 gestiegen ist und bis zum Jahre 2000 mit einem 
Anteil von 30 Prozent gerechnet wird.2 
Dieser ökonomische Entwicklungsprozeß geht einher mit regionalen Zusammen-
schlüssen (wie ASEAN oder die von Mahathir und Sukarno vorgeschlagene East 
Asia Economic Caucus) und einem wachsenden Selbstbewußtsein auch in 

                                                           
1 Neben den ASEAN-Staaten, Indochina und Burma beziehe ich mich hier auf Nord- und Südkorea, 

die VR China, Taiwan, Hongkong und Japan. Australien, das sich teilweise Asien zuzuordnen ver-
sucht, wird nicht als Teil jenes Kontinents begriffen. Zur Problematik Japans siehe weiter unten. 

2 Vgl. Wu 1996, S. 410. 



6 Thomas Heberer 

politischen Fragen. In den Industrieländern (ich bezeichne sie hier der Einfachheit 
halber als "Westen") wird darin eine Herausforderung für die eigenen Ökonomien 
sowie eine Bedrohung der wirtschaftlichen und politischen Dominanz gesehen. Dies 
um so mehr, als die politischen und kulturellen Wertvorstellungen des Westens von 
den Ländern Ostasiens nicht mehr widerspruchsfrei akzeptiert werden. Die Region 
hat begonnen, sich gegenüber dem Westen und seinem Vormachtsanspruch abzu-
grenzen. 
Von den westlichen Industriestaaten wird Ostasien zunehmend als Konkurrent ge-
wertet, wobei diese Konkurrenz eher als Bedrohung denn als Chance interpretiert 
wird. Als Hauptbedrohungsmacht wurde zunächst Japan ausgemacht, von dem be-
hauptet wurde, es werde als Hauptgegner des Westens die Sowjetunion ablösen,3 
dann China, das im Jahre 2020 über die weltweit größte Wirtschaft verfügen werde, 
schließlich die gesamte Region.4 Bei solchen Bedrohungsszenarien mögen auch 
historische Ressentiments eine Rolle spielen, denn ein Blick auf die Geschichte 
zeigt, daß Asien - ein Begriff, der übrigens eine europäische Schöpfung darstellt - in 
der europäischen Ideengeschichte periodisch immer wieder negativ belegt wurde: ob 
als Region ewigen Stillstands (Hegel), als schlafender Riese (Napoleon), als Hort 
des Despotismus (vgl. Marx' "asiatische Produktionsweise" bzw. Karl August Witt-
fogels "orientalische Despotie") oder als potentieller Gefahrenherd ("gelbe Ge-
fahr").5 
In den Auseinandersetzungen zwischen beiden Regionen geht es in erster Linie um 
unterschiedliche Vorstellungen von Entwicklung und verschiedene politische Kon-
zeptionen. China als aufstrebende politische und ökonomische Macht steht gegen-
wärtig im Mittelpunkt westlicher Kritik, wobei es in Ostasien wachsende Solidari-
sierungseffekte zu geben scheint, etwa was die Bewertung von Menschenrechten 
oder die "asiatischen Werte" anbelangt. In diesem Zusammenhang stellt sich die 
Frage, ob Ostasien sich in den weltweiten Globalisierungsprozeß einfügt und einfü-
gen läßt oder ob es eher bemüht ist, sich regional abzugrenzen und abzuschirmen. 
Im folgenden soll, ausgehend von der Frage der Globalisierung, zunächst geklärt 
werden, was Globalisierung für die Region heißt und wo Unterschiede zwischen 
ostasiatischen und westlichen Konzepten bestehen. Dies soll an den Momenten 
"Asiatisierung" und "asiatische Werte" erfolgen, ehe auf die Frage zurückgekom-
men wird, was dies für Globalisierung bzw. Regionalisierung Ostasiens bedeutet. 

Der Konflikt um "Globalisierung"  
Historisch gesehen, ist Globalisierung ein europäisches Projekt: vom Händler, der 
auszog, den Welthandel zu organisieren, bis hin zur Aufteilung der Welt unter die 
europäischen Kolonialmächte. Heute dagegen geht es um globale Verflechtungen 
und um Problemlösungen, an denen alle Staaten gleichberechtigt mitwirken sollen 
und wollen. Das europäische Projekt soll zum Weltprojekt werden. Doch über die 
Ingangsetzung und die Inhalte eines solchen Weltprojektes gibt es keine Einigkeit. 
                                                           
3 Ein Beispiel: Friedman/Lebard 1991. 
4 Vgl. dazu beispielhaft Dietrich 1991; Economist 1.10.94. 
5 Auf den negativ besetzten europäischen Asienbegriff weisen auch japanische Wissenschaftler hin, 

vgl. z. B. Ogura 1993a, S. 44f. 



 Ostasien und der Westen 7 

Handelt es sich bei jener Globalisierung um rein ökonomisch-technische Prozesse 
oder zugleich um politische, entwicklungspolitische, soziale, ökologische und kultu-
relle? 
Über die ökonomisch-technischen Inhalte von Globalisierung gibt es kaum Diffe-
renzen, auch wenn die einen darunter neue Möglichkeiten internationaler Koopera-
tion, Weltöffnung und weltweiten Wettbewerb verstehen, andere Bedrohungsszena-
rien wie Abwanderung von Industrien, Arbeitsplatzbedrohung und wirtschaftlichen 
Niedergang im eigenen Land. Übereinstimmung herrscht darin, daß sich ein welt-
weites Zusammenrücken mit verschiedensten Abhängigkeiten entwickelt.6 Dies 
umfaßt Momente wie: 
• die Integration von Volkswirtschaften in Weltwirtschaft und Weltmarkt und die 

damit verbundenen Verflechtungen und Interdependenzen; 
• die Integration in weltweite Medien- und Kommunikationsnetze; 
• die Einbindung in internationale Organisationen und Regime; 
• die Annäherung von Interessen (in Bereichen wie Ökologie, Entwicklung oder 

Frieden). 
Obgleich eine Globalisierung der Wirtschaft stattfindet, sind die einzelnen Länder 
selbst für die Lösung der damit verbundenen Herausforderungen, Konflikte sowie 
sozialen und ökologischen Kosten verantwortlich. Da es aufgrund unterschiedlicher 
historischer, politischer und ökonomischer Konstellationen voneinander abwei-
chende Handlungskonzepte gibt, entstehen konzeptionelle Widersprüche zwischen 
dem "Primäragenten" (dem Westen) und den ostasiatischen Aufholerstaaten. Solche 
Widersprüche entzünden sich an der Frage der Globalisierung politischer Strukturen 
und Institutionen (wie Demokratisierung, Verrechtlichung, Gewaltenteilung), der 
Globalisierung kultureller Momente, d. h. von Werten und Wertvorstellungen 
(Universalismus von Menschenrechten, Individualisierung u. a.) oder an ökonomi-
schen Prioritäten (Existenzsicherung vor Verrechtlichung).7 Multipolarität oder 
tendenzieller Universalismus, ein Nebeneinander von Systemen, Kulturen und 
Lebenswelten oder deren Angleichung - diese Fragen führen zu heftigen Kontrover-
sen, die u. a. in den Debatten über "Asiatisierung" oder "asiatische Werte" zum 
Ausdruck kommen. Widersprüche dieser Art werden durch die Tatsache geschürt, 
daß sich der Globalisierungsprozeß nicht etwa durch "Schaffung einer kollektiven 
Weltidentität, die wirklich vermittelnd und verbindend zwischen den Kulturen und 
Religionen" wirkt,8 vollzieht, sondern lediglich durch die "Rationalität des Marktes" 
und die damit verbundene Oktroyierung westlicher Vorstellungen und Konzepte auf 
nicht-westliche Gesellschaften. 

                                                           
6 Ein Überblick findet sich bei Waters 1995; Backhaus 1996. Kritisch setzen sich Mittelman u. a. 

(1996) und Hirst/Thompson u. a. (1996) sowie das Schwerpunktheft "Globalisierung" des Argument 
(Heft 5-6/1996) mit dem Begriff auseinander. Pierre Bourdieu kritisiert allerdings zu Recht, daß der 
Begriff "Globalisierung" damit einhergehende gesellschaftliche Probleme und Konflikte verschleiern 
hilft. Der Mensch als Akteur und Betroffener sowie der "politische Begriff der Gesellschaft" 
verschwinde dahinter, vgl. Bourdieu 1996. Ähnlich: Habermas 1996, S. 150ff. 

8 Diese Position wird u. a. treffend von Waters (1995, S. 159) beschrieben, der unter Globalisierung 
folgendes versteht: "economies trend towards liberalization ... polities trend towards democratization 
... and culture towards universalization". 

8 Barloewen 1996. 



8 Thomas Heberer 

"Asiatisierung" 
"Asiatisierung" oder auch "Asianisierung" Asiens steht zunächst für ein lockeres 
Schlagwort, das die Homogenität eines Kontinents vortäuscht, die so nicht existiert. 
Asien hat niemals eine Einheit gebildet. In der Regel wird der Begriff auf Ost- und 
Südostasien, nicht aber auf die übrigen Teile Asiens bezogen. Allein von daher zeigt 
sich die Problematik dieser Begrifflichkeit, die sich nominell auf einen Erdteil be-
zieht, realiter aber nur auf einen Ausschnitt davon. Der arabische und der zentral-
asiatische Raum, West- und Südasien, besonders Indien, bleiben davon ausgenom-
men. Überdies begreifen sich Chinesen, Japaner, Koreaner, Malaiien, Vietnamesen, 
Inder u. a. eher als Angehörige ihrer jeweiligen Nationen, nicht aber als abstrakte 
"Asiaten" mit "asiatischen Werten",9 zumal der Begriff Asien in der Region durch-
aus als europäische und damit regionsfremde Sprachschöpfung angesehen wird. 
Dazu kommt die Zwittersituation Japans. Von den meisten ostasiatischen Staaten 
wird es dem Westens zugeordnet, weil es von Entwicklungsstand, Interessenlage 
und politischen Strukturen sich eher mit jenem verbunden fühlt. Diese Zuordnung 
hat eine gewisse Berechtigung, zumal wenn man die Haltung Japans hinsichtlich 
ostasiatischer Abgrenzungsversuche gegenüber dem Westen betrachtet. So hat, um 
ein Beispiel zu nennen, Japan als einziges Land gegen die Bangkoker Menschen-
rechtserklärung asiatischer Staaten (1993) gestimmt, mit der diese sich gegen als 
westlich verstandene Positionen wandten. Von daher erscheint die Aussage berech-
tigt, daß Japan zwar nicht "die abendländische, aber doch Aspekte der neueuropäi-
schen Kultur assimiliert" habe.10 Japan wird zudem häufig als "hybride Kultur" 
charakterisiert.11 Zweifellos befindet sich Japan in einer ambivalenten Position hin-
sichtlich seiner Identität: Einerseits ist es geprägt durch "asiatische" (chinesische) 
Kultur, andererseits haben seine Bestrebungen einer Verwestlichung es von Asien 
entfernt.12 Der Widerstreit bewegt sich zwischen der kulturellen Herkunft und re-
gionalen Zugehörigkeit (Asien) einerseits und den wirtschaftlichen, technologischen 
und politisch-zivilisatorischen Standards andererseits, die dazu führen, daß asiati-
sche Länder in Japan einen Teil des Westens sehen. Unter dem Blickwinkel dieses 
Identitätsdilemmas zwischen Reasianisierung und dem Wunsch, dem "White Man’s 
Club" anzugehören,13 sehen einige westliche Wissenschaftler daher in Japan die 
"einsamste Nation der Erde".14 
Auch in Japan selbst findet eine Kontroverse über die Zugehörigkeit zu Asien statt, 
als Ausdruck neuer Identitätsfindung und der Suche nach einer neuen Rolle nach 
                                                           
9 Vgl. Buruma 1995, S. 67. 
10 Vgl. Hösle 1995, S. 14; eine Untersuchung des Far Eastern Economic Review, 12.9.96, über asiati-

sche Werte zeigt, daß japanische Einstellungen in vieler Hinsicht von denen in anderen ostasiatischen 
Ländern abweichen und eher denen in westlichen Ländern gleichen (etwa hinsichtlich der 
Menschenrechte, individueller Freiheiten oder traditionaler Werte).  

11 Kato 1986. 
12 Vgl. Stronach 1995, S. 56ff., der darauf hinweist, daß Japan in seiner welthierarchischen Vorstellung 

den Westen höher bewertet als die anderen asiatischen Länder. 
13 Zu dieser Kritik an Japan in Südostasien vgl. Machetzki 1996b, S. 213. 
14 Siehe Antoni 1996, S. 129. Diese Kennzeichnung wird besonders deutlich vor dem Hintergrund der 

behaupteten "Einzigartigkeit" der japanischen Kultur, die von Lie als "Auto-Orientalism" bezeichnet 
worden ist, vgl. Lie 1996, S. 8ff. Hier stellt sich die Frage, ob Japan in diesem Sinne überhaupt 
asienfähig ist. 



 Ostasien und der Westen 9 

dem Ende des Kalten Krieges.15 Während die einen die Gemeinsamkeiten zwischen 
Japan und dem übrigen Asien betonen und eine "Reasianisierung", d. h. die Rück-
kehr zu den asiatischen Ursprüngen, fordern,16 wollen andere Japan in der Rolle 
eines Mittlers, auch eines kulturellen Mittlers zwischen Ostasien und dem Westen 
sehen.17 Und tatsächlich bestimmte diese Funktion die japanische Außenpolitik der 
letzten Jahrzehnte. Es war führend an der Einrichtung der Asian Development Bank 
und der APEC beteiligt und bemühte sich in Konflikt- oder Krisenfällen zwischen 
ostasiatischen Staaten (China, Nordkorea) oder den ASEAN-Staaten und dem 
Westen zu vermitteln. Die Doppelidentität, d. h. der hybride Charakter, prädestiniert 
Japan für eine Mittlerrolle, denn Hybridität impliziert ja gerade Offenheit gegenüber 
beiden Seiten, gegenüber dem Westen wie gegenüber "Asien". Demgegenüber in-
terpretieren einige japanische Wissenschaftler das Bekenntnis Japans zur Hybridität 
als Versuch, die Eingliederung in das westliche Werte- und Politiksystem zu hinter-
fragen: Teilbekenntnis zu Asien als Antipode gegenüber westlicher Vereinnahmung. 
Sakamoto z. B. sieht Japan in einem hybriden Dilemma gefangen: zwischen dem 
Diskurs des Widerstandes gegen den Westen und dem Diskurs der Dominanz und 
des Überlegenheitsgefühls gegenüber Asien.18 Die innerjapanische Diskussion über 
die Zugehörigkeit Japans zu Asien bekam Auftrieb, als der Westen in den achtziger 
Jahren aus Furcht vor ökonomischer Dominanz Japan zunehmend als Bedrohungs-
faktor kennzeichnete, sowie aufgrund des wachsenden Protektionismus’ seitens 
Europas und Nordamerikas.19 
Eifrigste Vertreter der Diskussion über Asiatisierung und asiatische Werte sind 
heute Malaysia und Singapur. Dies findet seine Erklärung in der komplizierten 
Struktur dieser Länder. Malaysia ist ein Vielvölkerstaat, in dem die ethnisch domi-
nanten Malaiien nur knapp die Hälfte der Bevölkerung stellen. Ethnische Harmonie 
und Integration sind nur zu erreichen, wenn ethnienübergreifende Identifizierungs-
merkmale entwickelt werden. Singapur wiederum möchte wegkommen vom Image 
eines kleinen chinesischen Drachen in Südostasien, der von den anderen Staaten der 
Region als "chinesische Enklave" mißtrauisch beäugt wird. Beiden Ländern kommt 
daher das asiatische Identitätsmoment gelegen.20 Die Asiatisierungsidee ist dabei 
keineswegs neu. Die Türkei und Rußland, neuerdings Japan und auch Australien21 
haben sich bereits damit auseinandergesetzt. Japan griff diese Idee zu Beginn des 2. 
Weltkrieges auf, um die Völker der besetzten Länder gegen die Kolonialmächte zu 
vereinnahmen und seine Eroberungsfeldzüge in Asien zu rechtfertigen. 
Hinter der Begrifflichkeit steht letztlich die Frage, ob - als Reaktion auf eine von 
den Industrieländern ausgehende Globalisierung - sich in Ostasien ein Regionalisie-
rungsprozeß vollzieht, in dessen Verlauf sich die Region gegenüber dem "Westen" 
abgrenzt und Anspruch auf Sonderentwicklung erhebt. Die Entwicklungserfolge der 
Schwellenländer erster Generation (Hongkong, Singapur, Südkorea, Taiwan) wer-
                                                           
15 Vgl. Soeya 1993; Ogura 1993a und 1993b; Arase 1993; Kashima 1995. 
16 Siehe etwa Ogura 1993a und 1993b und Aoki 1996; dazu auch: Hein/Hammond 1995. 
17 So auch Takenaka 1995, S. 24; Ikeda, 1995, S. 20; Ogura 1996. 
18 Sakamoto 1996, S. 126/127. 
19 Dazu: Hein 1996. 
20 Vgl. ibid. 
21 Siehe u. a. Keating 1996. 



10 Thomas Heberer 

den von denen der zweiten Generation (ASEAN-Staaten) fortgesetzt. Eine dritte 
Generation (China, eingeschränkt Vietnam) befindet sich - so heißt es - im Auf-
bruch. Ohne die spezifischen Ursachen für die Entwicklungserfolge hier diskutieren 
zu wollen, gibt es über jedwede Heterogenität hinweg beachtliche Ergebnisse. 
Gleichwohl dürfen die Unterschiede innerhalb der Region nicht übersehen werden: 
Zwei Stadtstaaten (Hongkong, Singapur) - wobei in Hongkong bis in die Gegenwart 
hinein politisch zwar keine demokratischen Verhältnisse herrschten, auch wenn 
Pressefreiheit und ein hohes Maß demokratischer Grundrechte realisiert waren, 
während es sich bei Singapur um ein autoritär geführtes politisches Gebilde 
("subtiler Polizeistaat") handelt - stehen zwei inzwischen weitgehend demokrati-
sierte Staaten (Südkorea, Taiwan) gegenüber. Bei den ASEAN-Staaten wiederum 
handelt es sich um mehr oder weniger multi-ethnische, autoritäre Staaten (vielleicht 
mit Ausnahme der Philippinen). Dazu kommen Unterschiede im Entwicklungsni-
veau und Lebensstandard: sechs Länder gehören der Gruppe der Länder mit niedri-
gem pro-Kopf-Einkommen an (1994): Vietnam (200 US$), Laos (320 US$), China 
(530 US$), Nordkorea (o. A.), Myanmar (o. A.) und Kambodscha (o. A.); fünf der 
Gruppe mit mittlerem Einkommen: Indonesien (880 US$), Philippinen (950 US$), 
Thailand (2.410 US$), Malaysia (3.480 US$), Südkorea (8.260 US$); die Stadtstaa-
ten Hongkong und Singapur sowie Japan derjenigen mit hohem Einkommen. Ent-
sprechend variiert etwa die Lebenserwartung (1994) zwischen 52 (Laos, Kambo-
dscha) und 79 Jahren (Japan) oder die Analphabetenquote zwischen 65% 
(Kambodscha) und 0% (Japan).22 
Zudem gibt es durchaus zahlreiche Widersprüche und Konflikte zwischen den Län-
dern der Region: Sie sind Konkurrenten auf dem Weltmarkt, mit zum Teil ähnlichen 
Exportstrukturen, und in territoriale (wie die Auseinandersetzungen um die Spratly- 
und Paracel-Inseln im Südchinesischen Meer) oder innerethnische Konflikte ver-
strickt. Die gewaltsame Besetzung eines von den Philippinen beanspruchten Riffs 
durch China, die militärische Bedrohung Taiwans im Frühjahr 1996, die Auswei-
tung der Hoheitsfläche im Südchinesischen Meer durch Peking von 370.000 auf 3 
Mio. qkm und Drohgebärden chinesischer Militärführer haben in den ASEAN-
Staaten die Meinung verstärkt, China zeige zunehmend Bereitschaft, mit militäri-
schen Mitteln gegen ASEAN-Staaten vorzugehen. Es mehren sich die Stimmen, die 
die Vorbereitung auf eine mögliche militärische Konfrontation mit China fordern.23 
Zugleich findet, als Reaktion auf das chinesische Verhalten, in der Region eine 
massive Aufrüstung statt.24 Konflikte und Spannungen gibt es ferner auf der korea-
nischen Halbinsel, zwischen China und Taiwan sowie zwischen China und Japan 
(über die Diaoyu- bzw. Senkaku-Inseln, die von beiden Ländern beansprucht wer-
den).25 Befürchtet werden überdies künftige Konflikte aufgrund von Ressourcenbe-
darf und Wirtschaftskonkurrenz.26 Die Schaffung regionaler Sicherheitsstrukturen 

                                                           
22 Weltentwicklungsbericht 1996, S. 222ff. 
23 Vgl. Sukma 1996. Zweifellos haben Forderungen nach Aufrüstung der Streitkräfte auch mit der 

innenpolitischen Entwicklung der jeweiligen Länder zu tun, sind also nicht nur außenpolitisch be-
dingt. 

24 Siehe dazu Chalmers 1996; Chang 1996; Dreyer 1996, S. 406ff. 
25 Vgl. dazu den Überblick von Maull 1996. 
26 Dazu: Kaiser 1996. Vgl. auch Chalmers 1996; Wassandi 1996 und Ross 1996. 



 Ostasien und der Westen 11 

wie die des ASEAN-Regionalforums weisen zugleich auf die zunehmende Bereit-
schaft der Region hin, regionale Sicherheitsstrukturen zu schaffen. 
Nun wird im Westen immer wieder vom "konfuzianischen Erbe" gesprochen, das 
die Wirtschaftserfolge Japans, Chinas, Südkoreas, Vietnams, Taiwans, Hongkongs 
und Singapurs mit bedingt haben solle, und auf diese Weise eine Einheit der Region 
suggeriert. Wie rasch sich die wissenschaftliche Auffassung hier allerdings geändert 
hat, zeigt die Tatsache, daß die einstige Rückständigkeit und Armut dieser Länder 
ebenfalls diesem Erbe zugeschrieben wurde. Zwar gibt es eine enge Verknüpfung 
von Wirtschaft und Kultur, lassen sich Wirtschaft und Kultur durchaus als kulturel-
les System fassen, gleichwohl stellt "Konfuzianismus" eine Begrifflichkeit dar, die 
wenig erklärt, aber viel verschleiert. Der Begriff "konfuzianisch" wird oft als Resi-
dualkategorie für all das verwendet, was sich anders nicht erklären läßt. Die Ent-
wicklung der einzelnen Staaten bzw. Gebiete ist tatsächlich höchst unterschiedlich 
verlaufen. Überdies wären - über kulturelle Komponenten hinweg - global- und 
regionalpolitische (wie Ost-West-Konflikt; massive US-Hilfe; Modellrolle Japans) 
sowie ökonomische und wirtschaftsstrategische Komponenten für einen vollständi-
geren Erklärungsansatz heranzuziehen. Dazu kommen weitere Unterschiede: briti-
scher Einfluß in Hongkong, malaiisch-indischer (neben britischem) in Singapur, 
shintoistischer in Japan, christlicher und schamanistischer in Korea, islamischer in 
Indonesien, Brunei und Malaysia. Die Philippinen sind christlich geprägt, mit star-
ken muslimischen und animistischen Minderheiten. In den malaiischen Staaten 
konfrontieren zugleich islamische Gruppen den Staat mit dem Vorwurf der 
"Verwestlichung". In Burma, Thailand, Laos und Kambodscha wiederum dominiert 
der Buddhismus. Vielfalt der Kulturen und Religionen, ethnische Überlappungen 
und Verwebungen sind erheblich größer als in Westeuropa. 
Unterschiedliche Standpunkte zeigen sich bereits an Positionen in China oder Japan, 
die den Erfolg der Region der Durchsetzung "konfuzianischer" oder "japanischer" 
Werte zuschreiben und damit letztlich den Vormachtsanspruch Chinas (als Heimat 
des Konfuzianismus) bzw. Japans (als erstem Beispiel erfolgreicher Modernisie-
rung) einfordern wollen,27 und etwa an der Position Mahathirs, der den alleinigen 
Rekurs auf "die Chinesen" als Akteure der Modernisierungsprozesse heftig kritisiert 
und dahinter eine Abwertung der Malaiien sieht.28 Im größten Land Ostasiens, in 
China, wird nicht von "Asiatisierung" gesprochen, sondern von der Wiederverbrei-
tung des Einflusses der (traditionellen wie modernen) chinesischen Kultur auf Süd-
ostasien.29 China konstatiert eine Huawen re, eine allgemeine Begeisterung für die 
chinesische Kultur in Südostasien.30 Überdies versteht es sich als "natürliche" Füh-
rungsmacht Ostasiens, nicht nur aufgrund kultureller und historischer Konstellatio-
                                                           
27 Siehe u. a. Li 1992; Geng 1992 und Dupont 1996, S. 15 (China); Ogura 1993a, Takenaka 1995 und 

Ikeda 1995 (Japan); Stronach 1995, S. 146ff., zufolge ist Asien Japans "laboratory for international 
leadership". Vgl. dazu auch das japanische "Wildgans-Konzept", das in den 30er Jahren formuliert 
und seit Ende der 80er Jahre neu propagiert wird und vorsieht, daß Japan über Technologietransfer an 
die anderen ostasiatischen Länder diesen Entwicklung und Modernisierung ermöglicht und so zum 
Hauptintegrationsfaktor der Region wird. Leitgans ist dabei, diesen Vorstellungen zufolge, Japan. 
Dazu: Villacorta 1994, S. 86; Cronin 1992, S. 28; Ogura 1996. 

28 "Malays have come a long way, says Mahathir", in: The Straits Times, 28.3.96. 
29 So z. B. He Shengda 1996, S. 71. 
30 Pan 1995, S. 38. 



12 Thomas Heberer 

nen, sondern auch weil es sich für die einzige Macht in der Region hält, die den 
Vereinigten Staaten Paroli zu bieten vermag.31 Gegenüber dem Führungsanspruch 
Japans wie Chinas gibt es in der Region erhebliche Vorbehalte: Japan ist aufgrund 
seiner Expansionspolitik in der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts diskreditiert und 
gilt als Vertreter eher westlicher Interessen; gegenüber China gibt es Befürchtungen, 
es könne eine Rückkehr zu seinem imperialen Machtstatus anstreben, unter dem es 
die Rolle eines Zentrums einnahm, dem die umliegenden Staaten tributpflichtig 
waren. China würde überdies niemals einen Führungsanspruch Japans in der Region 
anerkennen. Von daher dürfte die Rolle Japans eher darin liegen, führend und kon-
struktiv an der Schaffung einer neuen wirtschafts- und sicherheitspolitischen Ord-
nung in der Region mitzuwirken. 

"Asiatische Werte" 
Die Konstruktion gemeinsamer "Werte" erscheint ebenso problematisch wie das 
Konstrukt der "Asiatisierung". Unterschiedliche historische, kulturelle und ethnische 
Momente, die Adaption und Transformation verschiedenster Werte durch die ein-
zelnen Gesellschaften, Vermischungen autochthoner Werte mit von außen gekom-
menen (wie Werten der ehemaligen Kolonialmächte, westlich-demokratische oder 
sozialistische Muster) haben zum Teil eine hybride Wertemasse entstehen lassen, 
die eine scharfe Trennung in "westliche" und "asiatische" Werte schwierig macht. 
Aber was ist eigentlich unter "Wert" zu verstehen? 
In den Sozialwissenschaften gibt es keine einheitliche Definition von "Wert". Die 
am häufigsten verwendete ist die von Kluckhohn, der Wert als eine "für ein Indivi-
duum spezifische bzw. für eine Gruppe charakteristische Vorstellung über das, was 
wünschenswert ist und die Auswahl unter gegebenen Handlungsweisen, -mitteln 
und -zielen beeinflußt", bezeichnet.32 Wir können darunter also einen Maßstab ver-
stehen, an dem sich Menschen bei ihren Handlungen und Handlungsweisen orientie-
ren. In der westlichen Diskussion werden überwiegend folgende Werte als 
"asiatisch" aufgeführt: 
• Kollektiv- statt Individualbezogenheit, Gruppen- vor Eigeninteresse; 
• Verpflichtungen gegenüber der Gemeinschaft haben Vorrang vor individuellen 

Rechten und Freiheiten; 
• paternalistische, familienorientierte, konsensuale und klientelistische politische 

Verhaltensmuster; 
• politisch hierarchische Strukturen mit vertikalen Entscheidungsmustern; 
• Achtung und Akzeptanz von Autorität und Ordnungsdenken; 
• hoher Stellenwert persönlicher Beziehungen; 

                                                           
31 Diese Haltung kommt deutlich in dem chinesischen Bestseller China kann nein sagen - Politische 

und emotionale Entscheidungsmöglichkeiten in der Ära nach dem Kalten Krieg zum Ausdruck. Das 
Buch ist nicht asien-, sondern rein chinabezogen, Asien taucht darin nicht auf. Das Buch, in höchst 
demagogischer Sprache gehalten, muß als Ausdruck eines neuen chinesischen Nationalismus und 
Neokonservatismus gewertet werden. Es findet unter der chinesischen Bevölkerung großen Widerhall 
und belegt, daß eine Politik des antiamerikanischen Widerstandes der chinesischen Führung weite 
Zustimmung findet, vgl. Song/Zhang/Qiao 1996. 

32 Kluckhohn 1962, S. 395. 



 Ostasien und der Westen 13 

• Harmoniebedürfnis und Konsens statt Konfrontation, Konflikt und Wettbewerb; 
• Erziehung vor Bestrafung, Lernen durch Nachahmung; 
• Vorrang von Ethik und Moral vor dem Recht; 
• spezifische Werte der Wirtschaftsgesinnung: Fleiß, harte Arbeit, Sparsamkeit, 

Selbstdisziplin, Gehorsam, Ausdauer.33 
Solche Werte, in der Region wahlweise als "konfuzianische", "chinesische" oder 
"japanische"34 bezeichnet, mögen teilweise an "traditionale" Werte anderer Kulturen 
und Völker, wie deutsche, islamische, buddhistische oder - im Sinne Max Webers - 
protestantische erinnern. Doch reicht es nicht aus, solche Werte pauschal als Euro-
pas "Werte von gestern" zu kennzeichnen.35 Denn dadurch würden Unterschiede 
zwischen beiden Regionen nivelliert, würde letztlich doch wieder von einer einheit-
lichen "nachholenden" Entwicklung ausgegangen, einer unilinearen Entwicklung im 
Sinne der traditionellen Modernisierungstheorie, bei der "moderne" Werte schließ-
lich an die Stelle "traditionaler" treten. 
Wie wir oben ausgeführt haben, wurden sowohl der wirtschaftliche Erfolg wie die 
sozio-ökonomische Rückständigkeit der meisten dieser Länder in neuerer Zeit u. a. 
der Existenz des obigen Wertekatalogs zugeschrieben. Als Grundlage dieses Kata-
logs wurde von zahlreichen Fachleuten das konfuzianische Geisteserbe entdeckt. 
Hatten namhafte Wissenschaftler, wie Levenson, Wright und Feuerwerker, noch in 
den sechziger Jahren auf den chinesischen Kulturkreis bezogen die Auffassung 
vertreten, Tradition und Modernisierung seien absolut unvereinbar miteinander,36 so 
erklärten Kulturwissenschaftler der achtziger und neunziger Jahre diese Kultur zum 
Entwicklungsmotor. Dieser Widerspruch ergibt sich aus der Tatsache, daß die ge-
nannten "Werte" nicht an sich wirken, sondern ihre Wirkung nur unter spezifischen 
politischen (und ökonomischen) Rahmenbedingungen zu entfalten vermögen. 
So zweifelhaft das Konstrukt einheitlicher Werte ist: Ein Blick auf die einzelnen 
nationalen Ideologien in der Region zeigt zumindest von deren Inhalten und Zielset-
zungen her erhebliche Ähnlichkeiten: "chinesischer", "vietnamesischer", 
"nordkoreanischer" oder "burmesischer" Sozialismus, singapureanischer Konfuzia-
nismus und National Ideology37, die indonesische Staatsgrundlage der Pancasila38, 
die malaysische der Rukunegara39 oder die Melayu Islam Beraja40 von Brunei wei-
sen Gemeinsamkeiten auf, die einerseits durchaus auf traditionale Werte zurückge-

                                                           
33 Vgl, u. a. Chen 1976; Ho 1976; Weggel 1994; Nakane 1985; Magnis-Suseno 1981; Heberer 1990; 

Quah 1990; Hartzell 1991; Koh 1993; Robison 1996. 
34 Siehe u. a. Okazaki 1993, S. 60 und Ogura 1993a und 1993b über "japanische Werte". 
35 So etwa Senghaas 1995, S. 6. 
36 Vgl. Levenson 1953-65; Wright 1965; Feuerwerker 1958. 
37 Dazu: Quah 1990; Machetzki 1995b; Chee 1995. 
38 Drake 1989; Pancasila bezieht sich auf die fünf Prinzipien Nationalismus, Humanitarismus, reprä-

sentative Regierung, die auf Konsens beruht, soziale Gerechtigkeit/soziale Prosperität, Glaube an 
einen Gott. 

39 Rukunegara bezieht sich auf folgende Prinzipien im Interesse der Wahrung nationaler und ethnischer 
Einheit: demokratischer Lebensstil, gerechte Gesellschaft/Teilungsgerechtigkeit; Glaube an Gott, 
Loyalität gegenüber König und Land, gutes Betragen und hohe Moral, vgl. Comber 1983, 79ff. 

40 Dazu: Hussainmiya 1994. Die Prinzipien sind: malaiische Kultur, Islam (Religion) und Monarchie 
(politischer Rahmen). 



14 Thomas Heberer 

hen, andererseits national-integrierende Funktion haben und drittens die bestehen-
den Herrschafts- und Machtstrukturen absichern sollen, wie: 
• Solidarität zwischen den verschiedenen Ethnien, 
• Entwicklung auf der Basis der Sicherstellung eines gewissen Egalitarismus' 

sowie ökonomischer Mindeststandards für alle, 
• Konsensprinzip in politischen Diskursen, 
• Sicherung des Volkswohls durch den Staat, 
• Ausschluß paralleler Machtstrukturen, 
• Staat (oder Partei) als Repräsentant der Nation, damit Gleichsetzung von Staat 

und Nation (Staatsnationalismus), 
• nationale Integrationsfunktion des Militärs. 
Die Gesellschaft wird hier als organische Einheit begriffen, der Staat verkörpert die 
Interessen dieser Einheit und sorgt für ihre Durchsetzung. Der patriarchalische Staat 
versucht, Partikularinteressen, politischen Wettbewerb und parallele Machtstruktu-
ren im Interesse der Bewahrung sozialer Einheit auszuschalten.41 Von daher unter-
scheiden sich die politischen Rahmenbedingungen der ostasiatischen Länder von 
denen des Westens, existieren Unterschiede in den politischen Kulturen, wie ein 
anderes Verständnis vom Wechselverhältnis Staat - Bevölkerung und von der Rolle 
des Staates. Andere Vorstellungen von Ordnung, Macht, Autorität, Hierarchie, Pa-
tronage, Beziehungsnetzwerken u. a. Faktoren begünstigen die Aufrechterhaltung 
von Strukturen, die wir als autoritär klassifizieren. Historische, funktionelle und 
kulturelle Momente haben Staatsverständnis, Rechtsauffassung und politische Kul-
tur in Ostasien geprägt und Formen des politischen Diskurses geschaffen, die von 
den unseren abweichen und für uns nicht so ohne weiteres nachvollziehbar sind. 
Kultur wird dabei nicht als statisches System begriffen, sondern steuert und filtert 
über Wertvorstellungen, Verhaltens- und Bewertungsmuster gesellschaftliche Ent-
wicklungsprozesse,42 wobei dieser Filter selbst keine statische Konstante ist, 
sondern ebenfalls beständiger Veränderung unterliegt. Und letztlich ist zu 
berücksichtigen, daß sich auch die westlichen Länder nicht in wenigen Jahren zu 
demokratischen Gesellschaften entwickelt haben. Demokratie bedeutet nicht nur 
Transfer von Institutionen und Gesetzen, sondern ist auch als Lebensweise mit 
spezifischer Diskurs- und Streitkultur zu begreifen. Letzteres aber ist nicht 
übertragbar, sondern muß sich prozeßhaft entwickeln, muß in einem langen, 
gesellschaftlich möglichst stabilen Zeitraum erlernt werden. 
Wir können diese Momente hier nicht ausführen. In den Entwicklungsprozessen der 
Region ist allerdings deutlich geworden, welch tragende Rolle der Staat und ent-
wicklungsorientierte Eliten (auch in Form der Militärs wie in Südkorea oder Indone-
sien oder herrschender Ein-Parteiensysteme wie in Taiwan, China oder Vietnam), 



 Ostasien und der Westen 15 

Ostasien scheinen den ostasiatischen Eliten und ihrer Argumentation (starker, auto-
ritärer Staat als Entwicklungsmotor) durchaus Recht zu geben.  
Andererseits darf nicht übersehen werden, daß es sich bei den offiziell als traditio-
nell hervorgehobenen Werten zum Teil um nicht-demokratische, autoritäre Mo-
mente handelt, die Innovation und Kreativität behindern können. Dies gilt etwa für 
die traditionale Rolle der Familie als patriarchalischer Familienverband, mit strikten 
Formen der Ein- und Unterordnung, für das Zurückstellen individueller Rechte und 
Freiheiten, für gesellschaftliche Hierarchisierung, vertikale Entscheidungsmuster, 
Autorität und Ordnungsdenken, für die untergeordnete Rolle des Rechts oder spezi-
fische Werte der Wirtschaftsgesinnung. Selbst in der Region wird inzwischen be-
klagt, daß "traditionale Werte" im Bildungssektor nicht nur Kompetenz förderten, 
sondern auch Passivität und letztlich die Herausbildung von Innovation und Kreati-
vität behinderten.43 Familienorientierung und persönliche Beziehungen sind 
zugleich der Herausbildung einer übergeordneten Gemeinschaft abträglich. Oder 
nehmen wir das Konsens- und Harmonieprinzip, dessen Realisierung sich nur 
schwer mit der Herrschaft eines autoritären, alles kontrollierenden Staates in 
Einklang bringen läßt. Es stellt sich die Frage, ob die politischen Eliten der Region 
im Interesse von Herrschaftslegitimität und Entwicklungsstabilität nicht ganz gezielt 
diejenigen Werte als "asiatisch" verkaufen, die eben diesem Interesse 
entgegenkommen, ob der "Asian way" letztlich nur ein Vorwand ist, um kritische 
Meinungen zum Verstummen zu bringen. 
Überdies existieren auf beiden Seiten Stereotypen von der jeweils anderen Seite. 
Der "Westen" ist nicht einfach nur dekadent, von Kriminalität, Drogen und Werte-
zerfall gekennzeichnet, Ostasien nicht per se tolerant, harmonisch, konsensual, 
friedfertig und familienorientiert. Das Verhalten gegenüber ethnischen Minderheiten 
oder als abweichend begriffenen Verhaltensmustern in der Region, die japanischen 
Kriegsgreuel während des Zweiten Weltkrieges, das Genozid an der eigenen Bevöl-
kerung in Kambodscha, die chinesische Kulturrevolution, das indonesische Vorge-
hen gegen vermeintliche "Kommunisten" nach dem Militärputsch 1965 oder in 
Osttimor u. a. Ereignisse in der jüngeren Geschichte mögen dies beispielhaft bele-
gen. 
Die Konstruierung einer Bipolarität "asiatischer" versus "westlicher" Werte ist von 
daher oberflächlich. Weder in Ost- und Südostasien noch in Europa existieren sol-
che einheitlichen, homogenen Werte. Überdies stellen Werte nichts Statisches dar, 
sondern verändern sich durch wirtschaftliche, politische und gesellschaftliche 
Wandlungsprozesse. Dies gilt für Werte, die mit Markt und Marktverhalten, mit 
politischer Pluralisierung und Demokratisierung, mit Verwissenschaftlichung oder 
Industrialisierung zusammenhängen wie auch für Momente der Jugendkultur 
(Kleidungs-, Tanz-, Musik-, Konsumverhalten u. a.). Wie schnell hier der Wandel 
wirkt, zeigt, daß einheimische Werte oft nur per Gesetz oder Dekret durchgesetzt 
werden sollen (vgl. die "Bekämpfung geistiger Verschmutzung", "westlicher Deka-
denz" oder "bürgerlichen Liberalismus’" in der Region oder neuere singapureani-
sche und chinesische Gesetze, die die Unterstützung der Älteren durch jüngere Fa-
milienmitglieder u. a. explizite vorschreiben). 
                                                           
43 Vgl. Silverman 1996; Hiebert 1996b. 



16 Thomas Heberer 

Daß Modernisierung Verhaltensweisen und Symbole angleicht, asiatisch sauberen 
Gesellschaften nicht einfach westlich dekadente gegenüberstehen, wird dadurch 
belegt, daß in allen Gesellschaften Ostasiens Phänomene wie Zerfall der Familien-
strukturen, Scheidungsraten, Drogenkonsum, Prostitution, Pornographie oder der 
Einfluß von westlicher Jugendkultur im Ansteigen begriffen sind. Selbst in Singapur 
und Malaysia, die sich am lautesten mit "asiatischen Werten" brüsten, die westlicher 
Dekadenz überlegen sein sollen, sind Drogenkonsum, steigende Selbstmordraten 
und jugendliche Entfremdungsprozesse zu wachsenden Problemen geworden.44 Eine 
Untersuchung der malaysischen Regierung im Jahre 1995 ergab, daß 71% der Ju-
gendlichen zwischen 13 und 21 Jahren rauchten, 40% von Zeit zu Zeit pornographi-
sche Videos anschauten, 28% dem Glücksspiel nachgingen und 14% harte Drogen 
konsumierten.45 Dies hat nichts mit "Werten" zu tun, sondern ist Folge von Globali-
sierungs-, Industrialisierungs-, Urbanisierungs- und ihnen folgenden Entfremdungs-
prozessen, in deren Verlauf traditionelle Strukturen und Wertvorstellungen sich 
zersetzen und gesellschaftliche Anomien46 (soziale Spannungen, kulturelle und 
institutionelle Veränderungen, Wertevakuum etc.) und ihre Folgen an Boden gewin-
nen. Vor dem Hintergrund zunehmender gesellschaftlicher Polarisierung, von Kor-
ruption, organisiertem Verbrechen, Sexindustrie, mangelhaften industriellen Ar-
beitsbedingungen und fehlender sozialer Absicherung scheint das Eigenlob überle-
gener "asiatischer Werte" ohnehin fraglich zu sein.47 
Andererseits darf aus der Angleichung von Symbolen und Phänomenen nicht vor-
schnell auf eine automatische Nivellierung von Werten, Einstellungen und kulturel-
ler Spezifika geschlossen werden. Zahlreiche neuere Untersuchungen belegen, daß 
trotz des Vormarsches westlicher Symbolik und Jugendkultur die Jugend Ostasiens 
sich nach wie vor stärker an Momenten wie Familie, Gehorsam gegenüber den El-
tern, Erziehung oder Hilfe für Ältere orientiert als westliche Altersgenossen.48 
Es ist ferner zu bedenken, daß die ökonomischen Erfolge in Ostasien mit ernormen 
sozialen Kosten verbunden waren, wie Verfolgung politisch Andersdenkender, 
Zerschlagung der Gewerkschaftsbewegung, Verbot von Streiks, von Organisationen 
und politischer Meinungsfreiheit. Fleiß und Ausdauer gründeten von daher weniger 
auf der Wirtschaftsethik, als vielmehr auf politischer Repression. Selbst Südkorea, 
das inzwischen in den Kreis der OECD-Länder aufgenommen wurde, hat seine 
repressiven Arbeitsgesetze bislang kaum verändert und gehört mit je einem 
tödlichen Arbeitsunfall pro Stunde zu den vier Ländern in der Welt mit geringster 
Sicherheit am Arbeitsplatz.49 

                                                           
44 Vgl. u. a. Leong 1996; Tan 1996; Vatikiotis 1996; Elegant 1996; Hiebert 1996a. 
45 Vatikiotis 1996, S. 39. 
46 Dazu: Gern 1995. 
47 Dazu: Williamson 1995, S. 46. 
48 Vgl. dazu die Cover Story "Asia’s New Generation: Just Like Their Parents", in: Far Eastern Eco-

nomic Review, 5.12.96, S. 50ff. 
49 Blume 1996. 



 Ostasien und der Westen 17 

Das Beispiel Menschenrechtsdiskussion 
Ein spezifisches Moment in der Globalisierungs- und Wertediskussion stellen die 
Menschenrechte dar. Politische Führer ostasiatischer Länder stellen den 
"individuellen" westlichen gerne die "kollektiven" östlichen gegenüber und wehren 
sich gegen jedwede Einmischung in innere Angelegenheiten im Namen der Men-
schenrechte. Zugleich wird auf kulturelle Spezifika und auf die Selbstbestimmung 
des Entwicklungsweges verwiesen.50 In der Tat entstammt die ursprüngliche Vor-
stellung von Menschenrechten europäischer Denktradition. Sie bezog sich primär 
auf die Absicherung der Rechte von Individuen gegenüber dem Staat. Eine erste 
internationale Absicherung dieser Rechte erfolgte mit der "Allgemeinen Erklärung 
der Menschenrechte" von 1948. Diese Rechte wurden - im Rahmen der 
Forderungen der damals sozialistischen Staaten - 1966 durch wirtschaftliche, soziale 
und kulturelle Rechte ergänzt. Neben politische traten soziale Schutzrechte. 
Entwicklungsländer monieren seitdem, daß es zur Realisierung bzw. Stabilisierung 
politischer und sozialer Rechte bestimmter ökonomischer Voraussetzungen bedürfe: 
einer dritten Generation von Menschenrechten, nämlich des Rechts auf Entwicklung 
und auf eine neue Weltwirtschaftsordnung. 
Nach dem Ende des Ost-West-Konfliktes spitzte sich die Auseinandersetzung über 
unterschiedliche Menschenrechtsvorstellungen unter dem Stichwort "individuelle 
versus kollektive Menschenrechte" zu. Die politischen Eliten in autoritären Staaten 
(so auch in Ostasien) sprechen von der Vorrangigkeit der letzteren (Sicherung des 
Existenzminimums) und behaupten, es gebe nur kulturspezifische Menschenrechte, 
keine universalen. Überdies sei der sozio-ökonomische Entwicklungsstand eines 
Landes zu berücksichtigen.51 
Tatsächlich sind die grundlegenden Menschenrechte qua Geburt universal, nämlich 
das Recht auf Achtung des Lebens, auf körperliche Unversehrtheit und Schutz vor 
rassischer oder religiöser Diskriminierung. Dies schließt auch das Recht auf Siche-
rung des Existenzminimums ein. Während das Recht auf Achtung des Lebens und 
körperlicher Unversehrtheit im Grunde einfach zu realisieren ist (so muß kein Staat 
foltern oder willkürlich verhaften, weil er unterentwickelt ist), erfordert die Realisie-
rung des Rechts auf Sicherung des Existenzminimums gewisse materielle Voraus-
setzungen. Daraus läßt sich aber kein Widerspruch zwischen diesen Rechten ablei-
ten. Dies gilt gleichermaßen für die Sichtweise von kulturspezifischen Menschen-
rechten, denn keine Kultur negiert die grundlegenden Menschenrechte. "Kollektive" 
oder "kulturspezifische" Momente kommen erst dann zum Tragen, wenn weiterge-
hende Rechte gefragt sind. Zweifelsohne bedarf die Absicherung sozialer oder auch 
bestimmter politischer Rechte gewisser materieller Voraussetzungen. Denn erst 
diese schaffen objektive Bedingungen für eine bessere Gewährleistung sowohl indi-
vidueller als auch kollektiver Menschenrechte.52 Doch hohe Wachstumsraten oder 
eine Entwicklung, die Wohlstand nur für eine Minderheit bringt oder auf Kosten 
von Bevölkerungsgruppen oder Regionen geht, bringen nicht automatisch soziale 
                                                           
50 Menschenrechtserklärung 1993. 
51 Vgl. u. a die Debatte in Davis 1995. 
52 Vgl. z. B. die Aussage des vietnamesischen Vizeaußenministers Tran Quang Co, der hier durchaus 

zuzustimmen ist, in: Far Eastern Economic Review, 4.8.1994, S. 17. 



18 Thomas Heberer 

Rechte. Das Recht auf Entwicklung und soziale Rechte müssen vielmehr die materi-
ellen Voraussetzungen dafür schaffen, daß die persönlichen Rechte realisiert werden 
können.53 
Kulturspezifische Momente mögen der Durchsetzung weitergehender Rechte eben-
falls im Wege stehen (Kastenwesen in Indien, islamische Rechtsvorstellungen). 
Vielleicht sollte die dualistische Unterscheidung individueller/kollektiver oder uni-
versaler/partikularistischer Menschenrechte entschärft werden, indem man - wie 
Kucuradi dies tut - zwischen "Forderungen, die verlangen, daß niemand ein Indivi-
duum anrühren" darf, einerseits und "Forderungen, die in Zusammenhang mit den 
Voraussetzungen stehen, die es jedem Individuum ermöglichen sollen, speziell 
menschliche Potentiale zu verwirklichen", andererseits unterscheidet.54 
Die Anerkennung und Durchsetzung der Menschenrechte in Europa hat Jahrhun-
derte gedauert und ist auch heute noch nicht abgeschlossen. Ein langer, zäher Lern-
prozeß, ein zivilisatorischer Diskurs war notwendig, der viele Opfer gekostet hat. 
Die Akzeptanz einer Diskussion über Menschenrechte war auch hierzulande lange 
tabu, Forderungen nach Menschenrechten wurden verfolgt. Das galt zunächst für 
Europäer, später für die kolonial unterworfenen außereuropäischen Völker. Erinnert 
sei an den Historiker Heinrich von Treitschke, der noch im letzten Jahrhundert ge-
schrieben hat: "Aber das Völkerrecht wird zur Phrase, wenn man dergleichen 
Grundsätze auch auf barbarische Völker anwenden will. Einem Negerstamm muß 
man zur Strafe seine Dörfer anzünden, ohne ein solches Exempel richtet man da 
nichts aus."55 
Das zum Teil rücksichtslose Vorgehen westlicher Kolonialmächte in Ostasien im 
letzten und in diesem Jahrhundert wirkt im kollektiven Gedächtnis der Völker dieser 
Region fort. Diese Erinnerung sowie westliche Doppelstandards, wobei Menschen-
rechtsfragen im Interesse ökonomischer oder von Sicherheitsinteressen des Westens 
jeweils problematisiert oder kaschiert werden, haben den Eindruck entstehen lassen, 
Menschenrechte seien nur eine Waffe des Westens bei der Durchsetzung von 
Eigeninteressen, zumal der Westen im eigenen Interesse immer wieder Menschen-
rechte verletzende Diktaturen in der Region unterstützt hat (Südkorea, Taiwan, 
Südvietnam). Hinzu kommt, daß der Westen zwar Humanität, Gleichheit und 
Gleichberechtigung propagiert, in der Tagespolitik aber nicht beachtet. Auch sind 
die USA bis heute dem Pakt über die wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen 
Menschenrechte von 1966 nicht beigetreten. Diese Rechte werden als vage und 
daher nicht durchsetzbar bezeichnet. Sie stellten keine einklagbaren Individualrechte 
dar, sondern seien lediglich eine Handlungsvorgabe für einzelne Staaten, nicht aber 
verbindliche Menschenrechte.56 Auf diese Weise demonstrieren westliche Länder, 
allen voran die USA, daß sie alleine definieren, was Menschenrechte sind und was 
nicht. Und solche Doppelstandards des Westens in der Weltpolitik liefern der Ar-
gumentation der ostasiatischen Eliten durchaus eine gewisse Basis.57 

                                                           
53 Dazu auch: Kößler/Melber 1993, S. 95ff. 
54 Kucuradi 1995, S. 223. 
55 v. Treitschke 1898, Bd. 2, S. 569. 
56 Dazu: Windfuhr 1996. 
57 Siehe dazu auch Noor 1996. 



 Ostasien und der Westen 19 

Zugleich darf nicht übersehen werden, daß ein zunehmender Druck in den Ländern 
selbst entsteht oder bereits entstanden ist. Regionale Initiativen und Aktivitäten von 
Nicht-Regierungsorganisationen im Menschenrechtsbereich nehmen zu und versu-
chen, lokale Schutzarrangements zu entwickeln.58 Diese Gruppen bestreiten in der 
Regel, daß die Versagung von Rechten oder das Anlegen anderer Standards auf 
kulturellen Unterschieden beruhe. Sie weisen darauf hin, daß auch Konfuzianismus, 
Buddhismus oder Islam humanitäre Standards entwickelt haben, die den westlichen 
entsprechen. Von daher ist die Auseinandersetzung über den Universalismus der 
Menschenrechte nicht mehr nur eine zwischen West und Ost, sondern zunehmend 
auch eine regionale und letztlich innerstaatliche. 
Innerstaatlicher Druck durch NGOs und Unterschiede in der Herausbildung demo-
kratischer Strukturen führen zu unterschiedlichen Haltungen einzelner Staaten der 
Region in der Menschenrechtsfrage. Der namhafte ehemalige südkoreanische Dissi-
dent und Präsidentschaftskandidat Kim Dae Jung hat in Entgegnung auf Lee Kuan-
Yew die Meinung vertreten, Demokratie und individuelle Menschenrechte nähmen 
auch in der politischen Tradition Ostasiens eine zentrale Stellung ein.59 Die Demo-
kratisierung Südkoreas und Taiwans hat eine Änderung in der Haltung dieser Staa-
ten gegenüber den Menschenrechten bewirkt. Von diesen beiden abgesehen, stehen 
Japan und die Philippinen der Menschenrechtsdebatte am aufgeschlossensten ge-
genüber. Doch auch Thailand bemühte sich auf der Ministertagung der ASEAN-
Staaten in Jakarta 1996, die Frage der Menschenrechte auf die Tagesordnung zu 
setzen, vermochte sich damit allerdings nicht durchzusetzen. Nach den Philippinen 
setzte Indonesien eine "Nationale Kommission für Menschenrechte" ein, auch wenn 
diese in erheblichem Maße an den Staat angebunden ist. Doch trotz zahlreicher 
Versprechungen ist es in der Region bislang nicht zur Schaffung einer regionalen 
Menschenrechtskommission gekommen. NGOs haben daher dieser Entwicklung 
vorgegriffen und eine eigene Arbeitsgruppe für Menschenrechte in den ASEAN-
Staaten geschaffen, mit Vertretern aus Thailand, den Philippinen und Indonesien. 
Vertreter aus Malaysia und Singapur sollen folgen.60 
Je autoritärer ein Staat ist, desto vehementer wird auf kulturellen Sonderstandards 
beharrt. Neben Burma, Indonesien, Malaysia und Singapur spricht auch China von 
einer "asiatischen Auffassung von Menschenrechten".61 Immerhin leugnet inzwi-
schen kein einziges Land der Region die Notwendigkeit der Beachtung von Men-
schenrechten. In China heißt es, man sei nicht gegen die Popularisierung der Men-
schenrechte, sondern nur gegen ein "westliches Konzept", das der Westen den asia-
tischen Ländern aufzuzwingen versuche.62 Selbst ein Staat wie Nordkorea wendet 
sich nicht gegen Menschenrechte, sondern behauptet, allein dort seien sie realisiert: 

                                                           
58 Vgl. Tang 1996, S. 10. 
59 Kim 1994. 
60 Ching 1996. Zur Rolle der NGOs in Südostasien vgl. Koppel 1995, S. 113ff., und von Reuben 1996. 

Vgl. auch das Schwerpunktheft "Soziale Bewegungen und NRO in Südostasien" der Zeitschrift 
Südostasien Informationen, 3/1996. 

61 Siehe etwa Xin 1996, S. 69. 
62 Ibid., S. 72. 



20 Thomas Heberer 

"In unserer sozialistischen Gesellschaft, die den Menschen als das wertvollste von 
allem ansieht, werden die Menschenrechte qua Gesetz in vollem Maße garantiert."63 
Doch selbst kritische Geister, wie der thailändische Sozialkritiker und Träger des 
alternativen Nobelpreises Sulak Sivaraksa, wenden sich gegen das westlich domi-
nierte Menschenrechtskonzept: Letztlich handele es sich dabei lediglich um einen 
ordnungspolitischen Kompromiß, eine gesellschaftliche Konvention streitender 
Parteien, die nicht zu Harmonie und Frieden führe, sondern lediglich eine Art Waf-
fenstillstand darstelle.64 Auch wenn diese Haltung nicht überzeugt, weil in einer 
Globalgesellschaft mit unterschiedlichen Kulturen und Systemen solche Konventio-
nen notwendig sind, weist Sivaraksas Kritik auf Denkansätze hin, die den Universa-
lismus der Menschenrechte zunächst grundsätzlich hinterfragen und einen interkul-
turellen Dialog anregen und verlangen. 

Der Westen und die "asiatischen" Werte 
Die neuere Diskussion über die Rolle der Kultur in den Entwicklungsprozessen 
Ostasiens,65 über "Asiatisierung" und "asiatische Werte" entstand interessanterweise 
im Westen (vgl. etwa die Ende der achtziger Jahre einsetzende Diskussion über die 
Ursache der Erfolge der Schwellenländer) und nicht in Ostasien. Was sind die Ursa-
chen dafür? 
Erinnern wir uns an die Ausgangslage: In den Industrieländern hat sich aufgrund 
kolonialer Vergangenheit sowie relativ erfolgreicher politischer, wirtschaftlicher 
und sozialer Modernisierung ein Modell- und Sendungsbewußtsein herausgebildet, 
das Anspruch auf weltweite Gültigkeit und auf eine Vorbildfunktion erhob. Ent-
wicklungstheoretisch manifestierte sich dieses Bewußtsein u. a. in den in den fünf-
ziger Jahren entstandenen Modernisierungstheorien. Wie selbstverständlich wurde 
angenommen, der Rest der Welt müsse vom "westlichen Modell" lernen, wobei 
diese Theorien die Bedingungen setzten, wann und wie eine Gesellschaft dem Vor-
bild westlicher Moderne zu entsprechen schien.66 Nach dem Zusammenbruch des 
Sozialismus sowjetischer Prägung schien der Sieg dieses "Modells" (Demokratie 
plus Marktwirtschaft) festzustehen. Fukuyama verkündete vorschnell das Ende der 
Geschichte. 
Zur gleichen Zeit stand fest, daß die ersten "Schwellenländer" (Südkorea und Tai-
wan) sich nicht nur wirtschaftlich dem Niveau der Industriestaaten annäherten, son-
dern auch politisch (Demokratisierung). Genau zu diesem Zeitpunkt setzte auch der 
gegenwärtige westliche Rekurs auf Spezifika der Kultur ein. Dies läßt sich u. a. 
folgenden Ursachen zuschreiben: 
(1) Im Westen herrschte lange Zeit die Auffassung, er sei entwicklungsmäßig nicht 
einholbar. Daß regional eine größere Zahl von Ländern sich trotz unterschiedlicher 

                                                           
63 Kim Jung Il, op. cit. bei Kim 1996, S. 458. 
64 Sivaraksa 1996, S. 17ff. 
65 Einen früheren Strang gab es - mit umgekehrten Vorzeichen - bereits Ende des letzten, Anfang dieses 

Jahrhunderts (vgl. etwa die Auffassungen von Karl Marx, Max Weber oder später Karl August 
Wittfogels). 

66 Lepenies 1996, S. 7. 



 Ostasien und der Westen 21 

Ausgangsbedingungen und zum Teil unterschiedlicher Konzepte rasant entwickelte, 
schien nur durch eine (fiktive) gemeinschaftliche Kultur erklärbar. Einzelne Wissen-
schaftler bestreiten zugleich, daß der Wachstumsschub in Ostasien von Dauer sei. 
Der bekannteste Vertreter dieser Auffassung, der amerikanische Ökonom Paul 
Krugman, behauptet, das Wirtschaftswachstum der "Tigerstaaten" sei nicht von 
langer Dauer, da es hauptsächlich auf massivem Input von Kapital und Arbeit 
beruhe, nicht jedoch auf einer Effektivierung des Produktionsprozesses durch tech-
nologische Verbesserungen. Es entspreche dem künstlichen Wachstum der frühen 
Sowjetunion und sei daher aufgrund der Grenzen für Kapital und Arbeit, mit der 
Folge abnehmender Gewinne, temporär.67 
Zwar ist es richtig, daß die hohen Wachstumsraten auf Dauer nicht beizubehalten 
sind, zumal wenn ein Übergang von extensivem zu intensivem Wachstum mit mas-
sivem Einsatz moderner Technologie erfolgt; auch die jüngste Entwicklung scheint 
Krugman recht zu geben: Die Wachstumsraten in der Region zeigen abnehmende 
Tendenz; sie gingen zwischen 1991 und 1996 (mit periodischen Schwankungen) in 
Hongkong von 5,1% auf 4,1%, in Singapur von 6,7% auf 5,5%, in Südkorea von 
9,1% auf 6,7%, in Taiwan von 7,6% auf 5,3% und in Thailand von 8,5% auf 7,0% 
zurück.68 Krugman übersieht aber, daß es für den Beginn der Modernisierung 
durchaus sinnvoll ist, die Faktoren Kapital und Arbeit zu nutzen, zumal dies auch 
der Weg der westlichen Gesellschaften war. Er übersieht ferner, daß das Wachstum 
der Region auch auf technologischem Fortschritt basiert: Überall folgte jener Fort-
schritt dem Input von Kapital und Arbeit und nicht umgekehrt, zumal erst einmal 
die finanziellen, institutionellen, bildungsmäßigen und technischen Voraussetzun-
gen für technologische Sprünge geschaffen werden mußten. 
(2) Der auf die Region ausgeübte Druck, Markt-, Menschenrechts-, Demokratie- 
und Sozialstandards des Westens zu übernehmen, sollte die Öffnung der ostasiati-
schen Märkte für den Westen fördern helfen, die neuen Konkurrenten westlichen 
Standards unterordnen und die Lehrmeisterschaft des Westens bestätigen. 
(3) Die Betonung der Andersartigkeit, die letztlich über Kultur und Werte erklärt 
wurde, erlaubte die Zuordnung des Momentes der Unfähigkeit zur Übernahme 
westlicher Werte und Institutionen und verwies die Region damit neuerlich ins 
Glied der "Rückständigkeit".69 Demokratie und demokratische Werte werden 
ebenso wie Menschenrechte vom Westen als eigene Produkte begriffen, die 
weltweit durchgesetzt werden müssen, wobei Ostasien hierzu nichts Neues 
beitragen könne. Edward Said hat diese Hegemonie als "discursive power" 
gekennzeichnet, in der das negative Weltbild des Westens über den Osten zum 
Ausdruck komme.70  

                                                           
67 Siehe Krugman 1994. 
68 Dazu: Ignatius 1996 
69 Lepenies 1996, S. 10. 
70 Said 1978. Dieser Auffassung widerspricht Bhabha 1994, der statt einer Dichotomie Orient-Okzident 

einen Diskurs und Überlappungen konstatiert. Obgleich es, vor allem in den Kulturen ehemaliger 
Kolonialmächte, starke synkretistische Momente gibt, handelt es sich m. E. um einen einseitigen, 
hegemonialen "Diskurs" mit permanentem patriarchalischem Belehrungsanspruch des Westens. 



22 Thomas Heberer 

(4) Ein neues Feindbild wurde konstruiert (oder nur bestätigt?): der kulturell fremde 
"Asiate". Gemeint sind nicht nur die sogenannten "Tigerstaaten", die als Wirt-
schaftskonkurrenten gefürchtet, als Absatzmärkte beschworen wurden, sondern 
auch China und - in geringerem Maße - die ASEAN-Staaten. Die Modernisierung in 
Ostasien, die sich nicht auf der Grundlage "westlicher" Demokratie herausbildete, 
sondern auf autoritärem Fundament, stellt eine Herausforderung für das westliche 
Selbstverständnis dar.71 Offenbar schienen nicht alle Länder bereit, vom Westen zu 
lernen, sondern pochten auf kulturelle Eigenbedingungen. Eine Spirale wurde in 
Gang gesetzt: Der Druck des Westens führte in Ostasien zu stärkerer Betonung 
eigener kultureller Standards; dies wiederum verdichtete westliche Befürchtungen, 
"die Asiaten" könnten auf Konfrontationskurs gehen. Samuel Huntington mit 
seinem "Zusammenstoß der Kulturen" (clash of civilizations) brachte die diesbezüg-
lichen Ängste auf den Punkt.72 Hier läßt sich auch an pauschalisierenden histori-
schen Stereotypen anknüpfen, wie an der "asiatischen Masse" oder der "gelben 
Gefahr". 
(5) Die Betonung von Werten wie Einordnung, Unterordnung, Harmonie, Autorität 
als "asiatische Werte" und die Diskussion über die vermeintlichen Vorteile dieser 
Werte für die gesellschaftliche Entwicklung (auch im Westen) waren ferner dazu 
gedacht, die Diskussion über den Abbau von Sozialrechten und die Installierung 
neuer Pflichten in den Industriestaaten zu fördern: Globalisierung als Legitima-
tionsmoment für Sozialabbau. Lee bezeichnet die Instrumentalisierung dieser ver-
meintlichen Werte im Interesse der Disziplinierung der eigenen Bevölkerung durch 
Anhänger des westlichen Neokonservatismus als "Konfuzianismuslüge".73 Neo-
liberale bzw. neo-konservative Kräfte im Westen zeigen sich angetan von der Wirt-
schaftspolitik ostasiatischer Staaten, zumal sie dort ihre Vorstellungen 
(Einschränkung von Demokratie im Interesse wahrhaft freier Märkte, weitergehende 
staatliche Eingriffe zugunsten der Unternehmen sowie großzügigere staatliche Wirt-
schaftsförderung) verwirklicht sehen.74 
Daß die Vereinigten Staaten international den stärksten Druck in bezug auf die 
Übernahme von Werten ausüben, hat auch mit der Situation in diesem Land selbst 
zu tun. Die religiöse Geschichte und das religiöse Leben in den USA, das in erhebli-
chem Maße von konservativen protestantischen Sekten dominiert wird, haben be-
wirkt, daß sich eine spezifische konservative Moralauffassung herausgebildet hat, 
die in den amerikanischen Werten die Manifestation des Guten und der politischen 
Moralstandards sieht. Das "am amerikanischen Wesen soll die Welt genesen" ist 
Ausdruck der Kompromißlosigkeit einer Religiosität, die individuelle Moral in poli-
tische Moral verwandelt hat und jeden Kompromiß mit dem vermeintlich "Bösen" 

                                                           
71 Allerdings stellt sich hier die Frage, ob tatsächlich von einem "ostasiatischen Modell" der Ent-

wicklung gesprochen werden kann oder ob - abgesehen von der Existenz unterschiedlicher Modelle 
in der Region - es sich hier nicht um Varianten eines globalen Modells handelt. 

72 Huntington 1996. 
73 Lee 1995b. 
74 Dazu u. a. Robison 1996, S. 321ff.; Rodan 1996, S. 336ff. 



 Ostasien und der Westen 23 

ablehnt, etwas was der amerikanische Theologe Harvey Cox auch als 
"fundamentalistischen Konservatismus" bezeichnet hat.75 

Der funktionelle Charakter der Diskussion über "asiatische" Werte und 
"Asiatisierung" in der Region 
Die Debatte über diese Werte wurde von autoritären Eliten in der Region rasch 
aufgegriffen.76 Den Hintergrund dafür bilden folgende Momente: 
(1) Legitimationsinteresse: Mit spezifischen Werten ist die Aufrechterhaltung auto-
ritärer Strukturen im Interesse von "Entwicklung" begründbar, können Forderungen 
und Partizipationswünsche neuer Schichten mit Partizipationsinteressen 
(Mittelklassen) verweigert werden.77 Dies kommt etwa in der Aussage des indone-
sischen Staatschefs Suharto zum Ausdruck, die Zulassung oppositioneller Parteien 
widerspreche dem indonesischen "Geist des Konsens durch Beratung".78 Zugleich 
versucht die Elite auf diese Weise eine Interessenidentität von Herrschenden und 
Beherrschten zu konstruieren. 
(2) Entwicklungsideologie: Die Existenz und der Erfolg eigener Werte stärken das 
Selbstbewußtsein der lokalen Eliten, fördern nationalistische Momente und können 
so zur Mobilisierung im Interesse von Entwicklung genutzt werden.79 Die Betonung 
spezifischer Entwicklungswege, die jeweils länderbezogenen Sozialismen sowie das 
Festhalten Chinas und Vietnams am sozialistischen System als Sonderweg sind 
Gegenpole zum westlichen Modell und Ausdruck des Nationalstolzes. Zudem kön-
nen die beiden letztgenannten Länder darauf verweisen, daß sich ihre Gesellschaften 
im Gegensatz zu den europäischen Sozialismen, die in sich zusammengebrochen 
sind, relativ erfolgreich entwickeln. Mit solchen Modellen sollen Alternativen zur 
westlichen Modernisierung gefunden werden, eine Modernisierung, die häufig mit 
Verwestlichung identifiziert wird. Negative Aspekte westlicher Systeme und Ent-
wicklungsmodelle, wie Verelendung von Bevölkerungsteilen, Entwurzelung von 
Menschen und Individualisierung auf Kosten der Gesellschaft sollen (zumindest 
theoretisch) auf diese Weise verhindert und eine nationale Solidargemeinschaft 
geschaffen werden. Nationalistische Ideologien stellen vielfach eine Reaktion auf 
als "westlich" begriffene Modernisierung dar. In den sich modernisierenden Gesell-
schaften ist der Nationalismus zum "Vehikel einer antiwestlichen Ideologie" gewor-
den, mit dessen Hilfe ein eigenständiger, vom Westen unbeeinflußter Weg der Ent-
wicklung und damit eine eigenständige Identität gefunden werden soll.80 Entspre-
chend hebt etwa ein chinesischer Wissenschaftler hervor, die ideale moderne Indu-
striezivilisation sei keineswegs die des Westens. Im Laufe des Wirtschaftsentwick-
lungsprozesses werde sich (in Ostasien) vielmehr eine höhere Form gesellschaftli-

                                                           
75 Vgl. Howard 1996, S. 10. Jürgen Habermas spricht in diesem Zusammenhang treffend von 

"Menschenrechtsfundamentalismus" (Habermas 1996, S. 235). 
76 Dazu: Lee 1995a, S. 243. 
77 Vgl. Senghaas 1995, S. 3. 
78 Siehe Asien-Pazifik, 1/1995, S. 13. 
79 Ibid., S. 7. 
80 Siehe Berger/Berger/Kellner 1987, S. 145ff. 



24 Thomas Heberer 

cher Entwicklung herausbilden.81 Nationalismus darf hier nicht als aggressive, nach 
außen gewendete Selbstüberheblichkeit begriffen werden. Der Nationalismus in der 
Region hat vielmehr primär nach innen gerichtete integrative und nationbildende 
Funktion, ist daher eher als kultureller Nationalismus zu bezeichnen, der die Werte-
gemeinschaft über das Individuum stellt, weil - so die Vorstellung - das letztere 
ohne die erstere nicht zu überleben vermag.82 
(3) Abwehrideologie: Die Existenz eigener Werte läßt sich gegen die ökonomische, 
politische und kulturelle Dominanz des Westens wenden, gegen sein Belehrungs-
streben sowie gegen seine beständigen Einmischungsversuche in innenpolitische 
Belange. Mit dem Ende des Ost-West-Konflikts hat sich der Druck des Westens auf 
die Region verstärkt und so ein Gefühl der Bedrohung erzeugt, zumal der Westen 
das Ende dieses Konfliktes mit dem Sieg seiner politischen und Wertvorstellungen 
gleichsetzte. In Ostasien wird von daher das Heraufziehen eines "neuen Kolonialis-
mus" befürchtet.83 Die Abwehrhaltung ostasiatischer Staaten richtet sich in erster 
Linie gegen die USA und ihren Sendungsglauben.84 Die chinesischen Bestseller 
China kann nein sagen oder Wie China nein sagen kann und der Vorläufer der 
Nein-Sager Literatur, der von Malaysias Premier Mahathir und dem rechten japani-
schen Politiker Shintaro Ishihara gemeinsam herausgegebene Band Ein Asien, das 
nein sagen kann (so der japanische Titel) bringen diese Haltung zu Papier. Die chi-
nesischen Autoren glauben, der Westen, vor allem die Vereinigten Staaten, versuche 
Chinas Entwicklung einzudämmen und diskriminiere und schikaniere es. Daher 
müsse vor allem den USA mit einer Politik der Stärke gegenübergetreten werden.85 
Mahathir und Ishihara vertreten die Meinung, der Westen befinde sich im Nieder-
gang und die alten Zivilisationen des Ostens würden neuerlich die Führung in der 
Welt übernehmen.86 
Der vermeintlichen Dekadenz und Überindividualisierung westlicher Gesellschaften 
sowie den Doppelstandards westlicher Politik sollen auf diese Weise positive Ele-
mente entgegengestellt werden.87 Hier läßt sich auch an die historischen Erfahrun-
gen des europäischen Kolonialismus, verbunden mit dem Streben nach kultureller 
Hegemonie bis in die Gegenwart hinein ("Kulturkolonialismus"88) anknüpfen. Ge-
                                                           
81 Luo 1996, S. 101. 
82 Vgl. dazu auch Lee 1993, S. 567ff. 
83 Hamid 1993, S. 46. 
84 Vgl. dazu Payne 1995, der den USA und ihrer Außenpolitik eine selbsternannte "Erlöserfunktion" 

(USA als redeemer nation) zuschreibt (S. 129ff.). Vgl. dazu auch den Aufsatz über die "Democracy 
Promotion" der USA von Robinson (1996). 

85 Song/Zhang/Qiao 1996; Zhang 1996; ähnlich: Zhongguo da yueshi (1996). 
86 Mahathir/Ishihara 1995. Eine ähnliche Position vertritt Ogura, der globale Lösungen nicht mehr vom 

Westen, sondern von Asien erwartet, vgl. Ogura 1993a, S. 50. 
87 Daß die Industrieländer mit zweierlei Maß messen, zeigt z. B. Malaysias Justizminister Datuk Syed 

Hamid am Beispiel der Umweltproblematik: "Der Norden hat all diese Probleme verursacht und sich 
entsprechend entfaltet. Damals gab es noch keinerlei Richtlinien. Wenn heute aufstrebende Länder an 
ihrer wirtschaftlichen Entwicklung arbeiten und ihnen dabei Beschränkungen auferlegt werden, dann 
verlangsamt dies das Wirtschaftswachstum", Hamid 1995, S. 46. Dazu auch: Mols/Derichs 1995, S. 
232ff. Mahathir beklagt das gleiche in bezug auf den Versuch der Industrieländer, den NIC-Staaten 
westliche Arbeits- und Sozialstandards aufzuzwingen (Mindestlöhne, Schaffung von Arbeits- und 
Sozialgesetzen u. a.), vgl. Far Eastern Economic Review, 7.4.94, S. 20. 

88 Lepenies 1996, S. 10. 



 Ostasien und der Westen 25 

meinhin wird der Westen als das Negative begriffen, der andere Gesellschaften mit 
seinen Werten (wie Demokratie, Menschenrechte, Pressefreiheit, Freiheit des Indi-
viduums89) zu destabilisieren oder mit der Durchsetzung seiner Arbeits- und Sozial-
standards den Ländern Ostasiens ihren Lohnkostenvorteil zu nehmen und sie als 
Konkurrenten auszuschalten versucht. Die Anziehungskraft von als westlich begrif-
fenen Werten für Intellektuelle und die Jugend (Stichwort: "Westtoxication") soll 
mit nationalistischen Parolen auf den Stolz eigener, überlegener Werte aufgefangen 
werden. Von daher scheint die Ablehnung des "Westens" die herrschenden Eliten 
Ostasiens stärker zu einen als kulturelle Momente. Insofern ist Asiatisierung auch 
das Bemühen, "kulturelle, materielle und intellektuelle Beziehungen zwischen Asien 
und dem Westen von asiatischer Warte aus zu bestimmen".90 Zugleich werden die 
gesellschaftlichen Probleme und Defizite des Westens offengelegt.91 Momente wie 
die Niederlage der USA in Vietnam oder die der Sowjetunion in Afghanistan, vor 
allem auch die Konfliktmuster im ehemaligen Jugoslawien und ihre Behandlung 
durch die Industriestaaten haben auch in Ostasien die Einsicht verstärkt, daß 
"westliche Werte" weder über Sieg oder Niederlage entscheiden, noch per se der 
friedlichen Beilegung von Konflikten dienlich sind. 
(4) Regionalisierungsideologie: Vermeintliche kulturelle Gemeinsamkeiten stärken 
das Gefühl regionaler Zusammengehörigkeit und übereinstimmender Interessen. Die 
Asiatisierungsdiskussion besitzt von daher eine wichtige Funktion für die regionale 
Integration, denn über alle gesellschaftlichen, politischen und kulturellen Unter-
schiede hinweg läßt sich hier ein über Kulturen und Systeme hinausgehender, 
einender, transnationaler Faktor konstruieren. Coulmas erkennt darin zugleich eine 
Reaktion auf die in Ostasien als protektionistisch verstandene Blockbildung im 
Westen (EU, NAFTA), der ein eigener Block gegenübergestellt werden soll.92 Zu-
dem besitzt die Regionalisierung auch eine entwicklungspolitische Komponente, 
trägt sie doch zu regionaler Entwicklung in nicht unerheblichem Maße bei. Wirt-
schaftlich potentere Länder wie Malaysia, Singapur und Taiwan, vor allem aber 
Japan versuchen überdies mit dem Argument einer "Asiatisierung asiatischer 
Märkte" in der Region stärker Fuß zu fassen. Eroberung regionaler Märkte, mit 
Fokus auf Ost- und Südostasien, wirtschaftliche oder politische "Modelle" (Japan, 
Südkorea, Taiwan, China) wie auch vermeintlich riesige Märkte (Vietnam, China) 
wurden zur Grundlage regionaler Zielvorstellungen.93 
Dies wird u. a. an einem Globalisierungsverständnis deutlich, wie es in Japan ver-
treten wird: "Internationalisierung Japans", so drückt es ein Japankenner aus, be-

                                                           
89 Vgl. dazu Yao 1994. China versucht mittlerweile sogar sein eigenes Internet einzuführen, als Ge-

gengewicht gegen den von den USA dominierten weltweiten Computerverbund, das auf den kultu-
rellen Gepflogenheiten und Sitten Chinas aufgebaut sein soll. 

90 Coulmas 1996, S. 57. 
91 Vgl. z. B. Mahbubani 1994. 
92 Coulmas 1996, S. 58. 
93 Mahathirs Kampagne "Look East" oder Japans "Reasiatisierung" sind Beispiele dafür, vgl. Yao ibid., 

S. 3; Ichimura 1993; Maswood 1994; Ueda/Hayashida/Kanayama/Inouchi 1995 oder Hein/Hammond 
1995. 



26 Thomas Heberer 

deutet für Japan "Japanisierung der Welt".94 Nicht immer mag es dabei um die Ab-
sorbierung anderer kultureller Muster und Werte gehen, sondern auch um die welt-
weite Verbreitung japanischer Sprache und Kultur, so wie es ein Professor der To-
kyo University formulierte: 

The globalization of the Japanese language bears on the internationalization 
of Japan as a whole. Until now our understanding of the role of language in 
Japan’s internationalization has been limited to the notion that we Japanese 
should learn English, French and the other foreign languages so as to be able 
to communicate on an equal footing with non-Japanese... But another way of 
integrating Japan into the global community is for non-Japanese to learn the 
Japanese language and so come to a direct understanding of Japanese society. 
In fact, recently I’ve come to think that this second avenue may be the more 
efficient.95 

Taiwan wiederum sieht sich in einer Konkurrenzsituation mit der VR China in Süd-
ostasien und bemüht sich, gestützt auf sein Kapital-, Produktions- und Technologie-
potential in der Region stärker Fuß zu fassen, während die Volksrepublik die tradi-
tionellen Beziehungen zu den Auslandschinesen zu nutzen gedenkt.96 
(5) Integrationsfunktion: Letzlich geht es um den Erhalt der gesellschaftlichen und 
politischen Stabilität unter Bedingungen einer noch immer mangelhaften Integration 
der Gesellschaften in der Region (ethnisch, Stadt-Land Gefälle). Eine Verschlechte-
rung der Wirtschaft, so der Außenminister von Singapur S. Jayakumar, hätte - unter 
Bedingungen noch nicht realisierter nationaler Integration - andere Konsequenzen 
als für Europa.97 
In Ostasien existieren andere Staatsvorstellungen, die wir für überkommen halten 
mögen, die den Eliten der Region im Interesse der Integration und der Kanalisierung 
divergierender Interessen auf die Modernisierung des Landes hin gleichwohl wich-
tig erscheinen. Nur wer diese Gedanken der Eliten, die durchaus in den Bevölkerun-
gen verwurzelt sind, begreift, wird verstehen, weshalb der Widerstand gegen westli-
che Vorstellungen in der Region so groß ist und eigene Bezugspunkte ("Werte") 
gesucht werden. Dieser Widerstand beruht auf einer eigenen Ideologie zur Siche-
rung von Entwicklung und zur nationalen Integration heterogener Gruppen. Dabei 
spielen die oben genannten Werte eher eine subsidiäre Rolle. Die Berufung auf sie 
dient diesem Staatskonzept, zugleich aber wurde es durch diese Werte mit geprägt. 
Teil dieses Staatskonzepts ist, daß sich die Mehrnationalitätenstaaten der Region nur 
nominell als politische Nationen begreifen, d. h. als Gebilde, die sich freiwillig zu 
einer Nation mit gleichen Rechten und Pflichten für alle konstituierten. Faktisch 
verstehen sie sich als kulturelle Nationen, d. h. als ethnische Gesamtgemeinschaft 
                                                           
94 Stronach 1995, S. 54. Villacorta 1994 weist allerdings darauf hin, daß, politisch gesehen, Japan 

weiterhin auf die Anbindung an die USA abzielt. Multilateralismus mag daher eher im geopolitischen 
Interesse sein als Regionalismus, vgl. Tan 1994; Bagai 1995; Inoguchi 1996. 

95 Interview with Shuntaro Ito in Japanecho, 16 (special issue) 1989, S. 63, op. cit. bei Stronach 1995, 
S. 55. Eine ähnliche Argumentation führte China bei der Einführung rein chinesischsprachiger bei 
gleichzeitiger Abschaffung der englischsprachigen Pressekonferenzen des Außenministeriums im 
Jahre 1996. 

96 Dazu u. a.: "Wachsende Konkurrenz zwischen Taiwan und der VR China in Südostasien", in: Taiwan 
Aktuell, 30.9.96, S. 4/5. 

97 Jayakumar 1996, S. 26. 



 Ostasien und der Westen 27 

oder Familie, in der die dominante Ethnie die Rolle des Familienvorstehers ein-
nimmt. Darauf weist nicht nur der chinesische Begriff für Staat guojia hin, eine 
Zusammensetzung der Wörter Land und Familie, sondern auch das ethnische Hier-
archiedenken in der Region: Birmanen, Han-Chinesen, Javaner, Malaiien (in Malay-
sia), christliche Filipinos sehen sich im jeweiligen Land als entwickeltste und poli-
tisch führende Ethnie, als Kopf der Familie. Eine solches Konzept bedarf bestimm-
ter Integrationsmuster, um den Hierarchisierungsgedanken und die damit verbunde-
nen Konzepte politischer Ungleichheit gegenüber den anderen Ethnien durchzuset-
zen. 

Globalisierungs- oder Regionalisierungstrends? 
Die Globalisierung der politischen Systeme und Institutionen sowie der Werte steht 
im Mittelpunkt der Auseinandersetzungen zwischen den ostasiatischen Staaten und 
den Industrieländern Europas und Nordamerikas. Für den Westen besteht die nicht-
ökonomische Globalisierung in der Durchsetzung westlicher (politischer und kultu-
reller) Standards, für viele Vertreter ostasiatischer Länder geht es zumindest um 
einen Synkretismus, der die Beibehaltung und Kontinuität kultureller Spezifika 
ermöglicht. Daß es in Ostasien durchaus unterschiedliche Standpunkte in dieser 
Frage gibt, zeigt sich an Äußerungen regionaler Politiker: So gesteht Singapurs 
elder statesman Lee Kuan-Yew zu, daß sich einheitliche Standards durchsetzen 
werden: 

[Es] wird sich ein universeller Standard herausbilden, was an einer Regierung 
richtig ist oder falsch, wie sich eine Gesellschaft organisiert und wie sie ihre 
Mitglieder behandelt.98 

Er ist sich der Notwendigkeit politischer Globalisierung also durchaus bewußt. 
Ganz anders der malaysische Premier Mahathir, der provokativ meint, die 
europäischen Werte hätten nur für Europa Gültigkeit, während die asiatischen 
Universalität beanspruchen könnten.99 Politiker und Wissenschaftler sind sich 
keineswegs einig: So sieht z. B. der thailändische Wissenschaftler Chaiwat Satha-
Anand in der asiatischen Entwicklung eine eindeutige Alternative zur Entwicklung 
des Westens.100 Der Hongkonger Anthropologe David Wu wiederum hofft auf die 
Herausbildung einer pan-asiatischen Kultur jenseits von Nationalismus und 
politischen Systemen als Antipode zur westlichen Kultur,101 und Kishore 
Mahbubani, stellvertretender Außenminister von Singapur, vertritt die Meinung, ein 
Synkretismus westlicher und asiatischer Werte werde sich letztlich durchsetzen.102 
Zumindest zum Teil scheint die Argumentation politischer Führer in Ostasien takti-
scher Natur zu sein. Nicht nur die reale Entwicklung der achtziger und neunziger 
Jahre zeigt, daß der Trend auch in der Region in Richtung Pluralismus und Demo-
kratisierung geht: In Südkorea und Taiwan haben sich demokratische Strukturen 
herausgebildet, in Japan hat sich das Parteiensystem pluralisiert; auf den Philippinen 
                                                           
98 Lee Kuan-Yew 1995, S. 20. Vgl auch Lees Aussage in Senghaas 1995, S. 8. 
99 Vgl. Sturm 1996. 
100 Vgl. Vatikiotis 1994. 
101 Wu 1996. 
102 Mahbubani 1995, S. 111; ebenso Mols/Derichs 1995, S. 245. 



28 Thomas Heberer 

und in Thailand macht der Demokratisierungsprozeß Fortschritte. In Singapur hat 
das quasi-Einparteiensystem durch kontinuierliche Stimmenverluste der PAP seit 
den achtziger Jahren immer mehr an Boden verloren, auch wenn die PAP bei den 
Wahlen im Januar 1997 mit 65% aller Stimmen wieder eine Zunahme von 4% errei-
chen konnte, ein Zuwachs, der sich nicht zuletzt auf massive Einschüchterung und 
Drohgebärden gegenüber der Bevölkerung gründete. In China und Vietnam hat sich 
das sozialistische System pluralisiert und ist liberaler und transparenter geworden. 
Die Militärherrschaft in Myanmar nähert sich dem Ende, nach dem Abtritt Suhartos 
wird auch für Indonesien ein Demokratisierungsschub erwartet. Vieles spricht für 
die Aussage Dahrendorfs, daß der "Weg der Modernität ... vom Autoritarismus zur 
Demokratie" führe und moderne Gesellschaften sich am Ende für die Demokratie 
entschieden,103 auch wenn es dafür unterschiedliche Wege und Ausprägungen geben 
mag. 
Politiker wie Lee Kuan-Yew sind sich über solche Entwicklungstrends durchaus im 
klaren:  

Mit dem freien Markt kommt das freie Denken, das den freien Markt lenkt. 
Viele Menschen, große Gruppen von Managern, Ingenieuren, Fachleuten ge-
wöhnen sich daran, selbst zu entscheiden. Ich glaube, sie werden auch im so-
zialen Bereich, im Wirtschaftsleben mitreden wollen, auch darüber, wie sie 
regiert werden. Teilhabe an der Regierung wird daher unausweichlich. Gutes 
Regieren bedarf der Partizipation.104 

Allerd5 -11erutenfabstaAll ostasipatnschee



 Ostasien und der Westen 29 

und ein von den selbstbewußten Eliten Ostasiens geförderter 
Regionalisierungsprozeß, der sich einer westlich dominierten Globalisierung 
entgegenstemmt. Dies geschieht noch weitgehend auf der Nationalstaatsebene. Von 
einer Blockbildung etwa kann bislang keine Rede sein, "Kooperation ohne 
Integration, Politikabsprachen ohne Souveränitätsaufgabe" sind gewünscht.107 Die 
ASEAN hat zwar zu größerer Koordinierung, Abstimmung und Zusammenarbeit 
der Mitgliedsländer geführt, dies aber primär auf der wirtschaftlichen und auf 
informeller Ebene.108 Zwar ist Rüdiger Machetzki zufolge weder die wirtschaftliche 
Regionalisierung, noch die wirtschaftliche Globalisierung sehr weit gediehen: Der 
Handel zwischen den ASEAN-Staaten nimmt nur äußerst langsam zu, so daß bisher 
noch nicht von einem natural bloc im Sinne von Krugman und Summers 
gesprochen werden kann, dessen Akteure mindestens 50% ihres Handels 
intraregional abwickeln.109 Und global gesehen besteht zwar eine wirtschaftliche 
Interdependenz zwischen Ostasien und den Industriestaaten, doch diese Integration 
Ostasiens in den Weltmarkt beschränkt sich bisher nur auf wenige Produktgruppen 
der Leichtindustrie (Textilien), auf Bereiche wie Mikroelektronik, 
Informationstechnik und einige arbeitsintensive Industrien.110 Doch zugleich darf 
nicht übersehen werden, daß der Regionalisierungsprozeß der Region noch am 
Anfang steht und erst allmählich politisch und ökonomisch an Kontur gewinnt. Auf 
den Integrationsprozeß wiederum weist hin, daß der intraregionale Handel sich der 
50-Prozent-Marke genähert hat, bei gleichzeitigem Rückgang der Exporte in die 
USA.111 Allerdings ist die Produktion der ostasiatischen Länder primär auf den 
Export, nicht auf den Binnenmarkt ausgerichtet. Von daher unterliegen diese Länder 
einer globalisierten ökonomischen und damit auch (zumindest begrenzter) 
politischer Abhängigkeit.112 
Politisch gesehen haben die ostasiatischen Länder mit der Bangkok Declaration 
über Menschenrechte von 1993 (zur Vorbereitung der Wiener Menschenrechtskon-
ferenz)113 oder dem Bericht der offiziösen Commission for a New Asia von 1993, in 
der die Schaffung einer auf asiatischen Werten basierenden Demokratie gefordert 
wurde,114 im Bereich der Werte- und Systemdiskussion ebenfalls gemeinsame Stan-
dardvorgaben eingeleitet. 
Die im Westen häufig als "Arroganz" neu industrialisierter Länder abgetane ostasia-
tische Asiatisierungsdiskussion setzt die Behauptung der Existenz unterschiedlicher 
Werte herab, verhindert einen fruchtbaren Dialog und perpetuiert den Widerspruch 
zwischen beiden Regionen. Globalisierung darf aber nicht als einseitiger Transfer 
westlicher Werte und Institutionen nach Osten, nicht nur als Demokratisierung ein-
zelner Staaten begriffen werden. Vielmehr muß dies auch die Demokratisierung der 

                                                           
107 Vgl. Feske 1995, S. 89ff. 
108 Dazu u. a.: Hanisch 1994, S. 101ff. 
109 Vgl. Economist, 31. August 1991, S. 55, und Maswood 1994, S. 72. 
110 Vgl. Machetzki 1995a, S. 13. Zu ähnlichen Schlußfolgerungen kommt Maswood 1994. 
111 Dazu: Tan 1994; Maruyama 1995. 
112 Dazu: Machetzki 1996a. 
113 Abgedruckt in Davis 1995, S. 205-209. 
114 Towards a New Asia. A Report of the Commission for a New Asia, op. cit. bei Helgesen/Xing 1996, 

S. 116f. 



30 Thomas Heberer 

Beziehungen zwischen den Staaten sowie auf globaler Ebene (z. B. Vereinte Natio-
nen) einschließen.115 Globalisierung bezieht sich überdies nicht nur auf ökonomi-
sche und politische Verwebungsprozesse, sondern auch auf das gemeinsame Bemü-
hen um eine Lösung akuter regionaler und internationaler Probleme, wie Umwelt-
probleme, bilaterale oder ethnische Konflikte, Wanderungsbewegungen, Ernäh-
rungssicherung oder Armutsbekämpfung. 
Europa-Nordamerika dominieren zwar die Welt seit der Kolonialzeit, aber mit Ost-
asien ist in der Tat ein neues Gravitationszentrum entstanden, das sich nicht einfach 
westliche Standards aufzwingen läßt. Lepenies ist zuzustimmen, daß die europäi-
schen Gesellschaften Belehrungskulturen sind, die selbstgefällig und häufig selbst-
überheblich andere Gesellschaften und Kulturen kritisieren. Bei den ostasiatischen 
dagegen handelt es sich um echte Lernkulturen. Der Westen sollte ebenfalls lernen, 
nämlich offener zu werden für einen umfassenden Dialog mit fremden Kulturen. 
Die Zukunft des Westens wird letztlich auch davon abhängen, ob er fähig und bereit 
ist, eine "Lernkultur" zu werden.116 Dies klingt provokativ, und mit Recht wurde die 
Frage gestellt, ob dies bedeute, daß der Westen seine gesellschaftlichen und politi-
schen Innovationen hintanstellen solle. Doch die Frage ist falsch gestellt: Beide 
Seiten, Ostasien wie der Westen sollten nicht nur - wie Luhmann sagt - die "symbo-
lischen Aspekte" ihrer Kultur reflektieren, sondern auch die "diabolischen".117 Erst 
die Relativierung der eigenen Kultur würde für beide Seiten einen fruchtbaren 
Dialog ermöglichen.118 
Der amerikanische Philosoph Michael Walzer vertritt die Auffassung, daß die Staa-
tengemeinschaft sich auf einen moralischen Minimalstandard einigen solle, daß man 
keinem Staat eine Regierungsform oder ein Wertesystem aufzwingen könne. Die 
Menschen eines Landes müßten selbst entscheiden, welche Regierungsform für sie 
die passende sei. Es gebe nur ein einziges universales Recht, nämlich das Recht auf 
Verschiedenheit. Diesem gegenüber habe auch das Ideal einer weltweiten Demo-
kratisierung zurückzutreten, etwa wenn Völker ihren Anspruch auf eine eigene Le-
bensform verwirklichen wollten und sich dabei gegen Demokratie entschieden.119 
Obwohl er für das Recht auf Selbstbestimmung des ökonomisch-politischen Weges 
votiert, macht er es sich zu einfach: Denn wer ist das Volk? Wer entscheidet über 
den "selbstbestimmten Weg", seine Inhalte, seine Ziele? Und was geschieht mit den 
Gegnern dieses Weges? Aber in einem Punkt ist ihm zuzustimmen: Wer moralische 
Maximalstandards anlegt und anderen Völkern in neohegemonialer Form die Über-
nahme eigener, historisch gewachsener Standards aufzwingen will, der provoziert 
Konflikte und trägt nicht zur Lösung globaler politischer Fragen bei. 

                                                           
115 So auch Boutros-Ghali 1995. 
116 Lepenies 1996, S. 6. 
117 Luhmann 1996, S. 15. 
118 Sahlins 1996 versucht allerdings den interessanten, wenn auch überzogenen Nachweis zu führen, daß 

das "jüdisch-christliche Menschenbild" dazu beitrage, andere Kulturen grundsätzlich mißzuverstehen. 
119 Walzer 1996. 



 Ostasien und der Westen 31 

Literatur: 
Antoni, Klaus (1996), "Japans schwerer Weg nach Asien - Geistesgeschichtliche Anmerkungen zu einer 

aktuellen Debatte", in: Hijiya-Kirschnereit, Irmela, Hrsg., Überwindung der Moderne? Japan am 
Ende des zwanzigsten Jahrhunderts, Frankfurt/M., S. 123-145 

Aoki, Tamotsu (1996), "For the Sake of Advancing Mutual Understanding", in: The Japan Foundation 
Newsletter, 2, S. 25 (summary) 

Arase, David (1993), "Japanese Policy toward Democracy and Human Rights in Asia", in: Asian Survey, 
10, S. 935-952 

Backhaus, Norman (1996), Globalisierung, Entwicklung und traditionelle Gesellschaft, Münster 
Bagai, Anita (1995), "At the Brink of a New Era: Japan and the United States in Asia", in: China Report, 

4, S. 507-523 
Barloewen, Constantin von (1996), "Gibt es ein Weltdorf?", in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 8.3 
Berger, Peter L./Berger, Brigitte/Kellner, Hansfried (1987), Das Unbehagen in der Modernität, Frankfurt, 

New York 
Berger, Peter L./Hsiao, Hsin-Huang (1989), eds., In Search of an East Asian Development Model, New 

Brunswick 
Bhabha, Homi (1994), The Location of Culture, London 
Blume, Georg (1996), "Tod an der Werkbank", in: Die Zeit, 20.9 
Bourdieu, Pierre (1996), "Contre la 'pensee Tietmeyer' un Welfare europeen", in: Liberation, 25.10 
Boutros-Ghali, Boutros (1995), "Globalisierung und Demokratie", in: epd-Entwicklungspolitik, 6, 

Dokumentation 
Buruma, Ian (1995), "The Singapore Way", in: The New York Review of Books, 19.11., S. 66-71 
Chalmers, Malcolm (1996), "Openness and Security Policy in South-east Asia", in: Survival, Autumn, S. 

82-101 
Chang, Felix K. (1996), "Beijing’s Reach in the South China Sea", in: Orbis, 3, S. 353-374 
Chee, Tham Seong (1995), "Values and National Development in Singapore", in: Asian Journal of 

Political Science, 2, S. 1-14 
Chen, Peter S. J. (1976), Asian Values in a Modernizing Society: A Sociological Perspective, Sociology 

Working Papers No. 51, Department of Sociology, University of Singapore, Singapore 
Ching, Frank (1996), "Asean’s Unkept Promise. 1993 Pledge on Human Rights Seems to Have Been 

Forgotten", in: Far Eastern Economic Review, 22.8., S. 31 
Comber, Leon (1983), 13 May 1969. A Historical Survey of Sino-Malay Relations, Singapore, Hongkong 
Cornelssen, Inse (1991), Der Fall Japan. Kultur als Triebkraft wirtschaftlicher Entwicklung, Frank-

furt/M. 
Coulmas, Florian (1996), "Vom Orient nach Asien. Diskurse eines neuen Selbstbewußtseins im Fernen 

Osten", in: Lettre, 3, S. 54-58 
Crichton, M. (1992), Rising Sun, New York 
Cronin, Richard (1992), Japan, the United States and Prospects for the Asia-Pacific Century: Three 

Scenarios for the Future, Singapore 
Dahrendorf, Ralf (1994), Der moderne soziale Konflikt, München 
Davis, Michael C. (1995), ed., Human Rights and Chinese Values, Hongkong, Oxford, New York 
Dietrich, W. S. (1991), In the Shadow of the Rising Sun: The Political Roots of American Economic 

Decline, University Park 
Draguhn, Werner (1995), Hrsg., Politische Risiken und Rahmenbedingungen wirtschaftlichen Engage-

ments in Asien, Hamburg 
Draguhn, Werner/Schucher, Günter (1995), Hrsg., Das neue Selbstbewußtsein in Asien: eine Herausfor-

derung?, Hamburg 
Drake, Christine (1989), National Integration in Indonesia, Honolulu 
Dreyer, June T. (1996), "Regional Security Issues", in: Journal of International Affairs, 2, S. 391-411 
Dupont, Alan (1996), "Is there an ‘Asian Way’?", in: Survival, 2, S. 13-33 
Elegant, Simon (1996), "Dying for Attention. Lacking Parents’ Counsel, Kids Turn to Crime, Drugs", in: 

Far Eastern Economic Review, 1.8., S. 40-41 
Feske, Susanne (1995), "Nationalismus, ethnische Konflikte und regionale Kooperation in Südostasien", 

in: Staiger, Brunhild, Hrsg., Nationalismus und regionale Kooperation in Asien, Hamburg, S. 88-98 
Feuerwerker, Albert (1958), Chinas Early Industrialization: Sheng Hsuan-huai (1844-1916) and Man-

darin Enterprise, Cambridge 
Friedman, George/Lebard, Meredith (1991), The Coming War with Japan, New York 
Fukuyama, Francis (1995), Konfuzius und Marktwirtschaft. Der Konflikt der Kulturen, München 



32 Thomas Heberer 

Geng, Huichang (1992), "Multi-National Coordination: Feasibility in Asia-Pacific", in: Contemporary 
International Relations, 11 

Gern, Jean-Pierre (1995), "Economic Globalization and Growing Anomie", in: International Journal of 
Sociology and Social Policy, vol. 15, S. 65-76 

Habermas, Jürgen (1996), Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur Politischen Theorie, Frankfurt/M. 
Hamid, Datuk Syed (1995), "'Der Norden mißt mit zweierlei Maß', Interview mit D. S. Hamid", in: Zeit-

Punkte, 2, S. 46/47 
Hanisch, Rolf (1994), "Struktur- und Entwicklungsprobleme Südostasiens", in: Nohlen, Dieter/Nuscheler, 

Franz, Hrsg., Handbuch der Dritten Welt, Bd. 7, Bonn, S. 54-113 
Hartzell, Richard W. (1991), Harmony in Conflict, Taipei 
He, Shengda (1996), "Dongnanya wenhua shi yanjiu santi (Drei Studien über die Kulturgeschichte 

Südostasiens)", in: Yunnan Shehui Kexue (Sozialwissenschaften Yunnans), 3, S. 65-71 
Heberer, Thomas (1990), "Traditionale Kultur und Modernisierung. Versuch einer Analyse am Beispiel 

Chinas", in: Politische Vierteljahresschrift, 2, S. 214-237 
Hein, Laura E. (1996), "Free-Floating Anxieties on the Pacific: Japan and the West Revisited", in: 

Diplomatic History, 3, S. 411-437 
Hein, Laura E./Hammond, Ellen H. (1995), "Homing in on Asia: Identity in Contemporary Japan", in: 

Bulletin of Concerned Asian Scholars, 3, S. 3-17 
Helgesen, Geir/Xing, Li (1996), "Democracy or Minzhu: The Challenge of Western Versus East Asian 

Notions of Good Government", in: Asian Perspective, 1, S. 95-124 
Hiebert, Murray (1996a), "The Cost of High Living, Singapore’s New Laws Aid Troubled Families", in: 

Far Eastern Economic Review, 1.8., S. 42 
Hiebert, Murray (1996b), "Good Idea. Singapore Wants Students with a Creative Bent", in: Far Eastern 

Economic Review, 14.11., S. 29-30 
Hirst, Paul/Thompson, Grahame (1996), eds., Globalization in Question: The International Economy and 

the Possibilities of Governance, London 
Ho, Wing Meng (1976), Asian Values and Modernization - A Critical Interpretation. Occasional Paper 

No. 1, Department of Philosophy, University of Singapore, Singapore 
Hösle, Vittorio (1995), "Soll Entwicklung sein? Und wenn ja, welche Entwicklung?", in: Leisinger, Klaus 

M./Hösle, Vittorio, Hrsg., Entwicklung mit menschlichem Antlitz. Die Dritte und die Erste Welt im 
Dialog, München, S. 9-38 

Howard, Dick (1996), "Politischer Fundamentalismus und fundamentalistische Politik in den USA", in: 
Kommune. Forum für Politik, Ökonomie, Kultur, 11, S. 6-10 

Huntington, Samuel P. (1996), Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. 
Jahrhundert, München/Wien 

Hussainmiya, B. A. (1994), "Philosophy for a Rich, Small State", in: Far Eastern Economic Review, 
10.2., S. 31 

Ichimura, Shinichi (1993), The Role of Japan in Asia, San Francisco 
Ignatius, Adi (1996), "Future Shock", in: Far Eastern Economic Review, 31. 10., S. 54-56 
Ikeda,Tadashi (1995), "Der Weg zu einer offenen Asienpolitik", in: Japanecho, 1, S. 17-21 
Inoguchi, Takashi (1996), "Das neue Sicherheitssystem und Japans Optionen", in: Japanecho, 3, S. 41-45 
Jayakumar, S. (1996), "How we Grew", in: Far Eastern Economic Review, 30.5., S. 26 
Kaiser, Karl (1996), "Asien in der Weltpolitik des 21. Jahrhunderts", in: Internationale Politik, 10, S. 43-

52 
Kashima, Shingo (1995), "Japan Doesn’t Need to 'Asianize'", in: Tokyo Business, April, S. 38/39 
Kato, Shuichi (1986), "Japan as a Hybrid Culture", in: Review of Japanese Culture and Society, October, 

S. 15-24 
Keating, Paul (1996), Australia, Asia and the New Regionalism, Singapore 
Kim, Dae Jung (1994), "Is Culture Destiny? The Myth of Asia's Anti-Democratic Values", in: Foreign 

Affairs, 6, S. 189-194 
Kim, Hyung-Kook (1996), "North Korean Version of Human Rights: Problems and Prospects", in: Korea 

Observer, 3, S. 447-463 
Kluckhohn, Clyde (1962), "Values and Value-Orientations in the Theory of Action: An Exploration in 

Definition and Classification", in: Parsons, Talcott/Shils, Edward A., eds., Toward a General Theory 
of Action, New York, S. 388-433 

Koh, Tommy (1993), "The Ten Values that Untergird Asian Strength and Success", in: International 
Herald Tribune, 11./12.3 



 Ostasien und der Westen 33 

Koppel, Bruce M. (1995), "The Prospects for Democratization in Southeast Asia: Local Perspectives and 
International Roles", in: Kim, Young C., ed., The Southeast Asian Economic Miracle, New 
Brunswick, London, S. 105-135 

Kößler, Reinhart/Melber, Henning (1993), Chancen internationaler Zivilgesellschaft, Frankfurt/M. 
Krugman, Paul (1994), "The Myths of Asia’s Miracle", in: Foreign Affairs, November-December, S. 62-

78 
Kucuradi, Ioanna (1995), "Ökonomische Ungleichheiten und die modische Verknüpfung von Men-

schenrechten, Demokratie und freiem Markt", in: Leisinger, Klaus M./Hösle, Vittorio, Hrsg., Ent-
wicklung mit menschlichem Antlitz. Die Dritte und die Erste Welt im Dialog, München, S. 218-225 

Lee, Eun-Jeung (1995a), "Das unheilige Wechselspiel: Östliche Modernisierung und westliche Theorie", 
in: Internationale Politik und Gesellschaft, 3, S. 243-254 

Lee, Eun-Jeung (1995b), "Die Konfuzianismuslüge. Zur west-östlichen Instrumentalisierung einer 
These", in: Afrikanisch-Asiatische Studentenförderung e. V., Hrsg., Ökonomische Ethik in Afrika und 
Asien. Chancen und Grenzen der sozialen Marktwirtschaft in den Ländern Afrikas und Asiens, 
Frankfurt/M., S. 57-67 

Lee, Kuan-Yew (1993), Selected Essays of Lee Kuan Yew, Singapore 
Lee, Kuan-Yew (1995), "'Ich sage: Wir hängen sie auf', Interview mit Lee Kuan-Yew", in: Zeit-Punkte, 

Heft 4: Nach uns die Asiaten? Die pazifische Herausforderung, S. 19-21 
Leong, Ching Ching (1996), "More teens attempting suicide", in: The Straits Times, 3. 4 
Lepenies, Wolf (1996), "Selbstkritische Moderne. Neue Leitbilder im Kontakt der Kulturen", in: Inter-

nationale Politik, 3, S. 3-14 
Levenson, Joseph R. (1958), Confucian China and Its Modern Fate, vol. 1: The Problem of Intellectual 

Continuity, Berkeley 
Levenson, Joseph R. (1964), Confucian China and Its Modern Fate, vol. 2: The Problem of Monarchical 

Decay, Berkeley 
Levenson, Joseph R. (1965), Confucian China and Its Modern Fate, vol. 3: The Problem of Historical 

Significance, Berkeley 
Li, Xianglu (1992), "The Post-Cold War Challenge from Asia", in: New Perspective Quarterly, 1, S. 13-

15 
Lie, John (1996), "Sociology of Contemporary Japan", in: Current Sociology, 1, S. 8-101 
Luhmann, Niklas (1996), "Kultur und Weltgesellschaft", in: epd-Entwicklungspolitik, 18 

(Dokumentation), S. 13-18 
Luo, Rongqu (1996), "The Historical Definition of "Modernization" and a New Understanding of Modern 

World Development", in: Social Sciences in China, 3, S. 92-102 
Machetzki, Rüdiger (1995a), "Zum wirtschaftlichen Engagement in Ostasien - Zeit des Umdenkens?", in: 

Draguhn, Werner (1995), S. 11-22 
Machetzki, Rüdiger (1995b), "Singapur: Wie konstruiert man eine 'nationale Ideologie'", in: Südostasien 

aktuell, November, S. 492-494 
Machetzki, Rüdiger (1996a), "Ostasien im weltwirtschaftlichen Aufwind: Europas Gewicht wird unter-

schätzt", in: ASIEN, 60, S. 16-22 
Machetzki, Rüdiger (1996b), "The Impact of Regional Heterogenity - Understanding the Forces of 

Tension in East Asia", in: Pape, Wolfgang, ed., Shaping Factors in East Asia by the Year 2000 and 
Beyond, Hamburg, S. 208-219 

Magnis-Suseno, Franz (1981), Javanische Weisheit und Ethik. Studien zu einer östlichen Moral, Mün-
chen, Wien 

Mahathir, Bin Mohamad (1989), Regionalism, Globalism and Spheres of Influence. ASEAN and the 
Challenge of Change into the 21st Century, Singapore 

Mahathir, Mohamad/Ishihara, Shintaro (1995), The Voice of Asia. Two Leaders Discuss the Coming 
Century, Tokyo, New York, London 

Mahbubani, Kishore (1994), "The United States: 'Go East, Young Man'", in: The Washington Quarterly, 
2, S. 5-23 

Mahbubani, Kishore (1995), "The Pacific Way", in: Foreign Affairs, 1, S. 100-111 
Maruyama, Nobuo (1995), "New Directions in East Asian Regional Economy", in: China Newsletter, 

114, S. 2-7; 14 
Maswood, S. Javed (1994), "Japan and East Asian Regionalism", in: ASEAN Economic Bulletin, July, S. 

70-78 
Maull, Hanns W. (1996), "Von Europa lernen? Die Entwicklung einer neuen Sicherheitsarchitektur im 

ostasiatisch-pazifischen Raum", in: Kimmel, Adolf, Hrsg., Vor dem pazifischen Jahrhundert?, Ba-
den-Baden, S. 63-86 



34 Thomas Heberer 

Menschenrechtserklärung (1993), "Menschenrechtserklärung von Kuala Lumpur der ASEAN Inter-
Parliamentary Organisation", in: KAS-Auslandsinformationen, 11, S. 47-49 

Mittelman, James H. (1996), ed., Globalization: Critical Reflections, Boulder 
Mols, Manfred/Derichs, Claudia (1995), "Das Ende der Geschichte oder ein Zusammenstoß der Zivili-

sationen? - Bemerkungen zu einem interkulturellen Disput um ein asiatisch-pazifisches Jahrhundert", 
in: Zeitschrift für Politik, 3, S. 225-249 

Nakane, Chie (1985), Die Struktur der japanischen Gesellschaft, Frankfurt/M. 
Neher, Clarke D. (1994), "Asian Style Democracy", in: Asian Survey, 11, S. 949-961 
Noor, Farish A. (1996), "Eine Kritik des westlichen Essentialismus. Das östliche Verständnis von Men-

schenrechten als Instrument neokolonialer Intervention", in: Südostasien Informationen, 1, S. 12-16 
Ogura, Kazuo (1993a), "A Call for a new Concept of Asia", in: Japanecho, 3, S. 37-44 
Ogura, Kazuo (1993b), "Für ein neues Asien-Konzept", in: Japanecho, 3, S. 44-52 
Ogura, Kazuo (1996), "Japan’s Asia Policy, Past and Future", in: Japan Review of International Affairs, 

Winter, S. 3-15 
Okazaki, Hisahiko (1993), "Southeast Asia in Japan’s National Strategy", in: Japanecho, vol. 20 (special 

issue), S. 52-63 
Pan, Yatun (1995), "Lun ruxue dui haihua qiye wenhua de yingxiang (Der Einfluß des Konfuzianismus 

auf die auslandschinesische Unternehmenskultur)", in: Dongfang Shijiao (Blickwinkel des Ostens), 
12, S. 38-41 

Payne, Richard J. (1995), The Clash with the Distant Cultures. Values, Interests, and Force in American 
Foreign Policy, Albany 

Quah, Jon S. T. (1990), In Search of Singapore’s National Values, Singapore 
Robinson, William I. (1996), "Globalization, the World System, and "Democracy Promotion" in US 

Foreign Policy", in: Theory and Society, October, S. 615-665 
Robison, Richard (1996), "The Politics of ‘Asian Values’", in: The Pacific Review, 3, S. 309-327 
Rodan, Garry (1996), "The Internationalization of Ideological Conflict: Asia's New Significance", in: The 

Pacific Review, 3, S. 328-351 
Ross, Ken (1996), "Asia and the Security of the South Pacific's Island States", in: Survival, Autumn, S. 

129-143 
Sahlins, Marshall (1996), "The Sadness of Sweetness: The Native Anthropology of Western Cosmology", 

in: Current Anthropology, 3, S. 395-428 
Said, Edward (1978), Orientalism, New York 
Sakamoto, Rumi (1996), "Japan, Hybridity and the Creation of Colonialist Discourse", in: Theory, 

Culture & Society, 3, S. 113-128 
Senghaas, Dieter (1995), "Über asiatische und andere Werte", in: Leviathan, 1, S. 5-13 
Silverman, Gary (1996), "Silence of the Lambs", in: 



 Ostasien und der Westen 35 

Ueda, Eimon/Hayashida, Masato/Kanayama, Hisahiro/Inouchi, Masatoshi (1995), "East Asia and Japan: 
Japan’s Diplomatic Strategy for Seeking Common Interests", in: Asia-Pacific Review, S. 127-159 

Vatikiotis, Michael (1996), "Family Matters. Modern Day Tensions Strain Southeast Asia’s Social 
Fabric", in: Far Eastern Economic Review, 1.8., S. 38-40 

Villacorta, Wilfrido V. (1994), "Japan’s Asian Identity. Concerns for ASEAN-Japan Relations", in: 
ASEAN Economic Bulletin, July, S. 79-92 

von Reuben, Regina (1996), "Nichtregierungsorganisationen in Südostasien", in: Südostasien Informa-
tionen, 3, S. 4-7 

von Treitschke, Heinrich (1898), Politik, Vorlesungen, gehalten an der Universität zu Berlin, 2 Bände, 
Hrsg.: M. Cornelicus, Leipzig 

Walzer, Michael (1996), Lokale Kritik - globale Standards, Hamburg 
Wanandi, Jusuf (1996), "ASEAN's China Strategy: Towards Deeper Engagement", in: Survival, Autumn, 

S. 117-128 
Waters, Malcolm (1995), Globalization, New York 
Weggel, Oskar (1994b), Die Asiaten, München 
Weiss, Dieter (1995), "Entwicklung als Wettbewerb der Kulturen", in: Aus Politik und Zeitgeschichte. 

Beilage zur Wochenzeitung Das Parlament, 29, S. 3-10 
Weltentwicklungsbericht 1996 (1996): Vom Plan zum Markt, Hrsg.: Weltbank, Washington 
Williamson, Hugh (1995), "Auch Tiger hungern. Wirtschaftswachstum allein beseitigt die Armut in 

Asiens Schwellenländern nicht", in: Der Überblick, 1, S. 46-50 
Windfuhr, Michael (1996), "Die vergessenen Rechte", in: Die Zeit, 20.12 
Wright, Mary C. (1965), The Last Stand of Chinese Conservatism: The T’ung-chih Restoration, 1862-

1874, New York 
Wu, David Y.-H. (1996), "The Emergence of a Pan-Asian Cosmopolitan Culture", in: The Japan Foun-

dation Newsletter, 2, S. 26 (summary) 


