
 ASIEN, (Oktober1997) 65, S. 57-74 

Was ist Neokonservativismus? - Notizen zum politischen Denken  
in der VR China in den 90er Jahren1 

Gunter Schubert 

Neoconservatism seems to have become a mainstream in Chinese politicial 
thinking since the early 90s. It can be heuristically divided into political and 
cultural (intellectual) neoconservatism, both of them aiming at a new legitimati-
zation of political authority in present-day China. Neoconservatism is as much a 
consequence of the eroding ideological power basis of the Communist Party as a 
reaction of China's intellectuals to postmodern theory. Closely connected to the 
new trend of nationalist thinking in China, it's theoretical influence even on the 
so-called liberal camp should not be underestimated. 

1 Einleitung 
Die VR China befindet sich am Ausgang des 20. Jahrhunderts in einer Situation 
zunehmender innergesellschaftlicher Widersprüche. Zwar bemüht sich die Kommu-
nistische Partei nach Kräften um die Aufrechterhaltung ihres Machtmonopols, doch 
stößt sie dabei auf immer größere Widerstände und Steuerungsprobleme. Bestre-
bungen nach mehr wirtschaftspolitischer Autonomie in den Küstenprovinzen, weit-
verbreitete Korruption ("Kaderkapitalismus") sowie vielfältige soziale Konflikte - 
u.a. ausgelöst durch die Binnenmigration, das wachsende Einkommensgefälle in den 
Städten und die relative Deprivation großer Teile der ländlichen Bevölkerung, der 
städtischen Arbeiterschaft und der Intellektuellen - sind sichtbarer Ausdruck eines 
unverändert schwierigen Transformationsprozesses. Zudem steht die Regierung in 
Beijing wegen der kritischen Menschenrechtslage im eigenen Land in der Kritik der 
internationalen Gemeinschaft, auch wenn die meisten Staaten aufgrund der Lukrati-
vität des chinesischen Marktes unverkennbar auf eine Intensivierung ihrer Wirt-
schaftsbeziehungen zur VR China und auf die mäßigende Devise "Wandel durch 
Handel" setzen. In der asiatisch-pazifischen Region beobachtet man zudem miß-
trauisch die außenpolitischen Ambitionen des großen Nachbarn, dessen vermuteter 
Anspruch auf eine regionale Vormachtstellung gefürchtet wird. Die Diskussion über 
die politische Zukunft Chinas gehört deshalb auch nach dem Tod Deng Xiaopings 
zu den wichtigen politischen Gegenwartsfragen.  

                                                           
1 Der vorliegende Beitrag ist Teil eines Forschungsprojektes über das gegenwärtige politische Denken 

in der VR China. Ich danke der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG), die mir durch ihre 
finanzielle Unterstützung die Durchführung einer ersten Feldforschung ermöglichte, die ich im 
Sommer 1996 als Visiting Research Fellow am Institut für Politikwissenschaft der Chinesischen 
Akademie der Sozialwissenschaften in Beijing durchgeführt habe. 



58 Gunter Schubert 

Seit der Niederschlagung der studentischen Protestbewegung im Juni 1989 sind 
zahlreiche chinawissenschaftliche Bücher und Aufsätze geschrieben worden, in 
denen westliche Autoren über die möglichen sozialen Konsequenzen des gegenwär-
tigen Modernisierungsprozesses und die politischen Perspektiven des Landes spe-
kulieren. Analytisch-systematisch beschäftigte man sich dabei mit sehr unterschied-
lichen Untersuchungsgegenständen und Fragestellungen, z.B. mit den Veränderun-
gen der politischen Institutionen und der Elitenstruktur in der Kommunistischen 
Partei,2 mit dem Einfluß sog. "Gegeneliten",3 also den kritischen oder regimeoppo-
sitionellen Intellektuellen in ihrer Rolle als Demokratisierungsagenten, mit den Per-
spektiven für eine chinesische Zivilgesellschaft bzw. mit der Formierung neuer 
sozialer Gruppen,4 mit der Rolle des Militärs zwischen Professionalisierung und 
Politisierung sowie dem Verhältnis des Offizierskorps zur dritten, technokratisch 
geprägten KP-Führungsgeneration,5 und mit den Implikationen eines neuen, durch 
die ökonomische und politische Dezentralisierung bedingten Regionalismus an der 
Herrschaftsperipherie.6 Zahlreiche Regionalstudien illustrierten die erodierende 
Kontrolle der Kommunistischen Partei über die gesellschaftliche Basis, beschäftig-
ten sich mit der Lage unzufriedener bzw. deprivierter Gruppen (v.a. der Bauern und 
der ländlichen Arbeiterschaft, aber auch ethnischer und religiöser Minderheiten), 
                                                           
2 Li Cheng; White, Lynn: "Elite Transformation and Modern Change in Mainland China and Taiwan: 

Empirical Data and the Theory of Technocracy", The China Quarterly, (März 1990) 121, S. 1-35; 
Lieberthal, Kenneth G.; Lampton, David M. (Hrsg.): Bureaucracy, Politics, and Decision Making in 
Post-Mao China. Berkeley 1992; Hamrin, Carol L.; Zhao, Suisheng (Hrsg.): Decision Making in 
Deng's China. Perspectives from Insiders. Armonk/N.Y. 1995.  

3 Bachman, David; Yang Dali L.: Yan Jiaqi and China's Struggle for Democracy. Armonk 1991; 
Goldman, Merle: Sowing the Seeds of Democracy in China. Cambridge 1994. 

4 Ostergaard, Clemens S.: "Citizens, Groups, and a Nascent Civil Society in China: Towards an 
Understanding of the 1989 Student Demonstrations", China Information, 4 (Herbst 1989) 2, S. 31-44; 
Saich, Tony (Hrsg.): The Chinese People's Movement: Perspectives on Spring 1989. Armonk 1990; 
Rosenbaum, Arthur (Hrsg.): State and Society in China: The Consequences of Reform. Boulder 1992; 
Gu Xin: "A Civil Society and Public Sphere in Post-Mao China? An Overview of Western 
Publications", China Information, 8 (Winter 1993/94) 3, S. 38-52; Goodman, David S.G.; Hooper, 
Beverly (Hrsg.): China's Quiet Revolution. New Interactions Between State and Society. New York 
1994; Tomisaka, Satoshi: Heirs of the Dragon. China's New Entrepreneurs in the Aftermath of 
Tiananmen Square, San Francisco 1995; White, Gordon; Howell, Jude; Shang, Xiaoyuan: In Search 
of a Civil Society. Market Reform and Social Change in Contemporary China, Oxford 1996. 

5 Shambaugh, David: "The Soldier and the State in China: The Political Work System in the People's 
Liberation Army", The China Quarterly, (September 1991) 127, S. 554-568; Swaine, Michael D.: 
The Military and Political Succession in China. Leadership, Institutions, Beliefs. Santa Monica 1992; 
Li Cheng; White, Lynn: "The Army in Succession to Deng Xiaoping: Familiar Fealities and 
Technocratic Trends", Asian Survey, 33 (August 1993) 8, S. 757-786; Nathan, Andrew J.; Ross, 
Robert S.: The Great Wall and the Empty Fortress. China's Search for Security. New York-London 
1997. 

6 Huang Yasheng: "Web of Interests and Patterns of Behaviour of Chinese Local Economic Bureau-
cracies and Enterprises During Reforms", The China Quarterly, (September 1990) 123, S. 431-458; 
Chang, Maria Hsia: "China's Future: Regionalism, Federation, or Disintegration", Studies in Com-
parative Communism, (September 1992) 3, S. 212-227; Solinger, Dorothy J.: China's Transition from 
Socialism: Statist Legacies and Marketing Reforms. Armonk/ New York 1993; Goodman, David 
S.G.; Segal, Gerald (Hrsg.): China Deconstructs. Politics, Trade and Regionalism. London-New 
York 1994; Jia Hao; Lin, Zhimin (Hrsg.): Changing Central Local Relations in China. Boulder 1994; 
Goldstone, Jack A.: "The Coming Chinese Collapse", Foreign Policy, (Sommer 1995) 99, S. 35-52; 
Huang Yasheng: "Why China Will Not Collapse", Foreign Policy, (Sommer 1995) 99, S. 53-68. 



 Neokonservativismus in der VR China 59 

untersuchten Tendenzen einer verstärkten Selbstorganisation im ländlichen Bereich 
und im städtischen Unternehmenssektor oder nahmen die politischen und ökonomi-
schen Auswirkungen lokaler Interessengeflechte von Unternehmern und Partei-
kadern unter die Lupe.7  
Immer wieder trugen die Autoren dabei die folgenden Fragen an ihre Forschungs-
arbeit heran: Wann wird China demokratisch? Unter welchen Bedingungen kann 
dies geschehen? Wie wird ein solcher Demokratisierungsprozeß verlaufen? Um 
welche Art von Demokratie wird es sich handeln? Weniger Aufmerksamkeit ver-
wendete die westliche Wissenschaft in diesem Zusammenhang auf die Frage, wie in 
der VR China selbst, unter Wissenschaftlern und Intellektuellen, aber auch unter 
Parteikadern, der theoretische Diskurs über die politische Neugestaltung des Landes 
seit den Geschehnissen auf dem Tiananmen-Platz im Frühjahr 1989 verläuft und 
welche Schwerpunkte dabei gesetzt werden. Dafür mag der sicherlich nicht unbe-
gründete Eindruck vieler Chinaforscher verantwortlich sein, daß der Primat der 
Ideologie bzw. des kanonisierten Deng Xiaoping-Denkens, im Gleichschritt mit der 
offenen und versteckten Repression und der Selbstzensur der Andersdenkenden, 
jeder seriösen innergesellschaftlichen Diskussion über die politische Zukunft des 
Landes einen Riegel vorschiebt und daher die wissenschaftliche Analyse unergiebig 
macht. Dadurch wurden und werden jedoch interessante und wichtige Debatten nur 
am Rande wahrgenommen. So gibt es zwar einige Untersuchungen über die Neo-
autoritarismustheorie der Jahre 1986-89,8 aber meines Wissens noch keine, die sich 
dem in wichtigen Kernaussagen daran anschließenden sog. Neokonservativismus 
gewidmet hätte. Das ist erstaunlich, spielt doch diese Diskussion im gegenwärtigen 
politischen und kulturphilosophischen Denken in der VR China eine erhebliche 
Rolle.  

                                                           
7 Heberer, Thomas: "Die stille Revolution von unten. Wandlungsprozesse im ländlichen Raum Chi-

nas", Aus Politik und Zeitgeschichte, (Dezember 1995) B50/95, S. 27-37; Solinger, Dorothy J.: 
"Despite Decentralization: Disadvantages, Dependence and Ongoing Central Power in the Inland - 
the Case of Wuhan", The China Quarterly, (März 1996) 145, S. 1-34; Nevitt, Christoper Earle: 
"Private Business Associations in China: Evidence of Civil Society or Local State Power?", China 
Journal, (Juli 1996) 36, S. 25-43; Unger, Jonathan: " 'Bridges': Private Business, the Chinese 
Government and the Rise of New Associations", The China Quarterly, (September 1996) 147, S. 
795-819. 

8 Die folgenden Monographien und Aufsätze geben einen guten Überblick über die Theorie des Neo-
autoritarismus, seine wichtigsten Inhalte sowie seine Protagonisten und Gegner: Ma, Shuyun: "The 
Rise and Fall of Neo-Authoritarianism", China Information, 5 (Winter 1990/91) 3, S. 1-18; Palm, 
Volker: Chinas Neoautoritarismus-Debatte (1986-1989). Text XI, Chinathemen, Bochum 1995; 
Petracca, Mark P.; Mong Xiong: "The Concept of Chinese Neo-Authoritarianism. An Exploration 
and Democratic Critique", Asian Survey, 30 (November 1990) 11, S. 1099-1117; Sautman, Barry: 
"Sirens of the Strongman: Neo-Authoritarianism in Recent Chinese Political Theory", The China 
Quarterly, (März 1992) 129, S. 72-102; Waterman, Harold: "Which Way to go? Four Strategies for 
Democratization in Chinese Intellectual Circles", China Information, 5 (Sommer 1990) 1, S. 14-33; 
Xiao Gongqin; Zhu Wei: "A Painful Dilemma: A Dialogue on the Theory of 'New Authoritaria-
nism'", in: Stanley Rosen; Gary Zou (Hrsg.): The Chinese Debate on the New Authoritarianism (I), 
Chinese Sociology and Anthropology, (Winter 1990/91), S. 69-93. In chinesischer Sprache vgl. u.a. 
die Sammelbände von Liu Jun; Li Lin: Xin quanwei zhuyi (Neoautoritarismus). Beijing 1989, sowie 
Qi Mo: Xin quanwei zhuyi. Dui Zhongguo dalu weilai mingyun de lunzheng (Der Neo-Autoritaris-
mus. Der theoretische Kampf um das zukünftige Schicksal Chinas). Taipei 1991. 



60 Gunter Schubert 

Eng verbunden mit dem Neokonservativismus ist die neue Nationalismus-Diskus-
sion in der VR China, die offenbar immer größere Teile der chinesischen Intellektu-
ellen beeinflußt (vgl. unten). Aber auch andere endogene Debatten mit demokratie-
theoretischer Relevanz wie etwa jene um die Bedeutung und Reichweite des Kon-
zepts der "Zivilgesellschaft" für das moderne China, die ungeachtet der restriktiven 
politischen Bedingungen der 90er Jahre keinesfalls ein Tabuthema ist,9 werden bis-
her nur wenig rezipiert. Ähnliches gilt für die - allerdings nur sehr kursorischen - 
chinesischen Überlegungen zum Föderalismus. Eine systematische Aufarbeitung 
des zeitgenössischen politischen Denkens in der VR China, das sich unter dem Ein-
druck der durch den Reformprozeß hervorgerufenen Einzelfragen10 mit dem Pro-
blem der langfristigen Legitimation politischer Herrschaft - wenn auch unter den 
Vorzeichen eines "Sozialismus chinesischer Prägung" - beschäftigt, ist aus meiner 
Sicht geboten. Denn hinter dieser Rhetorik und teilweise geschickt mit ihr spielend 
kommen Gedanken zum Tragen, die für eine solide Einschätzung des weiteren chi-
nesischen Entwicklungswegs zumindest zur Kenntnis genommen werden sollten. 

2 Der Neokonservativismus - Herrschaftsideologie, politische Theo-
rie oder intellektuelle Nabelschau? 

2.1 Vorbemerkungen 

Als zeitgenössischer Neokonservativismus (dangdai xin baoshou zhuyi) wird eine 
intellektuelle Strömung bezeichnet, die seit den frühen 90er Jahren von Teilen der 
chinesischen Intelligenz und angeblich auch von einflußreichen Kräften innerhalb 
der KP Chinas vertreten wird. Der Begriff selbst wurde, soweit ich sehe, anfänglich 
vor allem in Kreisen regimekritischer Intellektueller in Hongkong verwendet. Sie 
warfen den von ihnen identifizierten Protagonisten des so bezeichneten neokonser-
vativen Denkens in der VR China vor, das durch die Niederschlagung der studenti-
schen Protestbewegung des Jahres 1989 und die Folgewirkungen des Modernisie-
rungsprozesses bedrohte Machtmonopol der KPChina mit einer antidemokratischen 
Herrschaftsideologie stabilisieren zu wollen.11 Mittlerweile gehört der Neokonser-
vativismus jedoch auch in der VR China zum terminologischen Allgemeingut, und 
zwar zur Kennzeichnung der Antwort einer bestimmten Gruppe von Intellektuellen 
auf den Postmodernismus (houxiandai zhuyi) und die "Neue Linke" (xin zuo pai) 

                                                           
9 Ma Shu-yun: "The Chinese Discourse on Civil Society", The China Quarterly, (März 1994) 137, S. 

180-193, sowie He Baogang: "The Ideas of Civil Society in Mainland China and Taiwan, 1986-92", 
Issues and Studies, 31 (Juni 1995) 6, S. 24-64. 

10 Hierzu gehören vor allem die Frage nach der Ausweitung und Absicherung des positiven Rechts, 
nach der Reichweite von autonomer Interessenorganisation als Voraussetzung zur Verwirklichung 
dieses Rechts, nach einer effizienteren Kontrolle über die KP-Kader, nach Gewaltenteilung und der 
Funktion von Wahlen (Rolle der Volkskongresse auf Provinz- und lokaler Ebene) sowie nach einer 
Austarierung der Interessengegensätze zwischen Zentrale und Peripherie.  

11 Wang Taojun: "Xin baoshou zhuyi yu dalu zhishi fenzi" (Der Neokonservativismus und die Intel-
lektuellen Chinas), Zhongguo luntan (China Tribune), (1. Juli 1992) 21, S. 106-114; Yin Huimin: 
"Xin baoshou zhuyi yu Zhongguo qianjing" (Der Neokonservativismus und die Perspektiven Chi-
nas), Jiushi Niandai (The Nineties), (April 1993), S. 86-88. 



 Neokonservativismus in der VR China 61 

sowie auf den so bezeichneten Radikalismus (jijin zhuyi) der Liberalen. Insofern 
werde ich im folgenden zwischen einem politischen und einem kulturellen Neokon-
servativismus unterscheiden. Während sich der politische Neokonservativismus 
stärker auf die institutionellen Aspekte und herrschaftstechnischen Grundlagen der 
zukünftigen chinesischen Politik konzentriert, bemüht sich der kulturelle - oder auch 
intellektuelle - Neokonservativismus um den Nachweis des theoretischen Gehalts 
seiner Kernaussagen für die Gestaltung der Zukunft der VR China auf den Gebieten 
der Politik, Wirtschaft und Kultur. Natürlich hängen beide Varianten eng miteinan-
der zusammen, so daß die von mir vorgenommene Differenzierung nur heuristisch 
zu verstehen ist. 
Im folgenden werde ich den politischen und den kulturellen Neokonservativismus in 
der notwendigen Kürze darstellen, um anschließend nach den Ursachen und der 
möglichen Relevanz dieses Denkens für die zukünftige politische Entwicklung in 
der VR China zu fragen. 

2.2 Der politische Neokonservativismus 

Als einer der theoretischen Wegbereiter des politischen Neokonservativismus12 gilt 
der in Shanghai lehrende Historiker Xiao Gongqin, der schon ein führender Kopf 
der südlichen Fraktion (nan pai) des Neoautoritarismus war.13 Nur die südliche 
Schule, so seine Auffassung, sei bei dem intellektuellen Bemühen um eine neue 
theoretische Weichenstellung für den Reformprozeß streng wissenschaftlich vorge-
gangen und habe sich jeder Art des politischen Radikalismus enthalten. Allein ihre 
Vertreter hätten sich, so gab er später zu Protokoll, für einen Modernisierungsweg 
eingesetzt, der die traditionelle Werteordnung Chinas nicht verleugnete und kon-
struktiv an die Ideen der Reformer des ausgehenden 19. Jahrhunderts anknüpfte. Das 
nördliche Lager habe nur die Macht gewollt und sich dabei eines nicht akzeptablen 
Anti-Traditionalismus schuldig gemacht, indem es in letzter Konsequenz eine 
Verwestlichung verlangte und explizit auf die historische Vorläufigkeit der vom 
Neoautoritarismus angestrebten "starken Regierung" verwies.14 
Seine auf traditionelle Elemente der Herrschaftslegitimation setzende Argumenta-
tion war wahrscheinlich nicht unwichtig dafür, daß Xiao Gongqin nach den blutigen 
Geschehnissen auf dem Platz des Himmlischen Friedens im Frühjahr 1989 im 
Gegensatz zu den meisten Neoautoritaristen nicht ins politische Abseits geriet. 
Vielmehr konnte er seine Sicht der Dinge Anfang der 90er Jahre erneut ins Spiel 

                                                           
12 Die folgenden Artikel in nicht-chinesischer Sprache nehmen auf den politischen Neokonservativis-



62 Gunter Schubert 

bringen. Wieder plädierte er für eine dauerhaft handlungsfähige und starke, politisch 
weitgehend autonome Regierung mit einer marktwirtschaftlichen Orientierung. 
Doch sollte deren Politik die traditionellen chinesischen Werte und vor allem die 
Reformtheorien eines Yan Fu einer "kreativen Revision" unterziehen, um dem 
sozialen Wandel eine stabile Richtung zu geben.15 Erst wenn dieser Wandel erfolg-
reich verliefe, könne man allmählich (westliche) demokratische Reformen durchfüh-
ren, die weiteren Modernisierungsdruck erzeugen würden. Die Frage, ob daraus am 
Ende eine "Volksherrschaft" hervorgehen könnte, klammerte Xiao Gongqin aus. Auf 
einer Konferenz zum Thema "Chinas traditionelle Kultur und die sozialistische 
Modernisierung" faßte er Ende 1990 seine Position wie folgt zusammen: 

Make use of a transitional authority with a modernizing orientation; make use 
of mediating traditional values to bring about the internal social change; when 
the success of this internal social change is assured, gradually introduce 
Western democratic institutions, and thus bring about a steady impetus 
towards modernization in Chinese society.16 

Dieses Zitat erinnert noch immer stark an das Programm des Neoautoritarismus (xin 
quanwei zhuyi) der späten 80er Jahre, so daß eine inhaltliche Unterscheidung beider 
Termini zunächst schwerfällt. Vor allem der Verweis auf die "transitional authority" 
wirft sofort die Frage nach der demokratischen Perspektive in China auf. Einige der 
wichtigsten Forderungen des Neoautoritarismus - vor allem die Implementierung 
einer funktionierenden Marktökonomie und die Stärkung der Regierung durch eine 
Rezentralisierung des politischen Entscheidungsprozesses - werden vom Neokon-
servativismus zweifellos übernommen, dann aber abweichende bzw. darüber hin-
ausgehende Forderungen gestellt. Dabei zeigt sich sehr schnell, daß es im Gegensatz 
zum Neoautoritarismus nicht zuletzt kulturelle und nationalistische Argumentati-
onsmuster sind, die für den Neokonservativismus eine zentrale Rolle spielen; die 
Frage der politischen Demokratie wird hingegen nicht oder kaum mehr erörtert.  
Das neokonservative Denken wurde durch ein 1991 zunächst parteiintern zirkulie-
rendes, später in der exiloppositionellen Zeitschrift China Spring abgedrucktes und 
sehr viel Aufsehen erregendes Dokument mit dem Titel "Realistische Antworten und 
strategische Optionen Chinas nach dem sowjetischen Putsch" konkretisiert.17 
Damals gab es sehr viel Sympathie in der chinesischen Führung für den Versuch der 

                                                           
15 Xiao Gongqin: "Zouxiang chengshu - dui zhongguo dangdai zhengzhi gaige de fanxing yu zhan-

wang" (Zur Reife schreiten - Kritik und Perspektiven der politischen Reformen im gegenwärtigen 
China), Beijing qingnianbao, 13. Mai 1993, S. 3. 

16 Zitiert bei Gu; Kelly, a.a.O., S. 223. Allerdings verwendete Xiao zu dieser Zeit den Begriff Neokon-
servativismus noch nicht, sondern sprach von einem "Neuen Gradualismus" (xin jianjin zhuyi). 

17 Zhongguo qingnianbao sixiang lilunbu (hinfort: Lilunbu): "Sulian zhengbian hou Zhongguo de 
xianshi yingdui yu zhanlue xuanze" (Realistische Antworten und strategische Optionen Chinas nach 
dem sowjetischen Putsch), abgedruckt in: Zhongguo zhi chun (China Spring), (Januar 1992), S. 35-
39. Vgl. auch die zusammenfassende Analyse dieses Dokuments von Chen Kuide: "Wangchao mori 
de xinzheng" (Die neue Politik der letzten Dynastie), Zhongguo zhi chun (China Spring), (Januar 
1992), S. 24-25. Die Abfassung dieses Dokuments wurde mit Mitgliedern der sog. Prinzenfraktion 
(taizi pai) - genannt wurden Chen Yuan und Deng Yingtao - in Verbindung gebracht, also jener 
informellen Gruppe von Kindern hoher Parteifunktionäre und Militärs, die allein aufgrund ihrer 
familiären Herkunft und den daraus resultierenden Beziehungen einen erheblichen politischen und 
ökonomischen Einfluß besaßen. 



 Neokonservativismus in der VR China 63 

linksorthodoxen Kräfte in Rußland, Partei- und Staatschef Gorbatschow zu ent-
machten. Die Autoren dieses Schriftstücks konstatieren, daß der sowjetische Putsch 
eine große ideologische Herausforderung für die KP Chinas darstellt, und denken im 
folgenden darüber nach, welche politischen Konsequenzen aus ihm zu ziehen sind. 
Dabei nennen sie im fünften Kapitel insgesamt sieben Punkte, die sinngemäß wie 
folgt zusammengefaßt werden können.18 
1. Die Partei muß sich ihrer Revolutionsrhetorik entledigen und einen Prozeß der 

Entideologisierung einleiten. Nicht Klassenkampfparolen oder Massenkampag-
nen lösen die gesellschaftlichen Probleme (Korruption) und stärken das Ver-
trauen der Bevölkerung in die Partei, sondern die Anwendung von Recht und 
Gesetz, die Zusammenarbeit mit den Intellektuellen und eine ehrliche Politik 
gegenüber den Bürgern. 

2. Trotzdem muß die Bevölkerung davon überzeugt werden, daß allein der Sozia-
lismus die Entwicklungsbedürfnisse Chinas befriedigen kann. Ohne Sozialismus 
wird es keinen Fortschritt geben. 

3. Die spezifischen Bedingungen in China erfordern gradualistische Reformen. 
Allen radikalen Ansätzen sind der Neokonservativismus einerseits und der west-
liche Rationalismus andererseits - beide in einem gemäßigten Reformprogramm 
miteinander verbunden - entgegenzustellen.19  

4. Um der "friedlichen Evolution" erfolgreich begegnen zu können, bedarf es einer 
Stärkung von Nationalismus und Patriotismus.  

5. Genau so wichtig ist in diesem Kontext die Betonung der traditionellen Kultur, 
ohne die der Sozialismus wie "eine Quelle ohne Wasser", wie "ein Baum ohne 
Wurzeln" ist.20 Sozialismus, kultureller Traditionalismus, Patriotismus und 
Modernisierung führen zur Herausbildung einer sozialistischen geistigen Zivili-
sation, die dem chinesischen Modernisierungsprozeß zum Vorteil gereicht. 

6. Am Aufbau einer freien Marktwirtschaft nach westlichem Muster ist festzuhal-
ten, denn nur bei anhaltendem Wirtschaftsaufschwung stabilisiert sich die politi-
sche Legitimation der KP Chinas. Dies kann jedoch nicht bedeuten, daß sämt-
liche Staatsunternehmen in private Hände übergehen. Lediglich hochdefizitäre 
oder kleinere Unternehmen sollte man in private Aktiengesellschaften umwan-
deln, keinesfalls aber die für den Staat profitablen Firmen. 

7. Die rentablen Staatsunternehmen sind vielmehr in Parteibesitz zu überführen, 
denn nur so kann langfristig ihre effiziente Verwaltung und damit auch der 
soziale Fortschritt garantiert werden (!).  

Im sechsten und letzten Kapitel des Dokuments äußern sich die Autoren von 
"Strategische Antworten" noch zu den Eckpunkten einer zukünftigen chinesischen 
Außenpolitik. Diese muß primär an den eigenen nationalen Interessen orientiert sein, 
                                                           
18 Lilunbu, a.a.O., S. 36ff. 
19 Dazu heißt es im Text: "Der Neokonservativismus und die Philosophie des westlichen Rationalismus 

stehen dem Radikalismus lebendig gegenüber; ihre gradualistischen Reformpositionen, ihre auf 
vernünftige Aspekte der Tradition und der gegenwärtigen Ordnung aufbauende Auffassung helfen 
zweifellos bei der Verbreitung und Beförderung einer auf Realismus setzenden Reformsicht. Unter 
den gegenwärtigen Bedingungen sollten Neokonservativismus und Rationalismus das Objekt unserer 
gemeinsamen Frontlinie sein und miteinander verbunden werden" (Lilunbu, a.a.O., S. 37). 

20 Ebd. 



64 Gunter Schubert 

die bei der Anwendung der "Fünf Prinzipien der friedlichen Koexistenz" (heping 
gongchu wuxiang yuanze) stets mitzudenken sind. Außerdem sollte eine solche 
Außenpolitik auf die Schaffung eines großchinesischen Kultur- und Wirt-
schaftsraumes (dazhonghua wenhuaquan yu jingjiquan) unter Einbeziehung Hong-
kongs, Taiwans, Singapurs und zum Wohle aller, die die chinesische Sprache spre-
chen und der chinesischen Rasse angehören, hinwirken. Schließlich sind die westli-
chen Staaten gegeneinander auszuspielen, damit die Bildung jeder gegen China 
gerichteten Allianz unmöglich gemacht wird.21 Hier zeigt sich, daß der politische 
Neokonservativismus mit der Forderung nach einem außenpolitisch starken und 
unabhängigen China in einer engen Verbindung steht.  
Neokonservatives Gedankengut findet sich außerdem in einer Reihe sehr erfolgrei-
cher populärwissenschaftlicher Publikationen, so z.B. in dem 1994 veröffentlichten 
Bestseller Durch ein drittes Auge auf China blicken des bis dato eher unbekannten 
Autors Wang Shan.22 In seinem Buch zeichnet Wang unter dem Eindruck eines von 
ihm so wahrgenommenen politischen und sozialen Zerfallsprozesses durch die 
unkontrollierte Binnenmigration, die stetig anwachsende Kriminalität und die gras-
sierende Korruption ein düsteres Bild von der Zukunft Chinas. Der von Deng Xiao-
ping eingeleitete Reformprozeß drohe sozial zu explodieren, und die schwindende 
gesellschaftliche Kohäsionskraft der Ideologie und der staatlichen Autorität ver-
stärke diese Entwicklung nur noch: 

Sobald ein Problem gelöst ist, taucht ein anderes auf. Die vom traditionellen 
Mao Zedong-Denken genährte und geformte Ideologie wird zerstört, und die 
von der Regierung gehaltene Verteidigungslinie wird Schritt für Schritt auf-
gegeben. Die lokalen Regierungen strecken unaufhörlich ihre Hand nach der 
Zentrale aus und wollen eine neue "politische Strategie", und der Regierung 
bleibt keine Wahl als Zugeständnisse zu machen, um die neuen Probleme zu 
lösen. Die Reform des chinesischen Wirtschaftssystems wird praktisch auf 
diese Weise durchgeführt. Wenn wir heute den Kopf wenden und zurück-
schauen, was ist vom Erbe Mao Zedongs geblieben? Wieviel ist geblieben? 
Deng Xiaoping hat stets betont, er wolle bei den vier Grundprinzipien nicht 
zurückstecken, doch wieviel konnte er am Ende bewahren?23  

Nur durch eine Stärkung der Regierungsautorität könne den negativen Konsequen-
zen des Modernisierungsprozesses entgegengewirkt werden. Und dies müsse, so 
fordert Wang, auf dem Boden einer Wiederbelebung des Mao Zedong-Denkens 
geschehen, das erneut zum gemeinsamen Glauben (xinyang) der gesamten Gesell-
schaft werden solle, weil nur auf diese Weise die Unabhängigkeit und Entwicklung 
Chinas erreicht werden können.24 Er scheint damit den Geist des kulturrevolutionä-
                                                           
21 Ebd., S. 38f.  
22 Wang Shan: Disanzhi yanjing kan Zhongguo (Durch ein drittes Auge auf China blicken). Shanxi 

1994. Interessant ist, daß das Buch trotz eines ausdrücklichen Lobes von Staats- und Parteichef Jiang 
Zemin relativ bald nach seinem Erscheinen - vermutlich wegen der zu offenen Kritik am Dengschen 
Reformprogramm und einer zu positiven Bewertung des Maoismus - auf den chinesischen Index der 
unbotmäßigen Literatur kam und in der Volksrepublik heute offiziell nicht mehr erworben werden 
kann. Unter den Ladentischen ist es zumindest in Beijing allerdings weiterhin erhältlich. 

23 Ebd., S. 61f. 
24 Ebd., S. 221; vgl. zu diesen Textpassagen auch Fewsmith: "Neoconservatism and the End of the 

Dengist Era", a.a.O., S. 644. 



 Neokonservativismus in der VR China 65 

ren Idealismus wecken zu wollen, doch geht es ihm mit seinem Rückbezug auf den 
Maoismus tatsächlich um die ideologische Grundlegung für eine autoritäre Regres-
sion im China Deng Xiaopings. In seinem als Fortsetzung gedachten Buch Mit dem 
vierten Auge auf China blicken25 wiederholt Wang Shan die Forderung nach einer 
starken Regierung, die den Kampf gegen die Korruption und einen systemdestabili-
sierenden Gruppenegoismus führen soll. Er distanziert sich vom Kapitalismus 
ebenso wie vom Sozialismus und prognostiziert, daß sich in China allmählich eine 
innerparteiliche Demokratie entwickeln wird, die sich auch ohne direkte Wahlen 
parlamentarisch übersetzen kann und ein ausreichendes Maß an öffentlicher Kon-
trolle über die politische Führung gewährleistet.26 In einem 1995 gegebenen Inter-
view skizzierte Wang Shan die sich anbahnende Post-Deng-Ära mit den Worten:  

Principle One, Marxism-Leninism and Mao Zedong Thought, will be replaced 
by nationalism. The People's Dictatorship will be replaced by a more legalistic 
society. Socialism will be supplanted by the slogan "Let some people get rich 
first and lead the masses to prosperity." But the final principle, protecting the 
leadership of the party, will remain unchanged.27 

Ein anderer Bestseller aus dem Jahr 1996 - China kann Nein sagen (Zhongguo keyi 
shuo bu)28 - bringt die nationalistische Dimension des politischen Neokonservati-
vismus besonders deutlich zum Ausdruck, wobei sich diese Publikation durch einen 
ziemlich kruden Anti-Amerikanismus auszeichnet. Ihr sind mittlerweile weitere 
Bücher ähnlichen Stils gefolgt.29 Man kann sich über die Seriosität und schriftstelle-
rische Qualität solcher Veröffentlichungen sicherlich streiten. Es ist jedoch kaum zu 
bezweifeln, daß es sich hier um "populistische Sickereffekte" eines auf intellektuel-
ler und politischer Ebene vielerorts geteilten Denkens handelt, die auf ein großes 
Echo bei der breiten Bevölkerung zu stoßen scheinen. 
Unter Berücksichtung weiterer, hier nicht mehr im einzelnen aufgeführter Quellen 
läßt sich der politische Neokonservativismus wie folgt zusammenfassen: Die Kon-
trollgewalt der Regierung über den Reformprozeß soll durch eine Rezentralisierung 
der Machtstrukturen wiederhergestellt werden. Dies dient der ökonomischen Effizi-
enzsteigerung und der Wiederherstellung der politischen Legitimation der Partei. 
Die Thematisierung von politischen Reformen und der Möglichkeit einer Demokra-
tisierung des gegenwärtigen Systems tritt demgegenüber in den Hintergrund. Hin-
sichtlich der politischen und sozialen Konsequenzen des Reformprozesses - soziale 
Stratifizierung, gesellschaftliche Organisierung - ist gegen die Bildung egoistischer 
Interessengruppen vorzugehen, was wiederum nur eine starke Regierung gewähr-

                                                           
25 Wang Shan: Disizhi yanjing kan Zhongguo (Mit dem vierten Auge auf China blicken). Hongkong 

1996. 
26 Ebd., S. 177, S. 178f., S. 187. 
27 Newsweek, 6. März 1995, S. 28. 
28 Song Qiang et al.: Zhongguo keyi shuo bu (China kann Nein sagen). Beijing 1996. 
29 So hat auch das Autorenkollektiv um Sung Qiang ein zweites Buch geschrieben, das vor allem Japan 

ins Fadenkreuz nimmt: Song Qiang et al.: Zhongguo hai keyi shuo bu (China kann trotzdem Nein 
sagen). Hongkong 1996; vgl. außerdem die im Kontext dieser Debatten erschienenen, im Titel 
ähnlich klingenden Schriften von Peng Qian et al.: Zhongguo shenmo shuo bu? (Wie kann China 
Nein sagen?). Beijing 1996, sowie Zhang Xueli: Zhongguo heyi shuo bu? (Wie kann China Nein 
sagen?). Beijing 1996. 



66 Gunter Schubert 

leisten kann.30 Eine positive Neubewertung der Tradition und die Förderung von 
Nationalismus und Patriotismus sollen dem gesellschaftlichen Desintegrationspro-
zeß entgegensteuern und eine neue Massenloyalität gegenüber dem Reformkurs der 
KP Chinas erwirken. Ziel ist eine starke und entwicklungsorientierte Regierung 
unter Führung einer modernen technokratischen Elite, deren Legitimation sich aus 
ihren ökonomischen Erfolgen speist und aus ihrer Fähigkeit, für China den ihm 
gebührenden internationalen Respekt und Weltmachtstatus erfolgreich einzufordern.  
Damit erweckt der politische Neokonservativismus zwar den Eindruck einer relativ 
diffusen Herrschaftsideologie, die keinesfalls den Anspruch einer politischen Theo-
rie erheben könnte. Er ergibt jedoch in der Zusammenschau seiner Teile durchaus 
eine ordnungspolitische Vision, die die in China alte und unter den Bedingungen 
eines konflikthaften gesellschaftlichen Transformationsprozesses gleichzeitig umso 
aktuellere Frage nach den Bedingungen für eine legitime Herrschaft offensiv angeht. 
Die sich anbahnende Verbindung der den Neokonservativismus kennzeichnenden 
Begriffe "Elitismus", "Tradition", "Kultur", "Nationalismus", "Patriotismus" und 
"Marktwirtschaft" zu einem politischen Gesamtmodell unterscheidet sich von der 
politischen Perspektive des Neoautoritarismus der 80er Jahre. Dieser hatte sich mit 
seinem evolutionären Entwicklungsverständnis und der in ihm selbst "eingebauten" 
Aufhebung der autoritären Herrschaft, die zum gegebenen Zeitpunkt durch ein am 
westlichen Demokratietyp orientiertes politisches System abgelöst werden sollte, in 
Teilen der damaligen KP-Führungsriege sehr verdächtig gemacht. Ein ähnliches 
Schicksal dürfte unter den gegenwärtigen politischen Bedingungen den Neokonser-
vativismus nicht so schnell ereilen. Es ist aber nicht nur der fehlende Aktionsraum 
für Chinas Liberale dafür verantwortlich, daß den Forderungen des politischen Neo-
konservativismus nicht deutlich widersprochen wird. So ist es im intellektuellen 
Diskurs seit den frühen 90er Jahren zu einem Paradigmenwechsel gekommen, der 
nicht allein politischen Opportunitätserwägungen geschuldet ist, sondern auch mit 
Chinas neuer weltpolitischer Rolle zusammenhängt und möglicherweise sogar etwas 
mit einem veränderten Rollenverständnis seiner Intellektuellen zu tun hat.  

2.3 Der kulturelle Neokonservativismus 

Der intellektuelle Diskurs in der VR China der 80er Jahre war geprägt vom sog. 
"Kulturfieber" (wenhua re), also einer Neuauflage jener alten Auseinandersetzung 
zwischen "Verwestlichern" und "Kulturkonservativen" unterschiedlicher Schattie-
rung, in der seit Anfang des 20. Jahrhunderts über die Rolle und Bedeutung der Tra-
dition für die chinesische Modernisierung gestritten wird.31 Daneben trat die bereits 
erwähnte Diskussion zwischen den Liberalen und den Neoautoritaristen über die 
Perspektiven und den möglichen Umfang von politischen Reformen. Die studenti-
sche Demokratiebewegung des Frühjahrs 1989, die diese Themen mit großer Begei-
                                                           
30 Vgl. i.d.Z. Xiao Gongqin: " 'Ruan zhengquan' yu 'fenli jituanhua': Zhongguo xiandaihua de liang 

zhong xianjing" (etwa: "Weiche Politik" und "Desintegration": die Modernisierungsfallen Chinas), 
Zhanlüe yu guanli (Strategy and Management), (1994) 1, S. 2-4. 

31 Vgl. zu dieser Debatte jüngst Geist, Beate: Die Modernisierung der chinesischen Kultur, Hamburg 
1996 (Mitteilungen des Instituts für Asienkunde; 263), die die Literatur zu diesem Thema umfassend 
aufgearbeitet hat. 



 Neokonservativismus in der VR China 67 

sterung aufgriff, stellte den Höhepunkt der entsprechenden Debatten dar; nach ihrer 
Niederschlagung brachen diese dann abrupt ab. Die liberale Idee wurde zum Opfer 
eines neuen doktrinären Sozialismus, der jedoch seine schon vorher zutage getrete-
nen Schwächen allein mit den Mitteln der Repression - und dies auch nur kurzfristig 
- kaschieren konnte. Das durch die Folgen des Reformprozesses induzierte ideologi-
sche Vakuum blieb ungeachtet der Ausrufung des "Sozialismus chinesischer Prä-
gung" auf dem 14. Parteitag der KP Chinas 1992 ein Problem, wie auch die ideolo-
gischen Leitcharakter annehmenden Schriften Deng Xiaopings und die offizielle 
Kampagne zum "Aufbau einer geistigen sozialistischen Zivilisation" (



68 Gunter Schubert 

das neokonservative Denken auf mehreren Ebenen des intellektuellen Diskurses im 
zeitgenössischen China erkennbar.32 So wird auf einer theoretischen Ebene über den 
Unterschied zwischen dem englischen und dem französischen Revolutionsmodell 
diskutiert. Während das erste Modell gesellschaftliche Veränderungen gradualistisch 
erreichen will und dabei vor allem auf die Verwirklichung der negativen Freiheit 
setzt, geht es nach Gan dem zweiten Modell um einen revolutionären Bruch mit der 
Vergangenheit und um die Betonung der positiven Freiheit bzw. der Gleichheit aller. 
Nach neokonservativer Auffassung ist allein der englische Weg der für China 
adäquate. 
Historisch betrachtet, findet der Neokonservativismus für Gan Yang in der Erörte-
rung der Frage seinen Ausdruck, warum der chinesische Entwicklungsweg dem 
revolutionären, auf das Gleichheitspostulat setzenden französischen Modell gefolgt 
ist und nicht einer reformerischen Strategie, die sich in den Dienst der Verwirkli-
chung der (negativen) Freiheit gestellt hat. Das hier zum Ausdruck kommende Plä-
doyer für einen klassischen Liberalismus spiegelt sich nach Gan Yang in der öko-
nomischen Dimension des Neokonservativismus wider, der vom Staat fordert, sich 
aus dem Wirtschaftsgeschehen weitgehend herauszuhalten. Dies führt zur Ableh-
nung des Demokratie- und des Gleichheitspostulats, weil beide unweigerlich die 
laisser faire-Prinzipien des Staates zugunsten einer Interventionspolitik aushebeln. 
Auf der politischen Ebene hat der Neokonservativismus den Neoautoritarismus 
abgelöst, und zwar viel grundsätzlicher, als dies auf den ersten Blick scheint. Denn 
indem der Neokonservativismus sich der Verwirklichung des klassischen Liberalis-
mus verschreibt, wendet er sich gegen die partizipative Demokratie, die die negative 
Freiheit der positiven (gleichmacherischen) Freiheit opfert. Schließlich erlebt, so 
Gan Yang weiter, China kulturell gesehen derzeit eine Renaissance des Kulturkon-
servativismus, der sich entschlossen gegen den Radikalismus (jijin zhuyi) in der 
Tradition der 4.-Mai-Bewegung stellt und den Postmodernismus in all seinen Spiel-
arten für die heutigen Bedürfnisse Chinas als unangemessen ablehnt, weil sich China 
und der Westen auf unterschiedlichen Entwicklungsstufen befinden.33 
Für den Beijinger Soziologen Zhang Jing basiert das neokonservative Denken noch 
nicht auf einer konsistenten Theorie, und es definiert auch keine ideologische 
Grenzlinie zwischen "linken" und "rechten" Positionen.34 Vielmehr handelt es sich 
nach seiner Einschätzung beim Neokonservativismus lediglich um einen aus dem 
Englischen entlehnten Begriff zur Kennzeichnung bestimmter grundsätzlicher Auf-
fassungen zur chinesischen Politik, Wirtschaft und Kultur, die sich unter dem Ein-

                                                           
32 Gan Yang: "Fan minzhu de ziyou zhuyi haishi minzhu de ziyou zhuyi?" (Ist ein antidemokratischer 

Liberalismus noch ein demokratischer Liberalismus?), Ershiyi shiji (21st Century), (Februar 1997) 
39, S. 4-17, hier vor allem S. 4f.  

33 Diese Ansicht wird interessanterweise an gleicher Stelle vom Beijinger Philosophen Hsu Youyu 
konterkariert, wenn er die postmoderne Kritik an der Modernisierungsorientierung der 4.-Mai-
Bewegung selbst als Neokonservativismus bezeichnet; deshalb führt Hsu anschließend nur noch 
einen Feldzug gegen den Postmodernismus, wenn er sich gegen den Neokonservativismus wendet; 
vgl. seinen Beitrag, "Baoshou yu cuowei" (etwa: Konservativ am falschen Ort), Ershiyi Shiji, 
(Februar 1997) 39, S. 28-34, hier S. 31. 

34 Zhang Jing: "'Xin baoshou zhuyi' xueshu quxiang" (Der wissenschaftliche Trend des Neokonserva-
tivismus), Ershiyi shiji (21st Century), (Februar 1997) 39, S. 18-27. 



 Neokonservativismus in der VR China 69 

druck der tiefgreifenden Veränderungen in und außerhalb Chinas Bahn gebrochen 
haben. Während die 80er Jahre noch von der heftigen Auseinandersetzung zwischen 
dem antiwestlichen Konservativismus einerseits und dem prowestlichen Radikalis-
mus andererseits geprägt waren, stehen die 90er Jahre für Zhang Jing nun im Zei-
chen eines umfassenden Neokonservativismus. Dies bedeutet konkret, daß die alten 
"Konfliktbinome" des politisch-intellektuellen Diskurses - hier China, dort der 
Westen; hier Sozialismus, dort "friedliche Evolution" etc. - im Gleichschritt mit dem 
allmählichen Verschwinden des "alten Konservativismus" entschärft werden und 
sich nunmehr ein neues "gemäßigtes" (wenhe) Denken entfaltet.35  
Der Neokonservativismus grenzt sich nach Zhang Jing sowohl vom Kapitalismus als 
auch vom überkommenen Sozialismus und dem in seiner Tradition stehenden 
"Neuen Kollektivismus" (xin jiti zhuyi)36 ab. Er setzt auf Wandel, ohne dabei die 
Stabilität aus den Augen zu verlieren. Er plädiert für eine Stärkung der Zentralregie-
rung, damit die makroökonomische Steuerung des Modernisierungsprozesses bzw. 
der Ausgleich zwischen plan- und marktwirtschaftlichen Elementen gewährleistet 
ist, die Bildung neuer Unternehmen kontrolliert verläuft und genügend finanzielle 
Mittel zur Entwicklung der ärmeren Regionen des Landes akkumuliert werden kön-
nen. Um diese Ziele zu erreichen, arbeitet der Neokonservativismus nach Zhang 
Jing für eine neue Legitimitation der Ideologie und der Regierungsautorität. Gleich-
zeitig bekennt er sich zu einigen nicht aufgebbaren "Tabus" und wendet sich in die-
sem Kontext vor allem gegen eine die soziale Stabilität gefährdende, "explosive" 
(baozha) Einforderung politischer Partizipation.37 Letztlich bemüht sich der Neo-
konservativismus um eine Reaktivierung der chinesischen Kulturtradition, um ihr zu 
einer neuen Legitimation bzw. gesellschaftlichen Bindungswirkung zu verhelfen 
und greift dabei besonders auf jene Elemente dieser Kulturtradition zurück, die der 
Modernisierung nutzbar gemacht werden können.38  
Zusammenfassend handelt es sich für Zhang Jing beim Neokonservativismus um 
einen Versuch, den ökonomischen Liberalismus und politischen Neoautoritarismus 
sowie den Kulturtraditionalismus auf dem Boden eines lösungsorientierten Rationa-
lismus zusammenzubringen und auf diese Weise einen dritten Weg zwischen den 
von China aus dem Westen importierten Ideologien des Liberalismus einerseits und 
des Sozialismus andererseits zu finden.39 Es handelt sich somit um eine Denkströ-
mung, die für ein gradualistisches, kontrolliertes und am Möglichen orientiertes 
politisches Handeln eintritt.40 In diesem Sinne steuert der Neokonservativismus nach 
                                                           
35 Ebd., S. 18ff. 
36 Vgl. hierzu Wang Ying: Xin jiti zhuyi: xiangcun shehui zai zuzhi (Neuer Kollektivismus: Die Reor-

ganisierung der Dörfer), Beijing: Jingji yingli chubanshe. 
37 Zhang Jing, a.a.O., S. 21f. Vgl. in diesem Zusammenhang auch "Da lu 'Xin baosho zhuyi' de jueqi - 

caifang Xiao Gongqin" (Der Aufstieg des chinesischen 'Neokonservativismus' - Ein Interview mit 
Xiao Gongqin), Zhongguo shibao zhoukan (China Times Weekly), (1992) 4/5. 

38 Zhang Jing, a.a.O., S. 22. 
39 Auch Zhang Jing sieht in dem heute in China um sich greifenden postmodernen Bewußtsein mit 

seiner Ablehnung eines jeden Versuchs der Verallgemeinerung von empirischen Phänomenen und 
Begriffen einen wichtigen, von außen hereingetragenen und das Erstarken von Nationalismus und 
Neokonservativismus begünstigenden Faktor. Diese These ist eine Konstante bei nahezu allen 
Autoren, die sich zum kulturellen Neokonservativismus äußern (vgl. ebd., S. 23). 

40 Ebd., S. 22, S. 24. 



70 Gunter Schubert 

Zhang Jing auf einen neuen Sozialismus zu, was ihn geradezu radikal macht.41 Noch 
hat der Neokonservativismus, so wiederholt der Autor abschließend, keinen festen 
theoretischen Boden unter den Füßen, noch findet er bei Chinas Intellektuellen nur 
ein begrenztes Echo. Aber er besitzt das Potential, zu einem neuen Bindeglied zwi-
schen ihnen und der politischen Elite zu werden und damit den Einfluß des "alten" 
Konservativismus einerseits und des Liberalismus (der 80er Jahre) andererseits 
zukünftig relativ gering zu halten.42 
Aus der Sicht von Xiao Gongqin wiederum plädiert der Neokonservativismus für 
gesellschaftliche Veränderungen, die auf der Grundlage eines Bewußtseins der Tra-
dition als kollektive nationale Erfahrung (minzu jiti jingyan) durchgeführt werden 
sollen.43 Er wendet sich dabei konsequent gegen den Radikalismus (jijin zhuyi). 
Xiaos Gewährsmann für das neokonservative Denken ist der frühe Reformintellek-
tuelle Yan Fu.44 Yan Fu lehnte das Rousseausche Naturrecht als universale Wahrheit 
und damit auch das Prinzip der angeborenen Gleichheit aller Menschen ab. Nach 
seiner Auffassung - so Xiao Gongqin - war diese Theorie nämlich die Grundlage des 
politischen Radikalismus.45 Hingegen stand Yan Fu dem angelsächsischen Empiris-
mus nahe, der ein gradualistisches Konzept gesellschaftlicher Veränderungen ver-
trat, das jeden Perfektionismus ablehnte. Der Empirismus betonte, daß Fortschritt 
das Ergebnis eines geduldigen Ansammelns menschlicher Erfahrung und ihrer 
Auswertung, daß also die Geschichte der Motor der Entwicklung ist. Während der 
Rationalismus die Tradition zerstören wollte, um die Welt zu ihrer ursprünglichen 
Freiheit und Harmonie zurückzuführen, setzte der Empirismus auf die Moral, die 
Werte und die humane Ordnung der Tradition, die den Menschen zu einem zivili-
sierten Wesen machen und seinem Handeln Richtung und Ziel geben. Ohne Traditi-
onsbewußtsein verfällt der Mensch dem Chaos.46 Der abstrakte Rationalismus 
bekämpft die Tradition, weil er in ihr ein überkommenes Hindernis für die Verwirk-
lichung der von ihm als richtig erkannten, universalen Prinzipien sieht. Diese Prin-
zipien aber waren für Chinas Intellektuelle besonders interessant, da ja auch ihre 
eigene Kultur mit einem universalen Anspruch auftrat.47 Allerdings führt der aus 
dem Rationalismus resultierende Anti-Traditionalismus in den politischen Extre-
mismus, was für Yan Fu, so betont Xiao Gongqin, schon zu seiner Zeit den natio-
nalen Aufbau und die Modernisierung Chinas gefährdete.48 Der Neokonservativis-
mus beugt dieser Gefahr vor. 

                                                           
41 Ebd., S. 25. 
42 Ebd., S. 26. 
43 Xiao Gongqin, "Dangdai Zhongguo xinbaoshou zhuyi de sixiang yuanyuan" (Der Ursprung des 

gegenwärtigen neokonservativen Denkens in China), Ershiyi shiji, (April 1997) 40, S. 126-135.  
44 Deshalb ist der Neokonservativismus ihm zufolge tatsächlich schon im frühen 20. Jahrhundert ent-

wickelt worden (ebd., S. 128). Vgl. auch Xiao Gongqin, "Yan Fu yu xinbaoshou zhuyi biange 
sixiang" (Yan Fu und das verändernde Denken des Neokonservativismus), Zhongguo Yanjiu 
(Beijing), 2 (Juni 1996) 3, S. 38-44. 

45 Xiao Gongqin, "Dangdai Zhongguo...", a.a.O., S. 129. 
46 Ebd., S. 130f. 
47 Ebd., S. 133. 
48 Ebd., S. 131. 



 Neokonservativismus in der VR China 71 

Abschließend resümiert Xiao, daß es dem Neokonservativismus um einen moderni-
sierungskompatiblen Mittelweg zwischen Radikalismus und Traditionalismus geht 
sowie um einen instrumentalistischen Zugriff auf die konfuzianische Kulturtradition, 
die vor allem das nationale Zusammengehörigkeitsgefühl stärken soll. In Zeiten 
einer zunehmenden Polarisierung zwischen dem Neokonservativismus und dem 
Radikalismus hat ersterer die Chance, beim Volk sowie den intellektuellen und 
politischen Eliten zunehmend Anhänger zu finden. Alles weitere ist bei Xiao 
Gongqin nur noch Apell: China muß einen realistischen, keinen perfektionistischen 
Weg gehen - dafür aber eignet sich der Neokoservativismus besonders gut.49 
Die nationalistische Dimension des kulturellen Neokonservativismus betont der 
ebenfalls in Beijing arbeitende Literaturwissenschafter und Postmodernist Chen 
Xiaoming.50 Für ihn ist der "Anti-Radikalismus" der 90er Jahre, also die völlige 
Abwendung von der Traditionskritik in der Dekade zuvor, die Konsequenz aus der 
Verarbeitung einer Orientierungskrise, die die Intellektuellen zur ehrerbietigen Ver-
beugung (dingli mobei) vor den Kulturkonservativen früherer Zeiten geführt hat.51 
Während diese jedoch die chinesische Kultur niemals als dem Westen kontrafaktisch 
entgegengesetzt betrachtet haben, geht es den heutigen Kulturkonservativen nach 
Chen um eine kompromißlose Positionierung gegenüber der "kulturellen Hegemonie 
des westlichen Imperialismus" (fan diguo zhuyi wenhua baquan). Außerdem ist die 
Rückbesinnung auf die traditionelle Kultur zum Schlüsselbegriff für Chinas 
Aufbruch in das 21. Jahrhundert geworden - zumal dieses ein "chinesisches 
Jahrhundert" werden soll. Aus diesem Gefühl erwächst gleichzeitig ein neuer 
Nationalismus bzw. Patriotismus, der sich zum Ziel gesetzt hat, die chinesische 
Gesellschaft angesichts der schwierigen gegenwärtigen Bedingungen zusam-
menzuschließen. Da sowohl der Kulturtraditionalismus als auch der Nationalismus 
mit der inneren und äußeren Stärkung Chinas ein gemeinsames Ziel verfolgen, ver-
binden sich beide zu einem neuen Kulturnationalismus.52 Dieser ist für den Autor als 
eine geradezu folgerichtige Antwort auf die allgemeine Orientierungs- und Ideolo-
giekrise im gegenwärtigen China zu verstehen und als Versuch der Intellektuellen, 
diese Krise zu überwinden. 
Es sind vor allem Modernisierungsängste, die hinter dem kulturnationalistischen 
Denken stehen.53 Die Tradition wird der Realität als Ersatzobjekt (tidaiwu) gegen-
übergestellt; einer Realität, die in der Erkenntnis besteht, daß man sich der Moderne 
- also vor allem den Zwängen des kapitalistischen Weltsystems - nicht einfach ent-
ziehen kann. Aber der Kulturnationalismus will den universalen Prinzipien der 



72 Gunter Schubert 

den.54 So geht es am Ende um den "Endsieg" gegen den Westen, und genau hier 
sieht Chen Xiaoming auch das Hauptmotiv des Kulturnationalismus.55 Die Revitali-
sierung des Nationalen ist ein altes, aber erprobtes Mittel, sich dem Globalisierungs-
prozeß zu widersetzen, Abgrenzungen zu erzeugen und auf diese Weise die mit der 
Globalisierung einhergehenden Zwänge zu überwinden. Dieses Bestreben zeigt sich 
nach Chen immer wieder in der - übrigens sehr variationsreichen - Betonung des 
"besonderen Weges", den China gehen will. Damit ist für ihn klar, daß der kulturelle 
Neokonservativismus der 90er Jahre eine defensive Reaktion der Intelligenz auf die 
Postmoderne darstellt oder, anders ausgedrückt, auf das vielzitierte Spannungsver-
hältnis zwischen wirtschaftlicher und politischer Globalisierung einerseits und kul-
tureller Fragmentierung andererseits.56 Allerdings weist er dabei eine dezidiert anti-
westliche Haltung auf, die dem Kulturkonservativismus der 30er Jahre fremd gewe-
sen ist. 
Auch für den Sozialwissenschaftler Xu Jilin57 ist der Neokonservativismus im 
Gleichklang mit anderen Schlüsselbegriffen wie Endogenisierung, Globalisierung, 
Nationalismus oder postkoloniale Kultur, Konsequenz und Ausdruck eines anti-
westlichen Denkens, wie es sich seit Anfang der 90er Jahre in China herauszukri-
stallisieren beginnt. Dieses Denken führt Xu vor allem auf zwei Faktoren zurück, 
wobei der eine wissenschaftstheoretischer und der andere soziologischer Natur ist. 
So wehren sich die chinesischen Intellektuellen gegen den Universalitätsanspruch 
der westlichen Wissenschaft, deren Prinzipien nach ihrer Auffassung zu sehr an der 
Erfahrung des Westens orientiert sind und die kein Veständnis für die Geschichte 
und Kultur Chinas reflektieren. Es geht diesen Intellektuellen heute aber nicht mehr 
um eine Rückbesinnung auf den alten Kulturkonservativismus oder um die ebenso 
traditionsreiche Gegenüberstellung zwischen "chinesischer" und "westlicher" Wis-
senschaft, sondern um eine Instrumentalisierung moderner, aber randständiger 
westlicher Theorien gegen den intellektuellen mainstream des Westens.58 So drückt 
sich für Xu das zeitgenössische antiwestliche Denken in China vor allem in drei 
importierten Theoriesträngen aus:59 Erstens in der postkolonialistischen Kulturkritik 
(Zhang Yiwu, Chen Xiaoming u.a.), die da



 Neokonservativismus in der VR China 73 

Kapitalismus und Sozialismus einfordert,61 und drittens in der Kritik des Beijinger 
Ökonomen Sheng Hong am sozialdarwinistischen Charakter der westlichen Zivili-
sation und in seiner These, daß nur die friedliebende, ethische Prinzipien besitzende 
chinesische Kultur die Welt vor einer atomaren Katastrophe bewahren kann.62 
Soziologisch betrachtet ist das antiwestliche Denken für Xu Jilin eine Folge neu ent-
standener Interessenkonflikte zwischen der VR China und dem Westen, die mit dem 
wirtschaftlichen Aufstieg des Landes zusammenhängen. Die Intellektuellen mußten 
nämlich enttäuscht zur Kenntnis nehmen, daß sich hinter der freundlichen Fassade 
des Westens eine häßliche Machtpolitik verbarg, die man China - erinnert sei an die 
Blockadepolitik bei der von der chinesischen Regierung angestrebten Mitgliedschaft 
des Landes in der Welthandelsorganisation oder die Ablehnung der chinesischen 
Olympiabewerbung - aufzwingen will.63 
Das antiwestliche Denken, das der Autor in seinem Verhältnis zum Neokonservati-
vismus leider nicht genauer beschreibt, ist am Ende nur ein ideologisches, kein wis-
senschaftliches Unterfangen. Die Intellektuellen der 90er Jahre bemühen sich um 
eine neue Identität, die sie genauso wie ihre Vorgänger aus den Jahren des 
"Kulturfiebers" auf einen essentialistischen Begriff der chinesischen Kultur auf-
bauen, der sich dem Westen in Schwarz-Weiß-Manier gegenüberstellen läßt. Aller-
dings geht es heute nicht mehr um Traditionskritik und Verwestlichung, sondern um 
ein positives Bekenntnis zur chinesischen Kultur und Identität, die in Abgrenzung 
zum Westen definiert werden. Auf diese Weise, so Xu Jilin abschließend, wird jede 
rationale Diskussion darüber verunmöglicht, welche kulturellen Werte - ob sie nun 
aus China stammen oder nicht - einer sich globalisierenden Welt zugute kommen 
können bzw. verallgemeinerungsfähig sind.64 
Es zeigt sich also, daß der kulturelle Neokonservativismus von den chinesischen 
Intellektuellen unterschiedlich bewertet wird. Für die einen (Zhang Jing, Xiao 
Gongqin) weist er den Weg aus der geistigen und ideologischen Krise, in der sich 
die VR China heute nach weitverbreiteter Auffassung befindet. Sie halten ihn für 
geeignet, ein gesundes Mischungsverhältnis zwischen Marktwirtschaft, politischem 
Autoritarismus und kultureller bzw. nationaler Identität auf der Basis des 
"Sozialismus chinesischer Prägung" theoretisch zu begründen und gleichzeitig eine 
neue Allianz zwischen den politischen und intellektuellen Eliten des Landes herbei-
führen zu können. Für die anderen (Chen Xiaoming, Xu Jilin) überwiegen die kriti-
schen Untertöne. Sie sehen im kulturellen Neokonservativismus ein intellektuelles 
Kind der Postmoderne, das von der Abgrenzung vom Westen lebt und durch seine 
Verbindung zum Nationalismus ein chinesisches Bollwerk gegen die Globalisierung 
- oder anders ausgedrückt: gegen die angeblich westlich dominierte Moderne - auf-
baut. Dann aber dürfte sich der Dialog mit dem Westen erheblich erschweren.  

                                                           
61 Vgl. u.a. Cui Zhiyuan: "Zhidu chuangxin yu dierci sixiang jiefang" (Systemreformen und die zweite 

Gedankenbefreiung), Ershiyi shiji, (August 1994) 24, S. 5-16.  
62  Sheng Hong: "Shenmo shi wenming" (Was ist Zivilisation?), Zhanlüe yu guanli, (1995) 5, S. 88-98; 

ders.: "Cong minzu zhuyi dao tianxia zhuyi" (Vom Nationalismus zum Kosmopolitanismus), Zhanlüe 
yu guanli, (1996) 1, S. 14-19. 

63 Xu Jilin, a.a.O., S. 101. 
64 Ebd., S. 103. 



74 Gunter Schubert 

3 Schlußbemerkungen 
Nach diesen kursorischen Ausführungen drängt sich abschließend die Frage auf, wie 
relevant der chinesische Neokonservativismus - sowohl als politisches Programm als 
auch als intellektuelle Strömung - zukünftig werden könnte. Hat er sich bereits zum 
politiktheoretischen und kulturphilosophischen mainstream der 90er Jahre 
entwic??kelt? Von den wenigen sich heute artikulierenden liberalen Stimmen wird 
dies energisch bestritten. Sie halten den Neokonservativismus für 
unwissenschaftlich und unverhüllt opportunistisch, und sie machen die restriktiven 
"äußeren Umstände" dafür verantwortlich, daß sich das liberale Lager derzeit nicht 
lautstark äußert. Von einer mainstream-Qualität des Neokonservativismus könne 
deshalb keine Rede sein.65 
Dennoch scheint mir die Verbindung zwischen einem "postmodern" gewendeten 
kulturellen Neokonservativismus und einem affirmativen neuen Nationalismus ein 
hervorstechendes Spezifikum des zeitgenössischen politischen Denkens in der VR 
China zu sein, das weit über "regimenahe Kreise" hinaus seine Anhänger findet. 
Schließlich ist die Frage nach der kulturellen Identität und nach dem nationalen 
Selbstverständnis Chinas in einer Zeit überall spürbarer innergesellschaftlicher und 
internationaler Strukturbrüche für alle Lager brennend aktuell. Daß die Ehe zwi-
schen dem kulturellen Neokonservativismus und dem Nationalismus unter den 
Bedingungen eines nominell sozialistischen Systems vollzogen wird, das per defini-
tionem von jedem kulturellen Partikularismus absehen müßte, ist nicht ohne Ironie 
und bestätigt seine ideologische Aushöhlung in der VR China. Was aber - so müßte 
im Anschluß daran gefragt werden - ist von einem auf kulturelle Andersartigkeit und 
nationale Größe setzenden modernen China zu erwarten? Und was von einem 
Westen, wenn er sich die fragwürdigen Thesen eines Samuel Huntington66 zu eigen 
macht, ebenfalls auf Abgrenzung und "Stärke" setzt und damit die politischen und 
intellektuellen Eliten in China von der Notwendigkeit und Plausibilität ihres eigenen 
Denkens überzeugt? 

                                                           
65 Vgl. u.a. Lei Yi: "Shenmo shi baoshou? Shei fandui minzhu?" (Was ist konservativ? Wer ist gegen 

Demokratie?), Ershyi shiji, (April 1997) 40, S. 122-125, sowie Ye Wen: "Ying qubie zhengzhi de 
baoshou zhuyi he wenhua de baoshou zhuyi" (Man muß den politischen Konservativismus vom 
Kulturkonservativismus trennen), Ershiyi shiji, (April 1997) 40, S. 136-137.  

66 Huntington, Samuel P.: The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order. New York 
1996. 


