ASIEN, (April 1999) 71, S 41-61

Das Andereerfassen -
Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung

Anja Osiander

In this paper, three main theoretical issues in comparative cultural studies are
being discussed: 1) How can we distinguish and define a certain ,, culture®
geographically, socially, and historically, without falling back upon essentialist
conceptions? - 2) How do cultural developments and developments of society in
general influence each other? - And 3): How can we deal with the scepticist
argument that any analysis of culture is necessarily biased by the cultural
background of the researchers? The empirical evidence in discussing these
issues is drawn from the field of Japanese studies. In lieu of a conclusion, three
programmatic remarks on the currently fashionable slogan of "intercultural
dialogue" are presented.

In seinen Bemerkungen auf einer Reise um die Welt in den Jahren 1803 bis 1807
schildert der deutsche Arzt Georg Heinrich von Langsdorff, der als Mitglied der
Petersburger Akademie der Wissenschaften eine russische Expedition unter
anderem nach Japan begleitete, eine Begegnhung zwischen dem russischen
Gesandten Resanoff und japanischen Dolmetschern am 3.April 1805 im Hafen von
Nagasaki. Dabel wurde dariiber verhandelt, wie eine Audienz des Gesandten beim
"Gouverneur" von Nagasaki zu gestalten sei (Reisen in Nippon 1990:345 f.):

In Absicht des Kompliments verlangten die Japaner, dald der Ambassadeur
nach japanischer Art vor dem Botschafter des japanischen Kaisers und den
Gouverneuren knien und dann ebenso wie diese eine Kopfbewegung machen
sollte. Dies verweigerte von Resanoff und erklérte, dal3 er diese Herren nach
européischer Sitte ebenso begriiffen wollte, wie er es seinem Monarchen, dem
Kaiser von Ruflland, zu tun verbunden sei. Mit vieler Mihe und nach man-
cherlei Wortwechsel wurde ihm dieser Punkt endlich zugestanden.

Ferner wiinschten die Dolmetscher zu wissen, auf welche Art und in welcher
Stellung der Ambassadeur wéhrend der Audienz bleiben wiirde. Da man in
Japan nach orientalischer Sitte den Gebrauch der Stiihle nicht kennt, sondern
sich auf die Teppiche und Matten setzt oder vielmehr kniet, so sollte sich der
Ambassadeur beguemen, digjenige Hoflichkeit zu beobachten, zu der die

*  Die folgenden Uberlegungen sind im Zusammenhang mit einer Studie entstanden, die von Ole
Doring und mir fur das Bundesforschungsministerium erstellt wurde. Sieist 1999 unter dem Titel Zur
Modernisierung der Ostasienforschung in Deutschland - Konzepte, Strukturen, Empfehlungen als
Monographie in der Reihe der Mitteilungen des Instituts fur Asienkunde erschienen. Viele der hier
vorgetragenen Gedanken waren ohne eine Reihe von ausfihrlichen Diskussionen mit dem Mitautor
Ole Ddoring nicht entstanden; dafir sei ihm an dieser Stelle ausdrticklich gedankt. Im tbrigen liegt die
Verantwortung fur alle Fehler in der Darstellung allein bei mir.



42 Anja Osiander

ersten Prinzen des Reiches verbunden sind, ndmlich, ebenso wie der jedosche
Abgesandte [der Abgesandte des Shogun, A.O:] und die Gouverneure, auf die
weichen, gepolsterten Strohmatten zu knien.

Dies schlug von Resanoff ab. Anfénglich wollte er auf européische Weise,
ebenso wie vor seinem Kaiser, stehen. Auf wiederholtes Zureden aber und die
Versicherung, dai3 diese die allerunansténdigste Weise sei, in welcher er sich
zeigen konnte, entschlofd er sich, sich mit seitwérts ausgestreckten Fiif3en hin-
zulegen.

Die Verhandlungen bringen noch einige weitere Meinungsverschiedenheiten tber
das angemessene Protokoll der Begegnung zum Vorschein. Angesichts solcher Ver-
sténdigungsschwierigkeiten wenig Uberraschend, bleibt die Audienz letztlich er-
folglos. Das Schiff mit Lengsdorff und dem russischen Gesandten an Bord kehrt
nach rund sechs Monaten Wartens im Hafen von Nagasaki nach "Kamtschatka"
zurlick, ohne dal3 Resanoff sein Ziel erreicht hatte, beim japanischen Kaiser vorzu-
sprechen.

Das Prablem, mit dem im Jahre 1805 der russische Gesandte und die japanischen
Dolmetscher rangen, beschéftigt rund zweihundert Jahre spater noch immer die
vergleichende Gesellschaftsforschung und die vergleichende Kulturforschung. Es
gibt offensichtlich Unterschiede darin, wie Menschen bestimmte Zeichen wahrneh-
men und einordnen, und zwar nicht nur von Individuum zu Individuum, sondern
auch zwischen ganzen Gemeinschaften. Wie aber kénnen diese Unterschiede erfalit
werden? Worin liegen sie begrindet? Und wie wirken sie sich aus? Dariber
herrscht heute genau so viel, wenn nicht sogar mehr Streit und Ratlosigkeit wie zu
Zeiten der mifiglickten russischen Gesandtschaft nach Japan. Im folgenden soll
nicht versucht werden, einen neuen Kdnigsweg des "interkulturellen Verstehens' zu
entwerfen. Es soll vielmehr darum gehen, einige Bedingungen fur ein solches
Verstehen systematisch zu erértern.

Vorweg erscheinen einige Begriffskldrungen angebracht. "Kultur" 181}t sich fassen
als "Inbegriff aler menschlichen Arbeit und Lebensformen" (Frihwald et al.
1996:10). Der Dunstkreis "kultureller" Phédnomene umfaldt damit die verschieden-
sten Erscheinungen, von gigantischen Bauten bis hin zu Variationen des rituellen
Kopfnickens - sichtbare und unsichtbare, greifbare und imaginierte, dauerhafte und
flichtige. Fast 1&3t sich "Kultur" am besten durch ihr Gegenteil beschreiben: Ausge-
klammert bleiben alle natirlich entstandene Phédnomene. Mit anderen Worten:
"Kultur" bildet einen "verflixt" vielfaltigen und umfassenden Gegenstand.

Das wissenschaftliche Handwerkszeug, mit dem sich "Kultur" erfassen 1803, stellt
die Hermeneutik. Sie wird hier ganz allgemein verstanden als die Wissenschaft vom
Auslegen oder auch (Sinn-) Deuten. Wissenschaftliche Geltung kann ein bestimmter
Deutungsversuch dann beanspruchen, wenn die fraglichen Zusammenhénge syste-
matisch nach bestimmten Regeln beschrieben werden - Regeln, die von anderen
nachvollzogen und kritisch Uberpriift werden kénnen.

Sinnzusammenhénge deutend zu erfassen, gilt gemeinhin als die Doméne der Gei-
steswissenschaften (im engeren Sinne) und der Kulturwissenschaften. Aber auch die
Sozialwissenschaften, also Politikwissenschaft, Wirtschaftswissenschaft und Sozio-
logie, kommen nicht darum herum, sich mit Fragen der Hermeneutik



Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung 43

auseinanderzusetzen. Das klingt vielleicht Gberraschend. Schliefdlich beschréankt sich
sozialwissenschaftliche Forschung haufig bewuft auf Modelle, die menschliches
Handeln allein unter zweckrationalen Gesichtspunkten erfassen. Der Sinnzusam-
menhang erscheint darin immer gleich: Es geht darum, auf welchen Wegen be-
stimmte Ziele am besten erreicht werden kénnen. Unterschiede im Verhalten der
Akteure héngen dann vor alem mit unterschiedlichen Bedingungen zusammen.
Allerdings reicht die Erklarungskraft solcher Betrachtungen nur so weit, wie die
Ziele selbst als eine gleichsam "natiirlich" gegebene Situation angesehen werden -
eine Situation, an die die untersuchten Akteure sich anzupassen versuchen. Sobald
die Ziele selbst in die Betrachtung einbezogen werden, sobald also die Frage zuge-
lassen wird: "Warum verfolgen die Akteure Uberhaupt dieses Ziel und nicht ein
anderes?", werden Fragen der Sinndeutung auch fir sozialwissenschaftliche Unter-
suchungen relevant.

1 Das Eigentliche

Im Jahre 1933 verfaldte der japanische Schriftsteller Tanizaki Jun'ichiro einen Essay
mit dem Titel "In'ei raisan” (Lob des Schattens), in dem er die Asthetik halbdunkler
Raume als einen typischen, aber leider im Niedergang befindlichen Ausdruck ori-
entalischer und insbesondere japanischer Kultur beschreibt und preist. Der Essay
endet mit den Worten (Tanizaki 1987:73f):

Kirzlich hat der Kolumnist der Osaka-Asahi-Zeitung, der mit dem Pseu-
donym Tenseijingoshi (Stimme des Himmels - Menschenworte;
Anm.d.Ubers.) zeichnet, die Préfekturbeamten verhohnt, wie sie riicksichtslos
den Wald roden und die bewaldeten Hiigel auslichten, um eine Fahrstral3e in
den Park von Mino'o anzulegen. Als ich das las, fuhlte ich mich in meiner
Auffassung um einiges bestérkt. Wirklich, sogar den Bergwald seiner tiefen
Baumschatten zu berauben, ist ein ruchloses VVorgehen. Wenn das so weiter-
geht, werden wohl sémtliche beriihmten Orte in der Umgebung von Nara,
Kyoto und Osaka zwar der breiten Masse zuganglich gemacht, daflir aber
auch allméhlich in der gleichen Weise kahlgeschlagen. Doch genug, auch das
ist wieder so eine Litanei! Ich selbst bin der letzte, der sich der vielféltigen
Segnungen unserer Zeit nicht bewufdt ware. Und Uberdies, wozu noch viele
Worte machen? Japan hat langst einen Kurs entlang den Leitlinien der westli-
chen Kultur eingeschlagen, so dal3 gar nichts anderes Ubrigbleibt, als die alten
Leute und solche, die nicht mehr mitkommen, zuriickzulassen und unentwegt
weiterzuschreiten. Allein, da unsere Hautfarbe sich jedenfalls nicht veréndert,
miissen wir uns damit abfinden, die uns daraus erwachsenden, uns alein be-
treffenden spezifischen Nachteile auf unabsehbare Zeit auf uns zu nehmen.
Aber nattrlich habe ich dies alles mit dem Hintergedanken niedergeschrieben,
ob denn nicht etwa ein Weg offen bliebe, solche Nachteile auf irgendeinem
Gebiet, zum Beispiel der Literatur oder Kunst, zu kompensieren. Ich jeden-
falls mochte versuchen, unsere schon halbverlorene Welt des Schattens we-
nigstens im Bereich des literarischen Werks wieder aufleben zu lassen. Ich
mdchte am Gebdude, das sich Literatur nennt, das Vordach tief herabziehen,
die Wande beschatten, was zu deutlich sichtbar wird, ins Dunkel zuriicksto-
fen und Uberflissige Innenverzierungen wegreif3en. Ich sage nicht, dad ich
mir das fir alle Hauser wiinsche; aber wenigstens eins von dieser Art darf



44 Anja Osiander

doch wohl bestehen bleiben. Und um zu sehen, was dabei herauskommit, 16-
scheich probeweise einmal das elektrische Licht.

Im Ton gibt sich Tanizaki plaudernd und selbstironisch, in der Haltung elegant -
verschmitzt, aber die Botschaft konnte kaum dramatischer ausfallen. Tanizaki sieht
das Eigentliche an der japanischen Lebensart unausweichlich auf dem Riickzug,
eingeebnet durch den barbarischen Vorstol3 der Segnungen moderner Zivilisation.
Und diese Zivilisation ist unldsbar verknupft mit einer westlichen Kultur, die nicht-
westlichen Volkern wesensfremd bleiben muf3 und ihnen deshalb "spezifische
Nachteile" einbringt, namlich den Verlust der eigenen Art des Denkens und
Fuhlens.

Gut finfzig Jahre spéter entwerfen die beiden Soziologen Ross Mouer und Y oshio
Sugimoto eine andere Skizze von der Eigenart japanischer Kultur. Sie stellen fest,
dal’ es in Japan spezifische Formen der Selbstdarstellung gebe, und erlautern ihre
These durch en Portrdt der Fahrgdste in einer japanischen U-Bahn
(Mouer/Sugimoto 1990:193f):

There are many ways to ride the train. Although the options are crowded out
during the rush hours, aride on any train toward the end of the day on awarm
summer evening will reveal two facets of that [i.e. typically Japanese, A.O.]
identity: one is the full expression of one's self and the other is obliviousness
to others. Someone opens the window; someone else gets on at the next
station and closes it. A slightly overweight young woman wears a red T-shirt
embossed with green lettering reading 'dippery when wet'. The music from
her radio is contained by headphones, but her body wiggles limply and she
smiles blandly.

Next to her is a middle-aged bussinessman; dressed in a high-quality suit, he
wipes sweat from his forehead, studies the daily financial newspaper and then
takes out a textbook on Japanese chess. Across the aisle another middle-aged
salary man chews gum noisily; picking his nose and flicking his diggings onto
the floor, he reads a pornographic magazine. The cover-girl is tied in an
contorted posture, but the contents seem to arouse the man's sexual fantasies.
Another man stands, despite the fact that there are empty seats; actualy he
half-sways from the hand-belts overhead. In an low but contented voice he
sings the refrain to a karaoke (melody) he had only half-finished at the last
bar. At the far end, four students are dressed for mountain climbing. They talk
and joke loudly, joking about eventsin class earlier in the week.

Part way down the aisle on the other side rides a young boy and his girl
friend. Wearing his all-black leather pants and an embroidered shirt with a sa-
fari cut, his key holder hanging conspicuously at his side, he is too young to
be called a chinpira (ayoung punk) and is probably a banché (head of a gang)
at a junior high school. He may feel out of place, but he doesn't flinch and
pretends not to notice that his leather pants don't breathe and are the major
reason his shirt is soaking with perspiration. If he were older and more
confident, he might ignore the no-smoking sign. His arm is propped up on the
aluminium reinforcement pipe and he curls his hair with the end of his index
finger. His girl friend, in black slacks but a colorful shirt, rocks her ankles
back and forth, her high cork sandals serving as a fulcrum. She sits quietly;
her fingers dance up and down his smooth arm. They never talked once dur-
ing the twenty minutes they rode the train.



Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung 45

Mouer und Sugimoto zufolge ist also Tanizakis Prophezeiung nicht eingetreten.
Auch inmitten eines von den "Segnungen der Zivilisation" voll erfafdten Alltags im
Japan der achtziger Jahre verhalten sich japanische Durchschnittsmenschen auf eine
ihnen eigene, typisch japanische Weise: Sie @ufiern sich ungehemmt in ihrer Korper-
sprache und ignorieren zugleich ihre N&chsten. Aber interessanter als der Gegensatz
in der Einschdtzung der Lage sind die Gemeinsamkeiten in den Darstellungen von
Tanizaki und Mouer/Sugimoto. In beiden Fallen geht es um die Suche nach dem
"Eigentlichen" der japanischen Kultur. In beiden Féllen wird von Einzelbeobach-
tungen ausgegangen - hier die Asthetik von Licht und Schatten, dort ein Ausschnitt
aus dem Alltagsleben verschiedener Menschen. Und sowohl Tanizaki als auch
Mouer/Sugimoto legen diese konkreten Beispiele als Symptome aus. Dahinter er-
kennen sie einen algemeineren Sinnzusammenhang, namlich das, was ihrer Mei-
nung nach "die japanische Kultur" von anderen unterscheidet.

Auf den ersten Blick mdgen beide Darstellungen einleuchtend wirken - schliefdlich
beruhen sie auf Beobachtungen, die auch vielen Leserinnen und Lesern so oder
dhnlich bekannt vorkommen mégen. Gleichzeitig fallen die Deutungen aber so un-
terschiedlich aus, dal3 sie sich kaum in eine sinnvolle Beziehung zueinander setzen
lassen. Versucht man, die Irritation aufzuldsen, dann tauchen eine Reihe von Fragen
auf: Warum ziehen Tanizaki, Sugimoto und Mouer ausgerechnet die von ihnen
ausgewdhiten Beobachtungen heran, warum nicht andere? Und wenn sie sympto-
matisch sind, dann symptomatisch wofir? Was genau "bezeichnen” sie denn? Ist es
wirklich "die japanische Kultur"? Oder sind es vielleicht eher bestimmte Epochen,
bestimmte Gruppen, bestimmte Teilbereiche gesellschaftlichen Lebens, bestimmte
Regionen - eingeschrénkter oder umfassender als die Entitét " Japan™?

Im Grunde weichen sowohl Tanizaki als auch Sugimoto/Mouer solchen Schwierig-
keiten aus, indem sie bestimmte Eigenschaften ihres Gegenstandes von vorne herein
stillschweigend voraussetzen. Es steht fir alle drei aul3er Frage, dal3 die Sinnzu-
sammenhange, denen sie auf der Spur sind, sich zu einer national abgegrenzten
Kultur zusammenfiigen. Und es steht fir sie auf3er Frage, dal? diese nationale Kultur
sich in den verschiedensten Einzelbeobachtungen manifestiert, so daid es fur die
Analyse weiter keine Rolle spilt, welche davon zur Untersuchung ausgewahlt wer-
den. Die Analyse folgt dann dem einfachen Muster pars pro toto (nationalis). Tani-
zaki und Sugimoto/Mouer bedienen sich einer essentialistischen Hermeneutik.

Essentialistische Argumentationsweisen haben in der vergleichenden Kulturfor-
schung eine lange Tradition. Ein entsprechendes Forschungsprogramm entwickelte
beispielsweise Johann Gottfried Herder in seinen Ideen zu einer Philosophie der
Geschichte der Menschheit (1784-1791). Er argumentierte dabei noch aus einem
relativ unvoreingenommenen Erkenntnisinteresse heraus. In der Folgezeit Uberla
gerten sich alerdings wissenschaftliche mit ideologischen Erérterungen. Essentiali-
stische Auffassungen von "Kultur" entwickelten sich in einem engen Zusammen-
hang mit der politischen Geschichte der letzten hundertfiinfzig Jahre sowohl in Eu-
ropa und den USA as auch in Japan und anderen Teilen Asiens. Sie dienten as
Grundlage fur Nationalismus und vor alem fur Imperialismus.

Seit der Romantik (19. Jahrhundert) wurde "Asien" in europdischen Diskursen als
das "andere Wesen" dargestellt, von dem die "eigene" Kultur abgegrenzt und da



46 Anja Osiander

durch Uberhaupt erst bezeichnet werden konnte (Said 1978:114). Auch japanische
Intellektuelle haben in den letzten einhundert Jahren immer wieder durch Abgren-
zungen nach dem Muster "West-Ost", "Morgenland-Abendland" ihre eigene kollek-
tive ldentitét als "Japaner" zu bestimmen versucht (Mishima 1996). Oswald Speng-
ler benutzte essentialistische Argumentationsweisen fur das weltgeschichtliche Be-
drohungsszenario, das er in Der Untergang des Abendlandes (1918-1922)
entwic??kelte. Auf Spengler bezieht sich in jingster Zeit ausdriicklich Samuel
Huntington mit seiner These vom "Zusammenprall der Kulturen" (s. Huntington
1996). Gleichzeitig argumentieren politische Wortflhrer in verschiedenen Regionen
Asiens essentialistisch, indem sie beispielsweise den wirtschaftlichen Aufschwung
der Jahre bis 1997 als Beleg fir die kulturelle Uberlegenheit einer "asiatischen
Gesellschaftsordnung” Uber die "Dekadenz des Westens' werteten (s. dazu Robison
1996, Rodan 1996). Mit dem Hinweis auf kulturelle Eigenheiten "Asiens" wird auch
eine bestimmte illiberale politische Ordnung beispielsweise in Singapur, Maaysia
oder der VR China gerechtfertigt (s. dazu Bell et al. 1995, Freeman 1996, Lackner
1998).

Aber nicht nur ideologische Verquickungen belasten den Versuch, Kulturen as
"Essenzen", a's das Wesen eines Volkes, zu beschreiben. Wissenschaftlich schwerer
wiegt der Einwand, dal es essentialistischen Interpretationen an Kriterien fehlt, mit
denen sie Uberpriift werden konnten. Essentialistische Hermeneutik besteht im
Grunde nur aus zwei Thesen: erstens, dal3 Kulturen a's das Wesen eines Volkes zu
begreifen seien, und zweitens, dal3 dieses Wesen sich in den Schépfungen und
Handlungen der Menschen manifestiere. Aber keine dieser beiden Behauptungen
[&3t sich beweisen. Sie haben den Wert von mystischen Aussagen - man mag daran
glauben; nachweisen (auf eine systematische, allgemein nachvollziehbare, kurz
wissenschaftliche Weise) lassen sie sich aber nicht. Insofern ist es auch nicht weiter
verwunderlich, dal3 Mouer/Sugimoto und Tanizaki in ihrer jeweiligen
"Wesensschau" der japanischen Kultur zu ganz unterschiedlichen Schltissen kom-
men. Beide Darstellungen stiitzen sich auf mystische Annahmen; und in diesem
Duktus spinnen sie jeweils ihre Geschichte von "der japanischen Kultur”.

Wie aber kann eine wissenschaftliche Kulturforschung aussehen? Wie lassen sich
"Kulturen" abgrenzen und beschreiben, ohne auf essentialistische Vereinfachungen
zuriickzugreifen? Einige Uberlegungen dazu lassen sich formulieren, indem die
Definition noch einmal genauer betrachtet wird: Kultur umfaldt alle Schopfungen
menschlicher Handlungen, im Gegensatz zu natiirlich entstandenen Phanomenen.

Kultur ist also nicht einfach da. Sie wird von Menschen gemacht. Menschen denken
sich etwas aus und schaffen entsprechende soziale Situationen und Werke; sie grei-
fen dabei auf Sinnzusammenhénge zuriick, die von anderen Menschen gedacht
wurden und ihnen auf die eine oder andere Weise tibermittelt worden sind. So gese-
hen stellt sich Kultur als ein Fluidum von Sinnzusammenhangen dar. Ein Fluidum -
etwas, das standig im Flul3 ist - 183t sich durch starre Zuordnungen, wie etwa Tani-
zaki, Sugimoto und Mouer sie suchen, nicht angemessen beschreiben. Kultur ist ein
sténdiger Prozeld - ein vielfdltiger Prozeld zumal, in dem nicht einfach nur immer
gleiche Sinnzusammenhéange wiederholt werden, sondern ein Prozef3, der durch die



Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung 47

Beteiligten auch immer wieder abgewandelt und mit neuen Schopfungen verandert
wird.

Ganzlich ungeordnet verlauft dieser Prozefld namens Kultur aber offensichtlich nicht.
Denn er ereignet sich innerhalb von bestimmten sozialen Strukturen, die die Bezie-
hungen zwischen den Beteiligten regeln und damit auch festlegen, wie sie miteinan-
der kommunizieren, wie also Sinnzusammenhéange gesellschaftlich vermittelt wer-
den. Das konnen Strukturen sein, die durch die Vorstellung von einem nationalen
Gemeinwesen gepréagt werden, zum Beispiel bestimmte Kulte, das Bildungswesen
oder auch die Foren einer nationalen Kulturindustrie. In diesen Félen ist die Rede
von nationaler Kultur bzw. Kultur eines Volkes angemessen. Kultur als ProzeR} ist
aber nicht auf die Ebene von Vdlkern und Nationen beschrankt. Sinnzusammen-
hénge werden auch im Rahmen anderer sozialer Strukturen vermittelt, zum Beispiel
in Binden, Kulten und Religionen, Fachgemeinschaften oder anderen sozialen
Gruppen.

Hier ist der Punkt erreicht, an dem es sinnvoll wird, von "Kulturen" im Plura zu
sprechen: Ein bestimmtes Geflige von Sinnzusammenhangen gewinnt an Dauerhaf-
tigkeit dadurch, dal3 die Mitglieder eines bestimmten Gemeinwesens in ihrem Zu-
sammenleben immer wieder darauf Bezug nehmen - im Sinne von shared meanings.
Wenn von "Kulturen" oder auch von "interkulturell" die Rede ist, dann werden also
bestimmten sozialen Gruppen bestimmte Geflige von Sinnzusammenhéngen zuge-
ordnet. Aber wie diese Zuordnung geschieht, ist eben - aler essentialistischen Deu-
tungsversuchen zum Trotz - nicht selbstverstandlich. Im Gegenteil, genau darin liegt
eine wesentliche Aufgabe fir die vergleichende Kulturforschung. Um eine be-
stimmte Kultur von anderen abzugrenzen, mu3 die Forschung sehr sorgféltig rekon-
struieren, wie bestimmte Sinnzusammenhénge gesellschaftlich vermittelt werden.
Solche Vermittlungen stellen soziale Prozesse dar, und sie lassen sich am genau-
esten erfassen, indem auf die Expertise der Geschichtsforschung und der Soziologie
zurlickgegriffen wird. Vergleichende Kulturforschung ist damit notwendigerweise
eine interdisziplindre Forschung.

2 Wirkungszusammenhange

In dem Maf3e, in dem Kultur durch Strukturen gesellschaftlicher Vermittlung ent-
steht, sind kulturelle Entwicklungen unmittelbar verknipft mit sozialen Prozessen.
Wie Menschen zusammenleben, in welchen sozialen, politischen, wirtschaftlichen
Verhdltnissen, beeinflufd das, was an "Schdpfungen menschlichen Handelns' ent-
steht - und umgekehrt: Die Sinnzusammenhénge, die in diesen Schopfungen er-
kennbar werden, legen nahe, wie die Menschen sich in der herrschenden gesell-
schaftlichen Ordnung verhalten. Besonders dieser letzte Aspekt gehort zu den faszi-
nierendsten Themen in der vergleichenden Kulturforschung. Wie genau wirken
"kulturelle Einfllisse" sich auf das Zusammenleben der Menschen aus?

Wenn Kultur essentialistisch aufgefafdt wird, fallt eine Antwort auf solche Fragen
nicht schwer. Dann fuhrt namlich eine eindeutige Kausakette von der Kultur as
dem "Wesen" eines Volkes zu den "Epiphédnomenen” - zu den nachgeordneten Er-
scheinungen, in denen sich dieses Wesen auRlert. Die Entwicklung der sozialen,



48 Anja Osiander

wirtschaftlichen und politischen Ordnung folgt dann zwangslaufig dem, was durch
das"Wesen", durch die Kultur vorgezeichnet ist.

In der Japanforschung sind solche essentialistischen Interpretationen von gesell-
schaftlichen Entwicklungen eingehend diskutiert worden. Der Fundus an empiri-
schen Ergebnissen dazu ist inzwischen so stark angewachsen wie vielleicht zu kei-
ner anderen Region in Asien; und daraus lassen sich einige Lehren fir die allge-
meine Debatte um Kultur und ihre Wirkungen ziehen. Zwei Beispiele mbgen das
illustrieren.

Das erste Beispiel behandelt essentialistische Interpretationen von Eigenarten der
Unternehmensfiihrung in Japan. Im Jahre 1956 verdffentlichte James Abegglen dazu
eine Untersuchung mit dem Titel The Japanese Factory: Some Aspects of Its Social
Organization (Abegglen 1973). Darin trégt er eine Reihe von Charakteristika zu-
sammen, die noch heute al's typisch fir japanische Unternehmen gelten, unter ande-
rem die unternehmensinterne Ausbildung der Angestellten zu vielseitig verwendba-
ren Generalisten und die Anstellung auf Lebenszeit. Abegglen lieferte auch eine
wegweisende Begriindung fur diese - gemessen an Beschéftigungsverhéltnissen in
US-amerikanischen Unternehmen - besonderen Formen der Unternehmensorgani sa-
tion in Japan. Dabei geht er von der Annahme aus, es gebe zwei unterschiedliche
historische Typen der Industrialisierung und gesellschaftlichen Modernisierung. Die
Industrialisierung in "westlichen" Gesellschaften bildet dabei den origindren Typ.
Hier habe sich eine unpersonliche und rationalisierte Weltanschauung entwickelt,
und dieser geistesgeschichtliche Wandel bilde die Voraussetzung fir die Erfindung
vollig neuartiger, ndmlich industrieller Wirtschaftsformen (Abegglen 1973:158,
161). In Japan dagegen sei ein anderer Typ zu beobachten. Hier sei die Industriali-
sierung nicht erfunden, sondern aus "dem Westen" tbernommen worden. Dabei
hétten sich jedoch, anders als "im Westen", die grundlegenden Muster sozialer Be-
ziehungen nicht gewanddlt; vielmehr seien die industriellen Wirtschaftsformen auf
die vorhandenen Beziehungsmuster aufgesetzt (superimposed) worden (162 f.):
Rather than penetrating to the roots of the social system, the changes have
been built up from the kind of social relations preexisting in Japan.

Auf diese Weise erklart Abegglen die Besonderheiten japanischer Personalfiihrung
als unmittelbare Uberreste vormoderner Beziehungsmuster (161 f.):

At repeated pointsin the study of the factory, parallels to an essentially feudal

system of organization may be seen - not, to be sure, areplication of the feu-

dal loyalties, commitments, rewards, and methods of leadership but a re-

phrasing of them in the setting of modern industry.
Die "feudalen Wurzeln" der Unternehmensorganisation in Japan werden von
Abegglen noch etwas genauer beschrieben, ndmlich as "familienartig” (familylike)
(141). Er verweist dabel auf entsprechende sozial anthropol ogische Untersuchungen
von Stoetzel und Ruth Benedict und hebt besonders die Tradition der Adoption von
S6hnen und die Folgen des Erstgeborenenrechts in japanischen Clan-Strukturen vor
der Modernisierung hervor (162-166).
Im Text von 1956 weist Abegglen selbst auf mégliche Grenzen dieses Erklérungs-

ansatzes hin. Er betont die Unzulénglichkeit jeglicher Analogien (142), also auch
der Analogie zwischen industriellen Arbeitsbeziehungen und familidren Bindungen.



Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung 49

Zudem seien auch diese "traditionellen" Formen der Personalfihrung dem
allgemeinen sozialen Wandel unterworfen. Moglicherweise liefien sie sich in Zu-
kunft mit dem Erfahrungshorizont des verstadterten und universitér ausgebildeten
Fihrungsnachwuchses und mit wandelnden wirtschaftlichen und politischen Be-
dingungen nur noch schwer vereinbaren (141-143). In seinem Vorwort zur Neuauf-
lage siebzehn Jahre spéter allerdings spricht Abegglen schon von der
"familienartigen” japanischen Unternehmung als unbestreitbarer Tatsache (vgl. 22
f., 25, 27 f.). Und auch andere Autoren haben in den 70er und 80er Jahren
Abegglens Vorstellung ohne weitere Prifung Ubernommen (s. dazu Aoki T. 1996:
80-85; Distelrath 1996: 203 f.; vgl. a. Aoki M. 1992: 142-147; lwata 1992).

Gestiitzt wurde Abegglens Interpretation durch Ergebnisse der japanischen Soziolo-
gin Nakane Chie. Ihr Hauptwerk Tate shakai no ningen kankei - Tanitsu shakai no
riron (Zwischenmenschliche Beziehungen in einer vertikalen Gesellschaft - Theorie
einer unilateralen Gesellschaft) wurde 1970 unter dem Titel Japanese Society ins
Englische tibersetzt. Ahnlich wie Abegglen betont Nakane die Kontinuitat vormo-
derner Beziehungsmuster. Sie fuhrt diese Kontinuitét darauf zuriick, daf’ gesell-
schaftlicher Wandel unterschiedliche Geschwindigkeiten aufweise. Formale Muster
wandeln sich ihrer Meinung nach schneller als Wertvorstellungen. Infolgedessen
seien oberflachlich moderne Gesellschaften oft noch maf3geblich durch vormoderne
gei stesgeschi chtliche Entwicklungen geprégt (Nakane 1970:8):

Certainly industriaization produces a new type of organization, the formal

structure of which may be closely akin to that found in modern western so-

cieties. However, this does not necessarily accord with changes in the infor-

mal structure, in which, as in the case of Japan, the traditiona structure per-

sistsin large measure.

Auf dieses Beharrungsvermdgen (persistence) von Wertvorstellungen fuhrt Nakane
es zuriick, dafd Industriegesellschaften auf3erhalb der "westlichen" Hemisphére sich
anders alsihre "westlichen" Vorbilder entwickelten (ix):

In Japan, India, China and elsewhere, rich and well-integrated economic and

socia development occurred during the pre-modern period, comparable to the

'‘post-feudal’ era in European history and helped create a unique institu-

tionalization of social ideals. Values that crystallized into definite form during

the course of pre-modern history are deeply rooted and aid or hinder, as the

case may be, the process of modernization.

Ausgehend von diesen Annahmen stellt Nakane einen Zusammenhang zwischen der
traditionellen Struktur japanischer Bauernhaushalte und den Arbeitsbeziehungen in
modernen japanischen Industrieunternehmen her. Die empirischen und theoreti-
schen Grundlagen dazu stammen aus ihrer friheren Feldforschung tber Familien-
verhéltnisse und Wirtschaftsformen in léndlichen Gegenden Japans (viii). Laut
Nakane bilden die japanischen Familienhaushalte, auf japanisch ie genannt, eine
Lebens- und Arbeitsgemeinschaft (corporate residential group). Diese Gemein-
schaft spielt die zentrale Rolle im Leben ihrer Mitglieder, wichtiger als alle anderen
Beziehungen, sogar wichtiger als Verwandtschaftsbeziehungen (4f). Laut Nakane
bildet dieses ie-Prinzip auch den Prototyp fur die Arbeitsbeziehungen in modernen
japanischen Industrieunternehmen. Sein Vorhandensein lasse sich bisin die Friihzeit



50 Anja Osiander

der japanischen Industrialisierung zurtickverfolgen und sei durch verschiedene
historische EinflUsse eher gestérkt als geschwécht worden (14-19).

Abegglen und Nakane argumentieren nach einem &hnlichen Muster. Das, was wie
im "Westen" ist, gilt als "modern”. Das, was nicht wie im "Westen" ist, bezeichnen
sie dagegen als "vormodern”, denn es ahnelt bestimmten Formen sozialer Ordnung,
die in Japan geherrscht hatten, bevor die "Verwestlichung” einsetzte. Hier erkennen
sowohl Abegglen als auch Nakane also eine Art kultureller Substanz, die allen ge-
sellschaftlichen Umwalzungen zum Trotz erhalten geblieben sei und sich in be-
stimmten Formen der gesellschaftlichen Ordnung nach wie vor &uf3ere. An diesem
Punkt wird ihre Argumentation essentialistisch. Denn weder Abegglen noch Nakane
halten es fir nétig, historisch genau nachzuvollziehen, ob sich die Kontinuitdt so-
zialer Formen, die beide unterstellen, tatséchlich belegen 183t. Statt dessen greifen
beide auf entsprechende Metaphern zuriick. Abegglen spricht von "aufgesetzten
Strukturen" (superimposed structures), die nicht zu den "Wurzeln des sozialen Sy-
stems vorgedrungen seien” (that did not penetrate to the roots of the social system).
Auch Nakane verweist auf "tief verwurzelte Wertvorstellungen” (values that are
deeply rooted) und deren "Beharrungsvermdgen” (persistence).

Tatséchlich sprechen allerdings eine Reihe von historischen Indizien dagegen, daf3
sich familienartige Arbeitsbeziehungen in Japan aus vormodernen Zeiten erhalten
hétten. Solche Arbeitsbeziehungen hatten in Japan, so scheint es, schon im Laufe
des 17. Jahrhunderts, also zweihundert Jahre vor der Konfrontation mit den
"westlichen" Handelsméchten, an Bedeutung verloren. Statt dessen entstanden im
Zuge einer Landvermessungskampagne neue, stérker zentralisierte Abgabensysteme
in der Landwirtschaft, die Feudalsystemen im européischen Mittelalter auffallend
ahnlich erscheinen. Bereits im frilhen 18. Jahrhundert scheint fur landwirtschaftliche
Produkte ein nationaler Binnenmarkt einschliefdlich grofer Handelshduser und
Bankiers existiert zu haben. Die Kommerzialisierung erstreckte sich im 18.
Jahrhundert auch auf eine wachsende Menge von Manufakturgtitern, die Uberwie-
gend im Verlagssystem hergestellt wurden (Distelrath 1996: 84f). Insgesamt, so
folgert Distelrath, waren "bereits im vorindustriellen Japan die 6konomischen Ver-
haltnisse weitestgehend nicht durch kollektivistisch-patriarchalische Abhangig-
keitsheziehungen, sondern durch Konkurrenzmechanismen gepragt” (1996:87).

Anderen Ergebnissen der historischen Wirtschaftsforschung zufolge bilden die Be-
sonderheiten in den Arbeitsbeziehungen in Japan ein durchaus modernes Phanomen.
Entstanden sind sie namlich in der Frihphase der Industrialisierung in Japan, das
heil3t etwa von 1900 bis in die zwanziger Jahre hinein. In dieser Zeit entwickelten
groRe Unternehmen wie Mitsui eigene Schulungssysteme und fihrten spezielle
Anreize wie Sozialeistungen und Gewinnbeteiligungen ein. Dahinter stand vor
allem der Versuch, die Kosten einzudammen, die durch Mangel an Facharbeitern
und durch eine hohe Fuktuation unter den Beschéftigten entstanden (Dore
1973:391-400).

Noch aus einer anderen Richtung lassen sich Einwénde gegen die Auffassung von
Wertvorstellungen als "tief verwurzelt" formulieren, namlich aus der Sicht der
empirischen Soziaforschung. Aufbauend auf kleineren Umfragen aus der
Vorkriegszeit werden in Japan seit 1953 alle funf Jahre Befragungen zum "japani-



Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung 51

schen Nationalcharakter" durchgefihrt (tbkei siri kenkyQ-sho kokuminsei chdsa);
seit den siebziger Jahren sind eine Vielzahl weiterer Untersuchungsreihen hinzu-
gekommen (Olschleger et al. 1994:62-66). Befragungen dieser Art lassen sich nur
sehr vorsichtig interpretieren, weil es schwierig ist, wirklich neutrale Fragen zu
formulieren, und weil es wahrscheinlich ist, dal3 die Befragten in ihre Antworten
auch eine Beurteilung dartiber einflief3en lassen, was die Fragesteller ihrer Meinung
nach wohl gerne héren wirden. Trotzdem ist ein Ergebnis deutlich: Zumindest in
der Nachkriegszeit haben sich Wertvorstellungen in Japan sehr viel dynamischer
entwickelt, als die These von "verwurzelten Einstellungen” erwarten lassen wirde.
Beispielsweise hat sich die Gewichtung autoritdrer Wertvorstellungen in den
Antworten in den funfziger Jahren und noch einmal Ende der sechziger Jahre
drastisch verdndert (vgl. ebd.:45 f.). Aulerdem favorisierten die Befragten
unterschiedliche Wertvorstellungen, je nachdem auf welchen Lebensbereich sich die
Fragen bezogen (ebd.:1994:59 f.). Interessant wére es, einmal genauer zu
untersuchen, inwieweit solche Ergebnisse mit dem Vordringen von Massenmedien
und anderen Kommunikationstechnologien zusammenhéangen, die die Vermittiung
von Sinnzusammenhéangen dramatisch beschleunigen und vervielfaltigen.

Das zweite Beispiel, anhand dessen hier der Werdegang essentialistischer Interpre-
tationen in der Japanforschung nachvollzogen werden soll, betrifft die These, daf3
die Rolle des Staates in Japan auch in der Moderne von bestimmten konfuzianisti-
schen Vorstellungen gepragt sei. Die sorgfaltigste Untersuchung tber den Einfluf3
"vormoderner" Vorstellungen von sozialer, politischer und wirtschaftlicher Ordnung
auf die Modernisierung in Japan stammt von Robert Bellah. In seinem Werk Toku-
gawa Religion - The Cultural Roots of Modernization (1985) untersucht er die so-
ziale und politische Hierarchie wahrend der Tokugawa-Herrschaft (1603-1868) in
Japan und flhrt sie auf entsprechende Rechtfertigungen dafir in religiésen und
philosophischen Abhandlungen dieser Zeit zuriick. In einem kurzen Schluf3kapitel
wird auf3erdem skizziert, wie sich diese Ordnungsvorstellungen auch in den politi-
schen Umwalzungen nach 1968 wiederfinden. Bellah hebt dabel besonders die
Rolle konfuzianischer Vorstellungen hervor (z.B. 108). Er kommt zu dem Schlul3
(188):

We may say that the central value system which was found to be present in

the Tokugawa period remained determining in the modern period, in perhaps

even more intense and rationalized form.

Bellah bezeichnet dieses Ergebnis alerdings als vorlaufig und betont, dal? es durch
genauere historische Studien Uberprift werden mifite (183). Diese Einschréankungen
erscheinen rickblickend mehr als angemessen. Denn im Lichte der historischen
Forschung zu Japan in den letzten vierzig Jahren erscheint die Rolle des Konfuzia-
nismus als erheblich geringer as von Bellah angenommen, und auch gegen seine
These von der Kontinuité bestimmter Ordnungsvorstellungen im Zuge der japani-
schen Modernisierung lassen sich eine Reihe von Einwanden formulieren.

Schon in der Tokugawa-Zeit wirkten sich konfuzianische Ideen nur gering auf die
politische und wirtschaftliche Ordnung Japans aus (Hall 1959:290; vgl.a. Smith
1975:229-232). Die htheren Regierungsamter im Shogunat wurden nach einem fein
differenzierten System von erblichen Adelsréngen besetzt; offentliche Prifungen



52 Anja Osiander

spielten dabel keine Rolle (Spaulding 1967:14-17). Im 17. und 18. Jahrhundert blie-
ben konfuzianische Gelehrte in Japan gesellschaftliche Aufenseiter (Kurozumi
1994:340f). Anderslautende Berichte in zeitgendssischen Chroniken, die von der be-
deutenden Stellung des konfuzianischen Gelehrten Hayashi Razan am Hofe des er-
sten Shogun berichten, sind als kunstvolle Erfindungen entlarvt worden (Ooms
1984:28-35). Konfuzianische Akademien wurden erst im Jahre 1797 vom Shogunat
offiziell anerkannt, und selbst dann spielten entsprechende Studien im Lehrplan nur
eine untergeordnete Rolle gegentber der militérischen Ausbildung (Hall
1959:296f). Die Epoche erscheint geprégt von einem intellektuellen Eklektizismus,
in dem konfuzianische Elemente nur insoweit aufgenommen wurden, wie es den
jeweiligen Interpreten der zeitgendssischen Verhdltnisse sinnvoll erschien (vgl.
Ooms 1984:49; vgl. a. Pfulb 1993:195f). Teilweise erwecken die Diskussionen
unter neokonfuzianischen Gelehrten in Japan sogar den Eindruck, als seien sie vor
allem darum bemiht, unter dem Druck einer gesellschaftlichen Redlitét, die ihren
theoretischen Uberzeugungen widersprach, die eigenen Ordnungsvorstellungen an
die zeitgendssische Wirklichkeit anzupassen und nicht umgekehrt (vgl. Distelrath
1996:63-79; s.a. Pfulb 1993:196-199).

1868 wurde der Tokugawa-Clan in einem Staatsstreich entmachtet, das feudalisti-
sche System aufgeldst und eine neue Form autoritérer Herrschaft im Namen des
Tennd eingerichtet. Aber auch in diesen Umwéalzungen spielten konfuzianische
Vorstellungen keine wegweisende Rolle. Im Gegenteil, konfuzianische Gelehrsam-
keit galt als Teil des veralteten Regimes, das den Herausforderungen durch die Han-
dels- und Koloniapolitik der USA, Hollands, Frankreichs, Grof3britanniens und
auch Ruflands nicht gewachsen gewesen war (vgl. Hall 1959:301; s.a. Smith
1975:41-45).

Das zeigt sich beispielsweise in der Gestaltung der modernen staatlichen Birokratie
in Japan. In den 90er Jahren des vorigen Jahrhunderts wurden 6ffentliche Priifungen
fur alle Positionen in den nationalen Behorden und im Rechtswesen eingefiihrt.
Dahinter stand aber kein meritokratischer Idealismus im konfuzianischen Sinne,
sondern eine konkrete Forderung westlicher Regierungen. Sie verlangten ein sol-
ches Priifungswesen al's Voraussetzung fir Verhandlungen tber die Aufhebung der
sogenannten ungleichen Vertrage (Spaulding 1967:56-63). Ahnlich pragmatisch
erklért sich die hohe Professionalisierung der nationalen Beamten. Sie geht zurtick
auf zwei kaiserliche Erlasse von 1899, die von dem damaligen Premierminister
Y amagata Aritomo angeregt worden waren. Darin wurde festgelegt, dal? nur Perso-
nen, welche die Prifungen fir den 6ffentlichen Dienst bestanden hatten, Positionen
in den nationalen Ministerien Ubernehmen kodnnten. Yamagata wollte damit vor
allem den Einfluf? von Parteipolitikern zuriickdrangen, die seit der Eréffnung eines
Parlaments im Jahre 1890 Anspruch auf Kabinettsrange erhoben und versuchten,
wichtige Positionen in den Ministerien nach eigenem Gutdiinken zu besetzen (Gluck
1985:55f).

Ein weiteres Beispiel bildet das beriihmte Erziehungsedikt von 1890, dessen Loya
litétsbekenntnis Generationen von Schulkindern auswendig zu lernen hatten. Das
Edikt enthielt durchaus einige Begriffe aus der konfuzianischen Morallehre. Gerade
diese Begriffe waren aber in Regierungskreisen sehr umstritten (Gluck 1985:105-



Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung 53

109,121-127; Smith 1975: 68-88). Und in der tffentlichen Debatte wurde das Edikt
vor alem deshalb begrifét, weil es den Vorstellungen von sittlicher Bildung ent-
sprach, die damals von dem deutschen Padagogen Herbart und anderen in Japan
rezipierten westlichen Autoren vertreten wurden (Gluck 1985:109f). Ahnliches
wiederholte sich in der Debatte um die absolute Legitimitét des Tennd. Die hierar-
chische Beziehung zwischen dem Herrscher und seinen Untertanen rechtfertigten
japanische Autoren der Meiji-Zeit (1868-1912) unter anderem damit, da diese
Konzept "aktuellen" westlichen Theorien entspreche, vor alem der organistischen
Soziologie Herbert Spencers (Ishida 1992: 67-104).

DaR autoritére Staatsauffassungen im modernen Japan nicht unbedingt auf konfuzi-
anische Uberlieferungen zuriickzufiihren sind, wird an der Debatte um die erste
japanische Verfassung von 1889 besonders deutlich. In dieser Debatte spielten kon-
fuzianistische Vorstellungen bezeichnenderwei se Uberhaupt keine Rolle (vgl. Pittau
1969:37-72). Die entscheidenden Ideen fir den autoritéren Staatsaufbau, den die
Verfassung schliefflich vorschrieb, stammten vielmehr von den konservativen
deutschen Rechtsgelehrten Lorenz von Stein, Rudolph Gneist und Hermannn
Roedler, die vor einer hochrangigen japanischen Delegation in Berlin und Wien
Privatvorlesungen hielten bzw. an der Universitédt Tékyd as Gastwissenschaftler
arbeiteten (Pittau 1969:131-157). Darin spiegelt sich nach Pittau eben nicht das
Festhalten an traditionellen Auffassungen von Herrschaft wider, sondern eine reali-
stische Einschétzung der Risiken gesellschaftlichen Wandels (1969:35):

To define all authoritarian aspects of the Meiji leaders as deriving from old

traditions does not take into account the fact that there are also modern forms

of authoritarian governments. The formation of a new nation is such a com-

plex phenomenon that to effect real change, such as large-scale social and po-

litical reforms ..., a high degree of governmental control is necessary lest so-

ciety disintegrate into anarchy. This was the basic assumption of the Meiji

leaders. When they were asking for a strong central government ..., essentially

they were applying the principles of modernization in a rapidly changing so-

ciety.
Insgesamt spricht die Fille der empirischen Details, die die Japanforschung in den
letzten Jahrzehnten zusammengetragen hat, eine deutliche Sprache. Letztlich konn-
ten weder die These von "traditionellen” Formen der Unternehmensfiihrung noch
die These von "traditionellen" Auffassungen von der Rolle des Staates in Japan
empirisch belegt werden. Aus diesen Ergebnissen lassen sich drel Schlusse fur die
vergleichende Kulturforschung im allgemeinen ziehen:

Erstens. Essentialistische Hypothesen sind offensichtlich wenig geeignet, um die
Wirkungen kultureller Entwicklungen auf die soziale, politische und wirtschaftliche
Ordnung eines Gemeinwesens zu erfassen. Kultur bleibt nicht unberiihrt von Veran-
derungen in dieser Ordnung; sie verandert sich mit.

Zweitens: Eine Schliisselrolle in der Analyse von Wirkungen "kultureller Einfllisse"
spielt die Art und Weise, wie Sinnzusammenhange in einem Gemeinwesen gesell-
schaftlich vermittelt werden. Diese Vermittlungsprozesse miissen einfach sehr sorg-
faltig rekonstruiert werden. Etwas salopp formuliert: Das Heil steckt im Detail.



54 Anja Osiander

Und drittens: Die schiere geographische Reichweite von Vermittlungsprozessen hat
in den letzten hundertfinfzig Jahren dramatisch zugenommen. Teils ermdglicht
durch neue Technologien von Verkehr und Kommunikation, teils erzwungen durch
ungleiche Handel sbeziehungen, Kolonialisierung und Krieg, hat sich der Austausch
von ldeen und Vorstellungen zwischen Europa und den USA einerseits und der
Ubrigen Welt andererseits vervielfacht. Allerdings ist das nicht offen, umfassend
und gleichgewichtig geschehen. Es vollzog sich vielmehr (und vollzieht sich auch
heute noch) punktuell und selektiv, oft auch verzerrend. Diesen Veranderungen
sollte auch die vergleichende Kulturforschung Rechnung tragen. Es kann nicht mehr
selbstversténdlich davon ausgegangen werden, daf’3 Kulturen sich in bestimmten
Raumen autochthon, also weitgehend unbeeinflufdt von Ereignissen anderswo ent-
wickeln.

3 Normen und Deutungen

Im Dezember 1810 vertffentlichte Heinrich von Kleist in den von ihm selbst her-
ausgegebenen Berliner Abendbl&ttern das kurze Prosastiick "Uber das Marionetten-
theater". Darin 183t er den Ich-Erzéhler folgende Begebenheit schildern (Kleist
1996:805f):

"Ich badete mich", erzéhlte ich, "vor etwa drei Jahren mit einem jungen

Mann, Uber dessen Bildung damals eine wunderbare Anmut verbreitet war. Er

mochte ohngeféhr in seinem sechzehnten Jahre stehen, und nur ganz von fern

lieRen sich, von der Gunst der Frauen herbeigerufen, die ersten Spuren von

Eitelkeit erblicken. Es traf sich, dal’ wir gerade kurz zuvor in Paris den Jiing-

ling gesehen hatten, der sich einen Splitter aus dem FuRRe zieht; der AbguR der

Statue ist bekannt und befindet sich in den meisten deutschen Sammlungen.

Ein Blick, den er in dem Augenblick, da er den FuR® auf den Schemel setzte,

um ihn abzutrocknen, in einen grof3en Spiegel warf, erinnerte ihn daran; er |&

chelte und sagte mir, welch eine Entdeckung er gemacht habe. In der Tat hatte

ich, in eben diesem Augenblick, dieselbe gemacht; doch sei es, um die Si-

cherheit der Grazie, die ihm beiwohnte, zu prifen, sei es, um seiner Eitelkeit

ein wenig heilsam zu begegnen: ich lachte und erwiderte— er sdhe wohl Gei-

ster! Er errétete und hob den Ful3 zum zweitenmal, um es mir zu zeigen; doch

der Versuch, wie sich leicht hétte voraussehen lassen, mif3glickte. Er hob

verwirrt den Ful® zum dritten und vierten, er hob ihn wohl noch zehnmal: um-

sonst! er war auRerstand, dieselbe Bewegung wieder hervorzubringen — was

sag ich? die Bewegungen, die er machte, hatten ein so komisches Element,

dal3 ich Muhe hatte, das Gel&chter zurlickzuhalten."
Die vergleichende Kulturforschung befindet sich derzeit in einer dhnlichen Lage wie
der Jingling in Kleists Erzéhlung. Die Erkenntnis Uber das eigene
(wissenschaftliche) Tun hat sich so weit entwickelt, dal? dieses Tun (nédmlich Kultur
und "Kulturen" nachzuvollziehen) nicht mehr méglich ist, ohne dai3 die Forschen-
den sich ihrer eigenen Rolle darin bewufdt wéren. Das aber wirft schwierige Fragen
auf - Fragen, die den Jingling seiner Grazie berauben und die der Kulturforschung
ihren Gegenstand zu zersetzen drohen. Kann die Kulturforschung eine bestimmte
Kultur Uberhaupt authentisch wiedergeben, das heilt ohne Verzerrungen durch die
interpretierenden Forschenden? Nein, sagen (wie viele andere auch) die beiden



Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung 55

Germanisten Helmut Brackert und Fritz Wefelmeier. Sie sprechen von einem
"Bannspruch der Immanenz': Weil alle Forschenden selbst aus bestimmten
"Kulturen" stammen, ist ihr Blick von vorne herein voreingenommen. Alle Deutun-
gen sind demnach zwangslaufig in dem Code der Kultur gehalten, aus der die For-
schenden kommen. So ist "jede Form der Kulturkritik ihrerseits wieder Kultur"
(Brackert/Wefelmeier 1990:9).

Teilweise wird in der Forschung versucht, diesem Bannspruch zu entkommen, in-
dem fur die Forschenden eine Doppelkompetenz reklamiert wird: Die Forschenden
werden bildlich gesprochen auf der Grenze zwischen zwei Kulturen postiert, blicken
wie durch einen Januskopf ma in die eine, mal in die andere Richtung und
"vermitteln" auf diese Weise zwischen den beiden Gefligen. Die Metapher wirkt
elegant; allein das Problem wird dadurch noch nicht gelést. Denn im Dunkeln bleibt
dabel, mit welchen Mitteln es die "Vermittler" denn schaffen, Sinnzusammenhange
aus der einen Kultur in der anderen Kultur verstandlich zu machen (vgl. Befu
1989:336). Auf dhnliche Schwierigkeiten stofdt auch die in der Ethnologie formu-
lierte Forderung, die "Forschung Uber" durch eine "Forschung mit" zu ersetzen, also
durch einen "Dialog" zwischen den Kulturen (vgl. Berg/Fuchs 1995:77-82). Noch
ist namlich unklar, nach welchen Regeln eine solche "dialogische" Forschung denn
vorgehen konnte. Etwas zugespitzt formuliert: Dal3 sie Uber eine "interkulturelle
Kompetenz" verfigen, kénnen viele behaupten. Wissenschaftlich wird sich eine
solche Kompetenz erst dann nennen kdnnen, wenn auch systematische und allge-
mein nachvollziehbare Regeln fur das "Vermitteln", fir den "Dialog" formuliert
werden.

In der Kleistschen Erzéhlung deutet der Gesprachspartner des Ich-Erzéhlers, ein
gewisser Herr C., zumindest theoretisch eine Losung fur das Problem des Jiinglings
an. Er vergleicht die Entwicklung von Erkenntnis damit, wie ein Abbild durch einen
Hohlspiegel wandert (Kleist 1996:807):

"so, wie ... das Bild des Hohlspiegels, nachdem es sich in das Unendliche ent-

fernt hat, pl6tzlich wieder dicht vor uns tritt: so findet sich auch, wenn die

Erkenntnis gleichsam durch ein Unendliches gegangen ist, die Grazie wieder

en."
Mit anderen Worten, der Ratschlag des Herrn C. an die Kulturforschung lautet, die
Reflexion Uber das eigene Tun nicht an der Stelle aufzugeben, wo die Bedingtheit
dieses Tuns erstmals bewufdt wird. Nein, jetzt gilt es erst recht, diese Reflexion wei-
terzutreiben. Das eigentlich Erstaunliche liegt ja nicht darin, dai die Forschenden in
ihrer Arbeit bestimmten Einfllissen unterliegen. Wirklich erstaunlich ist, da3 die
Forschenden in der Lage sind, sich solcher Beeinflussungen bewuf3t zu werden. Hier
blitzt eine Fahigkeit auf, deren Potential fir die vergleichende Kulturforschung noch
gar nicht systematisch erschlossen worden ist: die Fahigkeit, darliber zu reflektieren,
wie Uberhaupt der eigene Erkenntnisvorgang ablauft, wie ich als Forschende(r) also
Zu bestimmten Deutungen gelange.

Diese Reflexion Uber das eigene Tun |&dt sich in der vergleichenden Kulturfor-
schung vor allem durch zwei Schritte erreichen. Zum einen kdnnen die Fragestel-
lungen entsprechend sorgféltig formuliert werden. Erortert werden sollten dabel
Fragen wie: Welche Begriffe verwenden wir eigentlich? Warum diese, warum nicht



56 Anja Osiander

andere? Welche Vorstellungen verbinden wir damit? Anders ausgedriickt: Eine
stérker reflektierende Kulturforschung legt die Normen offen, die sie fur eine be-
stimmte Deutung einsetzt.

Zum anderen konnen diese Normen ihrerseits reflektiert, das heifd, systematisch
kritisiert werden. Worauf griinden sich denn die verwendeten Vorstellungen? Er-
scheinen diese Begriindungen logisch haltbar? Finden sich darin Widerspriiche?
Oder enthalten sie Aussagen, die sich nicht beweisen lassen? Hier kénnen Erkennt-
nisse entstehen, die in der Tat nicht mehr das Stigma "kulturell kontingent™ tragen,
die also nicht einfach nur deshalb gliltig erscheinen, weil sie in einer bestimmten
Kultur zum common sense gehoren. Durch systematische, kritische Uberpriifungen
kann ein Kontingent von Normen, Begriffen und Vorstellungen zusammengetragen
werden, die nach Mal3gabe menschlicher Vernunft glltig erscheinen - unabhéngig
von kulturellen Kontexten, aber vorbehaltlich weiterer Uberpriifungen.

Besonders der zweite Schritt stellt die vergleichende Kulturforschung vor ganz neu-
artige Herausforderungen. Denn damit wirde der Erdrterung von Werturteilen eine
herausragende Bedeutung in der Forschung eingerdumt werden - in viel stéarkerem
Mal3e as derzeit Ublich. Es mag schwerfallen, sich vorzustellen, wie das aussehen
konnte. Immerhin beruht die européische Wissenschaftsgeschichte der letzten hun-
dert Jahre gerade auf der Annahme, dal3 Werturteile aus wissenschaftlichen Erorte-
rungen herausgehalten werden sollten. Fir die Geistes- und Kulturwissenschaften
haben Wilhelm Dilthey und Max Weber die Wertfreiheit as wissenschaftstheoreti-
sches Programm etabliert (vgl. Scholtz 1997:19 f., 39f) - Dilthey in der 1883 er-
schienenen Einleitung in die Geisteswissenschaften, und Max Weber vor allem in
dem 1904 erschienenen Aufsatz "Die 'Objectivitét' sozialwissenschaftlicher und
sozialpolitischer Erkenntnis®. In den Sozialwissenschaften wirkt auf3erdem bis heute
die Tradition des Positivismus nach - eine nominalistische Tradition, der zufolge
"wissenschaftliches" Erkennen sich darauf beschranken muf3, nach bestimmten Re-
geln Tatsachenbehauptungen aufzustellen (s. dazu kritisch Habermas 1994, Bayertz
1980). Dartiber hinaus mag es sogar geféhrlich erscheinen, Werturteile in der ver-
gleichenden Kulturforschung zuzulassen. Denn damit wirden doch die ideologi-
schen Wertungen aus dem Zeitalter des Imperialismus wieder eingefiihrt, die gerade
Uberwunden werden sollten, oder? - Um solche Vorbehalte auszuréumen, soll im
folgenden noch etwas deutlicher dafir geworben werden, die vergleichende Kultur-
forschung im Sinne einer starkeren Reflexivitét weiterzuentwickeln.

Es geht hier nicht darum, ideologischen Verzerrungen Tir und Tor zu 6ffnen - ganz
im Gegenteil; es geht um Versachlichung. Was macht denn vergleichende Kultur-
forschung zu einer Wissenschaft? Bosartig liel3e sich urteilen: Deuten kann man
viel, wenn der Tag lang ist und die Phantasie bliiht. - Was steckt denn mehr darin als
mehr oder weniger kunstvoll verknipfte Assoziationen? Handelt es sich nicht doch
im Grunde um eine akademische Spielart der Essayistik? Was, um es genauer zu
fassen, hebt denn die vergleichende Kulturforschung Uber den Vorwurf der Belie-
bigkeit hinaus?

Die Antwort lautet einfach; Regeln. Regeln der Darstellung, die sicherstellen, dai3
die Argumentation von anderen nachvollzogen werden kann, so daf3 eine Auseinan-
dersetzung darlber auf einer gemeinsamen Grundlage und mit sachlichen Argu-



Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung 57

menten mdglich ist. Daraus besteht schliefdlich das Projekt "Wissenschaft": Wissen
systematisch zu schaffen, indem durch Kritik die "Spreu” vom "Weizen" getrennt
wird. Deshalb sollten die Forschenden bemiiht sein, verdeckte Wertungen zum Vor-
schein zu bringen. Und deshalb sollten die Normen, die flr eine bestimmte Deutung
eingesetzt werden, nicht einfach beliebig gewahlt werden. Sie sollten zunéchst dar-
aufhin Uberpriift werden, ob sie allgemeinen Anspriichen an eine wissenschaftliche
Argumentation geniigen: Sie sollen sich systematisch und allgemein nachvollziehbar
begriinden lassen.

Ubrigens ist es kein Zufall, da die erkenntnistheoretischen Schwierigkeiten, die
derzeit in der vergleichenden Kulturforschung diskutiert werden, sich ausgerechnet
durch den Text von Kleist so treffend veranschaulichen lassen. Sie sind namlich
nicht neu. Kleist skizziert gleichsam miniaturistisch ein Erkenntnnisinteresse, das
sich durch weite Teile der Debatten in der européischen Aufklarung des 18. Jahr-
hunderts zieht. Den Fluchtpunkt dieser Debatten bildet das BewuRtsein, dal3 ich as
Subjekt am Erkenntnisprozef3 beteiligt bin. Davon ausgehend, wurde darber disku-
tiert, wie sich der Vorgang des Erkennens denn nun genau vollzieht - und wie weit
die menschliche Fahigkeit zu erkennen dabel tatsachlich reicht. Diese Fragen bilden
beispielsweise ein Leitmotiv in den Diskussionen rund um das gigantische (und
dabel Ubrigens durchaus subversive) Projekt der franztsischen Enzyklopédisten (s.
dazu Mensching 1989a,b). Und sie bilden auch den Dreh- und Angelpunkt fur die
erkenntnistheoretischen Erdrterungen von Immanuel Kant. Hier wird das Problem
der Subjektivitat im Erkenntnisprozefd so konsequent diskutiert wie kaum anderswo
in der gesamten europdischen Philosophiegeschichte (s. dazu Baumanns 1997:8).
Deshalb - und nicht aus Nostalgie fir eine Epoche, in der die Hoffnung auf Fort-
schritt und Vélkerversténdigung noch ungebrochener moglich erschien - mag es
sich lohnen, heute noch einmal auf diese Debatten zuriickzugreifen und in den Aus-
einandersetzungen, die Kant, Diderot, dAlembert und andere fihrten, nach Anre-
gungen daflir zu suchen, wie eine stérker reflektierende vergleichende Kulturfor-
schung konzipiert sein kénnte.

Nebenbei bemerkt: Sehr aktuell wirkt auch, wie in den Debatten in der européi schen
Aufklérung erkenntnistheoretische Fragen mit ethischen und politischen Fragen
verknlpft worden sind. Damals mufte der Anspruch auf universell giltige Men-
schenrechte Uberhaupt erst im Widerspruch gegen die Réson real existierender feu-
dalistischer Regime formuliert werden. Das schérfte die Argumente - und das macht
die Diskussionsbeitrdge von damals heute so ergiebig, wenn es darum geht, wie
Manfred Brocker fordert, akute "Begriindungsnéte” in der aktuellen Debatte um die
Universalitdt der Menschenrechte zu tberwinden (Brocker 1997:223f).

4 Statt eines SchluBwortes: Thesen zum " interkulturellen Dialog"

Der Begriff "interkultureller Dialog" ist in Mode, verheif3t er doch einen Briicken-
schlag, eine Versténdigung tber vermutete Unterschiede in Wertvorstellungen hin-
weg. Fragwrdig erscheint es jedoch, wenn gerade dieser Begriff dazu benutzt wird,
grofRartige Dichotomisierungen zwischen vermeintlich gegensétzlichen Weltsichten
zu konstruieren. Davor warnt beispielsweise Amartya Sen, Nobelpreistrager fur



58 Anja Osiander

Okonomie, der lange an der Harvard Universitét lehrte und jetzt am Trinity College
in Cambridge unterrichtet (Sen 1996:4):

I do not doubt the correctness of affirming the basic relevance of values, nor
of noting the wide variability of values. But | am very deeply sceptical of the
usefulness of trying to see value differences in terms of a grand Asia-Europe
dichotomy. It is, | believe, too static an approach, and also too aggregetive,
and we need, | would argue, much more dynamic and discriminating analyses.

Dieser Appell von Sen, namlich mit Unterschieden in Wertvorstellungen differen-
zierter umzugehen, soll abschlief}end aufgegriffen und konkretisiert werden. Wie
konnte denn ein sinnvoller "interkultureller Dialog" gestaltet werden? Dazu lassen
sich vor dem Hintergrund der in diesem Aufsatz entwickelten Uberlegungen fol-
gende Thesen formulieren.

Erstens Interkultureller Dialog setzt voraus, dald zundchst einmal geklart
wird, von welchen Kulturen dabei Uberhaupt die Rede ist.

Das klingt vielleicht selbstverstandlich, ist es aber nicht. Im Gegenteil, hier liegt
gerade der beschwerlichste Teil eines Dialogversuches. Es kann ja nicht darum
gehen, die Mystik bestimmter kollektiver Identitéten fortzuschreiben und gar noch
zu verfestigen. Mit Zuschreibungen der Art pars pro toto (nationalis) ist es nicht
getan, und auch nicht damit, eine Kultur einfach durch den Verweis auf bestimmte
"Traditionen" zu beschreiben - also durch eine Art post hoc ergo propter hoc. Statt
dessen gilt es, historisch und soziologisch genau zu erfassen, unter welchen Bedin-
gungen bestimmte Sinnzusammenhange gesellschaftlich vermittelt wurden (bzw.
werden), um sagen zu konnen: "Diese und jene Vorstellungen sind in diesem und
jenem Gemeinwesen verbreitet." Und es gilt, solche Vorstellungen nicht einfach nur
nach Gutdinken zu beschreiben, sondern sie mdglichst nach allgemeinen Regeln -
wissenschaftlich eben - zu deuten.

Zweitens: Interkultureller Dialog setzt Regeln voraus - Regeln dafir, wie Wert-
vorstellungen systematisch reflektiert werden kdnnen.

Es st ja nichts gewonnen, wenn der "Dialog" sich darin erschopft, dafd unterschied-
liche, womdglich einander sogar widersprechende Positionen vorgestellt werden
und das war's dann. Wenn Uberhaupt, dann geht es an diesem Punkt erst richtig los.
Es geht darum nachzufragen; zu untersuchen, ob vielleicht Unterschiede in den
Umstanden die unterschiedliche Bewertung erkléren; zu prifen, ob die vorgetrage-
nen Begriindungen als widersprichlich oder nicht beweisbar ausgeklammert werden
missen; und an ihrer Stelle nach anderen zu suchen, die nach Mal3gabe menschli-
cher Vernunft stichhaltig erscheinen. Schicht um Schicht wird auf diese Weise der
Zierat abzutragen, der kulturell kontingente common sense”, der die verschiedenen
Vorstellungen umgibt, bis schliefflich der Kern der

sense, der die verschiedenen Vorstellungen umgibt, bis schliefdlich der Kern der
ethischen Aussage zum Vorschein kommt. Mit anderen Worten: Ein Dialog Uber
unterschiedliche Wertvorstellungen ist ein Suchprozef3. Er kann um so besser gelin-
gen, je systematischer er gestaltet wird. Und er fallt um so leichter, je konkreter die
Fragestellung dabei formuliert ist.




Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung 59

Drittens: Interkultureller Dialog sollte ausdriicklich dem Ziel dienen, neue
Snnzusammenhange zu (er-)finden.

Kulturen bestehen aus den Schopfungen menschlichen Handelns; sie sind Prozesse -
versuchen wir einmal, diese Vorstellung ernst zu nehmen. Das heif3t doch: Die Kul-
turen, die wir as Forschende untersuchen, verandern sich laufend - ebenso wie die
Kulturen, in denen wir selbst leben. Vorstellungen von sozialer Gerechtigkeit, von
legitimer politischer Ordnung, von der ethischen Verantwortung der einzelnen und
dhnliche Fragen sind nicht einfach gegeben; sie formen sich aktuell weiter, angeregt
durch bestimmte historische und intellektuelle Erfahrungen. Das erlaubt es auch,
den Diaog selbst a's kulturellen Prozef zu begreifen. Dal? die Beteiligten aus unter-
schiedlichen Sinnzusammenhangen kommen, bildet nur den Ausgangspunkt. Ziel
sollte es dagegen sein, Uber die Zufélligkeiten dieses Ausgangspunktes hinaus zu
gelangen. In der Auseinandersetzung mit anderen Standpunkten kénnen neue, nam-
lich umfassender und besser begriindete Wertvorstellungen entwickelt werden.

Wie klaglich der Versuch eines interkulturellen Dialogs scheitern kann, zeigt die
eingangs geschilderte Begegnung zwischen japanischen Funktiondren und Wirden-
trdgern und dem russischen Gesandten Resanoff. In diesem Fall Uberwog ganz of-
fensichtlich das gegenseitige Befremden. Keinem der Beteiligten gelang es, sich das
"Andere" begreiflich zu machen - darin mehr zu erkennen als einfach nur das Nicht-
Eigene, also den Gegensatz zu dem, was im Rahmen der im eigenen Gemeinwesen
vermittelten Sinnzusammenhénge als common sense einleuchtet. Was fehlte, waren
Verfahren, die Uber den common sense hinausgreifen; was fehlte, waren eine Her-
meneutik, die es erlaubt hétte, Sinnzusammenhange systematisch und nach allge-
mein nachvollziehbaren Regeln zu deuten, und eine Theorie, mit der es mdglich
gewesen wére, das gesellschaftliche Wirken dieser Sinnzusammenhénge zu erfas-
sen. Es bleibt zu hoffen, da3 die vergleichende Kulturforschung den Resanoffs
unserer Tage darin weiter helfen kann, das Andere zu erfassen.

Literaturverzeichnis

Abegglen, James C. 1973: Management and Worker - The Japanese Solution, Toky6 (Sophia University,
Kodainsha International) [enthélt: ders: The Japanese Factory: Aspects of its Social Organization,
1956

Aoki Masahiko 1992: "Decentralization-Centralization in Japanese Organization: A Duality Principle”,
The Political Economy of Japan - Volume 3: Cultural and Social Dynamics, hrsg. von Kumon
Shumpei und Henry Rosovsky, Stanford/CA. (Stanford University Press), 142-169

Aoki Tamotsu 1996: Der Japandiskurs im historischen Wandel - Zur Kultur und Identitét einer Nation,
(Monographien aus dem Deutschen Institut fur Japanstudien 14), Minchen (iudicium) [Original:
‘Nihon bunkaron' no henyd - Sengd nihon no bunka to aidentiti, Toky6 (ChGd Koron) 1990]

Baumanns, Peter 1997: Kants Philosophie der Erkenntnis - Durchgehender Kommentar zu den Haupt-
kapiteln der "Kritik der reinen Vernunft", Wirzburg (K 6nigshausen und Neumann)

Bayertz, Kurt 1980: Wissenschaft als historischer Prozef3 - Die antipositivistische Wende in der Wissen-
schaftstheorie, Miinchen (Wilhelm Fink)

Befu Harumi 1989: "The Emic-Etic Distinction and Its Significance for Japanese Studies"’, Constructs for
Understanding Japan, hrsg. von Yoshio Sugimoto und Ross Mouer, London/ New York (Kegan
Paul), 323-343

Bell et a. 1995: Daniel Bell, David Brown, Kanishka Jayasuriya, David Martin Jones. Towards Illiberal
Democracy in Pacific Asia, London (Macmillan)

Bellah, Robert N. 1985: Tokugawa Religion - The Cultural Roots of Modern Japan, Neuauflage mit
einem neuen Vorwort London (Free Press) [Original 1957]



60 Anja Osiander

Berg, Eberhard/ Fuchs, Martin 1995: "Phénomenologie der Differenz. Reflexionsstufen ethnographischer
Représentation”, Kultur, soziale Praxis, Text - Die Krise der ethnographischen Reprasentation, hrsg.
von denselben, 2.A. Frankfurt/M. (Suhrkamp), 11-108

Brackert, Helmut/ Wefelmeier, Fritz 1990: "Einleitung der Herausgeber", Kultur - Bestimmungen im 20.
Jahrhundert, hg. von denselben, Frankfurt/Main (Suhrkamp), 7-13

Brocker, Manfred 1997: "Einleitung [zum Teil C: Politische Wissenschaft]", Ethnozentrismus- Moglich-
keiten und Grenzen des interkulturellen Dialogs, hrsg. von demselben und Heino Nau, Darmstadt
(Primus), 217-224

Distelrath, Gunther 1996: Die japanische Produktionsweise - Zur wissenschaftlichen Genese einer
stereotypen Scht der japanischen Wirtschaft, (Monographien aus dem Deutschen Institut fir Ja-
panstudien 18), Minchen (iudicium)

Dore, Ronald 1973: British Factory - Japanese Factory: The Origins of National Diversity in Industrial
Relations. Berkeley (University of California Press)

Déring, Ole/ Osiander, Anja 1999: Zur Modernisierung der Ostasienforschung in Deutschland - Kon-
zepte, Strukturen, Empfehlungen, (Mitteilungen des Instituts fir Asienkunde; 305), Hamburg (I nstitut
fur Asienkunde)

Freeman, Michael 1996: "Human rights, democracy and ‘Asian values™; The Pacific Review, 9 (1996) 3,
352-366

Frihwald et al. 1996; Wolfgang Friihwald, Hans Robert Jaul3, Reinhart Koselleck, Jirgen Mittelstral3,
Burkhart Steinwachs: Geisteswissenschaften heute - eine Denkschrift, Frankfurt/Main (Suhrkamp)
1991, 2. Aufl. 1996

Gluck, Carol 1985:; Japan's Modern Myths - Ideology in the late Meiji Period, Princeton/N.J. (Princeton
University Press)

Habermas, Jirgen 1994: Erkenntnis und Interesse, mit einem neuen Nachwort, 11. Aufl. Frankfurt/Main
(Suhrkamp) [Original 1968]

Hall, John Whitney 1959: "The Confucian Teacher in Tokugawa Japan", Confucianismin Action, hg. von
David S. Nivison und Arthur F. Wright, Stanford/CA (Stanford University Press), 268-301

Huntington, Samuel P. 1996: Kampf der Kulturen, Miinchen [Original: The Clash of Civilizations, New
Y ork 1996]

Ishida Takeshi 1992: Meiji seiji shisdshi (Geschichte des politischen Denkens in der Meiji-Zeit), Neu-
auflage Tokyo (Miza) [Original 1954]

Iwata Ryushi 1992: "The Japanese Enterprise as a Unified Body of Employees: Origins and Devel-
opment"”, The Political Economy of Japan - Volume 3: Cultural and Social Dynamics, hg. von Ku-
mon Shumpei und Henry Rosovsky, Stanford/CA. (Stanford University Press), 170-197

Kleist, Heinrich von 1996: Werke in einem Band, 6. Aufl. Mlnchen (Hanser) [Die Schrift "Uber das
Marionettentheater" erschien erstmalsin den Berliner Abendbléttern, 12.-15. Dezember 1810]

Kurozumi Makoto 1994: "The Nature of Early Tokugawa Confucianism", Journal of Japanese Studies,
20 (Frihjahr 1994) 2, 337-375

Lackner, Michael 1998: "Konfuzianismus von oben? Tradition als Legitimation politischer Herrschaft in
der VR China', Landerbericht China: Politik, Wirtschaft und Gesellschaft im chinesischen Kultur-
raum, hg. von Herrmann-Pillath, Carsten und Lackner, Michael, (Schriftenreihe der Bundeszentrale
fir palitische Bildung Bd. 351), Bonn: 425-448

Mensching, Gunther 1989ab: a"Kurze Geschichte der Enzyklopédie"; b:"Die Enzyklopédie und das
Subjekt der Geschichte"; beide in: Jean LeRond d'Alembert: Einleitung zur >Enzyklopadie<, hg. und
mit einem Essay von Guinther Mensching, Frankfurt/Main (Fischer), a133-137, b:138-171

Mouer, Ross/ Sugimoto, Y oshio 1990: Images of Japanese Society - A Sudy in the Social Construction of
Reality, London und New Y ork (Kegan Paul International) (paperback edition) [Original 1986]

Nakane Chie 1970: Japanese Society. London (Weidenfels) 1970. [Original: Tate shakai no ningen
kankei - Tanitsu shakai no riron (Zwischenmenschliche Beziehugen in der vertikalen Gesellschaft -
Theorie einer unilateralen Gesellschaft), Tékyd (K 6dansha) 1967]

Olschleger et a. 1994: Hans Dieter Olschleger, Helmut Demes, Heinrich Menkhaus, Ulrich Méhwald,
Annelie Ortmanns, Bettina Post-Kobayashi: Individualitdt und Egalitét im gegenwértigen Japan.
Untersuchungen zu Wertemustern in bezug auf Familie und Arbeitswelt. (Monographien aus dem
Deutschen Institut fir Japanstudien 7), M iinchen (iudicium)

Ooms, Herman 1984: "Neo-Confucianism and the Formation of Early Tokugawa ldeology: Contours of a
Problem", Confucianism and Tokugawa Culture, hg. von Peter Nosco, Princeton/N.J. (Princeton
University Press), 27-60

Pfulb, Gerhard 1993: Soziale Ordnung als Problem - Auffassungen Uber soziale Ordnung im japanischen
Konfuzanismus, 1660-1750, Bochum (Universitatsverlag Brockmeyer)

Pittau, Joseph 1969: Political Thought in Early Meiji Japan 1868-1889, (Harvard East Asian Series 24),
2. Aufl. Cambridge/Mass. (Harvard University Press)



Gedanken zur vergleichenden Kulturforschung 61

Reisen in Nippon 1990: Reisen in Nippon - Berichte deutscher Forschender des 17. und 19. Jahrhunderts
aus Japan, ausgewahlt und eingeleitet von Herbert Scurla, 6. Aufl. Berlin (Verlag der Nationen)

Robison, Richard 1996: "The politics of 'Asian values", The Pacific Review, 9 (1996) 3, 309-327

Rodan, Gary 1996: "The internationalization of ideological conflict: Asia's new significance", The Pacific
Review, 9 (1996) 3, 328-351

Said, Edward 1978: Orientalism - Western Conceptions of the Orient, London (Penguin Books)

Scholtz, Gunter 1997: “Zum Strukturwandel in den Grundlagen kulturwissenschaftlichen Denkens (1880-
1945)", Geschichtsdiskurs - Bd.4: Krisenbewultsein, Katastrophenerfahrung und Innovationen
1880-1945, hrsg. von Wolfgang Kittler, Jorn Risen, Ernst Schulin in Verbindung mit Gangolf
Hibinger, Jirgen Osterhammel und L utz Raphael, Frankfurt/Main (Fischer), 19-50

Sen, Amartya 1996: "Europe and Asia: Political Economy and Value System”, Talk given at the Plenary
Session of the 7" Engelberg Forum on 26™ March 1996, Mimeograph

Smith, Warren W. Jr. 1975: Confucianism in Modern Japan - A Study of Conservatism in Japanese
Intellectual History, 2. Aufl. Toky6 (Hokuseido) [Original 1958]

Spaulding, Robert M. Jr. 1967: Imperial Japan’s Higher Civil Service Examinations, Princeton/N.J.
(Princeton University Press)

Tanizaki Jun'ichiro 1990: Lob des Schattens, aus dem Japanischen Ubertragen von Eduard Klopfenstein,
5. Aufl. Zirich (Manesse) [Original: "In'ei raisan”, Tokyo (Ch(é Kéron) 1933]



