
 ASIEN, (April 2000) 75, S. 61-80 

Konfuzianismus und Kommunismus in Vietnam 

Nora Luttmer 

Confucianism was introduced to Vietnam by the Chinese occupants in the first 
millennium A.D. Its importance for the political administration increased stead-
ily and reached its climax in the 15th century. From then on Confucianism stag-
nated and lost its integrity until finally the Confucian elite collaborated with the 
French occupants. In 1930 the communist party of Indochina was founded. 
Communist ideas offered an ideological alternative in the fight for national in-
dependence. But the Vietnamese communism could not totally replace Confu-
cianism. Although there are important differences between the two ideologies, 
they have some common aspects. Men like Ho Chi Minh found a way to interpret 
Confucianism in a communist way and to incorporate fundamental Confucian 
virtues into his communist concept. After Ho Chi Minhs death (1969) commu-
nism became more and more totalitarian. Institutions that were orientated to-
wards Confucianism, as there are especially to mention the family and the vil-
lage regained importance for they presented a way to resist state ideology. To-
day Confucian spirit is omnipresent in Vietnam and there is no reason to assume 
that it might lose its importance in the 21st century. 

1 Einleitung 
Die Lehre des Konfuzius1 ist in Vietnam seit fast 2000 Jahren bekannt und bis heute 
tief in der vietnamesischen Gesellschaft verankert. Der Konfuzianismus steht für 
einen hierarchischen, institutionalisierten und zentralisierten Staatsaufbau, betrifft 
aber auch die gesellschaftliche Ebene und trug zur Entstehung eines Verhal-
tenskodex bei. Die konfuzianische Doktrin ist nicht nur ein großes philosophisches 
Theoriengebäude, sondern entwickelte sich in enger Beziehung mit der politischen, 
wirtschaftlichen und sozialen Situation weiter. Ihre Kombination von geistigen und 
praktischen Elementen wurde stets den sich verändernden geschichtlichen Umstän-
den angepasst. 
Die Grundideen des Konfuzianismus bestimmten für Jahrhunderte das Denken der 
Vietnamesen. Die Kommunisten - die Kommunistische Partei Indochinas wurde vor 
70 Jahren gegründet - setzten ihm ihre Idee von der radikalen Umgestaltung der 
Gesellschaft gegenüber, die ihnen nicht zu verwirklichen schien, ohne dass sie den 
Konfuzianismus mit seinen Wurzeln ausrotteten. Dieser Aufsatz soll sich - ange-
sichts der jüngsten Reformentwicklungen in Vietnam - mit der Frage befassen, 
inwieweit ihnen dies gelungen ist oder ob nicht vielmehr der Konfuzianismus den 
Kommunismus überlebt hat. Zur Beantwortung dieser Frage sollen nach einem 
kurzen historischen Überblick zunächst zentrale Vorstellungen beider Ideologien 
                                                 
1  551-479 v. Chr. 



62 Nora Luttmer 

 62

miteinander verglichen werden. Im Anschluss daran soll dargestellt werden, inwie-
weit der Kommunismus in Vietnam verwirklicht wurde und welche konfuzianischen 
Institutionen sich gegen ihn behaupten konnten. Abschließende Bemerkungen be-
ziehen sich dann auf die mögliche Zukunft des Kommunismus in Vietnam. 

2 Die Geschichte des Konfuzianismus in Vietnam 
Der Konfuzianismus wurde in Vietnam während der chinesischen Besatzungszeit in 
der Zeit von 111 v. Chr. bis 939 n. Chr. eingeführt, blieb allerdings trotz weit grei-
fender Bemühungen der Chinesen, das Volk der Viet zu sinisieren, zunächst nur von 
marginaler Bedeutung. Und nach der Befreiung von der chinesischen Oberherr-
schaft 939 unter der Führung Ngo Quyens wandte sich die Bevölkerung Vietnams 
(Nam Viet) sogar wieder völlig von den Lehren der ehemaligen Besatzer ab. Das 
Land wurde nun von Feudalherren und buddhistischen Geistlichen beherrscht. 
Erst als unter der Ly-Dynastie (1009-1225) die territoriale Einheit eine stabile politi-
sche und verwaltungstechnische Organisation erforderte, gewann der Konfuzianis-
mus für die Regierung an Bedeutung. Der Buddhismus, dessen Verbreitung zu die-
ser Zeit ihren Höhepunkt erreichte, konnte keine Voraussetzung für politische 
Strukturen bieten, und die Monarchie begann langsam, sich aus seiner Abhängigkeit 



 Konfuzianismus in Vietnam 63 

 63

Trotz sozialer Neuerungen6 blieb es unter den Nguyen bei dem herkömmlichen 
konfuzianischen Prüfungsprogramm, das für naturwissenschaftliche Fächer keinen 
Platz ließ - und das zu einer Zeit, als in China und Japan bereits der technische 
Rückstand gegenüber den westlichen Nationen erkennbar wurde. Die Gelehrten, die 
sich bislang nur an der traditionellen chinesischen Kultur orientiert hatten, wehrten 
sich gegen jegliche Veränderung. Dies geschah zum einen aus dem Glauben an die 
Tradition, zum anderen aus Angst vor dem eigenen Machtverlust. Die große Gefahr, 
der man durch die Intervention der Franzosen gegenüberstand, schien Keiner wahr-
haben zu wollen. Man war festgefahren im Glauben an das "Mandat des Himmels". 
Statt praktisch etwas zu verändern, suchten Monarch und Mandarine nach einer 
Schwäche in ihrem moralischen Verhalten. Hinzu kam, dass die Ausbreitung des 
Christentums in Vietnam die vietnamesische Regierung und Gesellschaft verunsi-
cherten. Die konfuzianischen Stützpfeiler der Gesellschaft, die so genannten fünf 
Beziehungen,7 der Ahnenkult und die Idee vom Himmelmandat, gerieten in Gefahr, 
da die Christen diese Werte verwarfen und sich ihren Verpflichtungen gegenüber 
Staat und Gesellschaft entzogen. 
In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts kam es dann zu einer radikalen Spaltung 
unter den Gelehrten. Eine mandarinale Faktion am monarchischen Hof von Hue 
versuchte durch Übereinkommen mit den Franzosen ihre Stellung zu wahren, was 
ihr den Vorwurf einbrachte, Monarchie und mandarinale Ränge seien ihr wichtiger 
als die nationale Unabhängigkeit.8 Eine reformwillige Minderheit, vorwiegend Ge-
lehrte in den Dörfern, organisierte dagegen den Widerstand gegen die Franzosen, 
unterlag diesen aber Anfang des 20. Jahrhunderts aufgrund ihrer militärischen, aber 
auch ideologischen Schwäche. 
Mit dem Verlust der nationalen Unabhängigkeit traten die seit langem bestehenden 
Missstände im Mandarinat offen zutage, die von den hohen Funktionären bis dahin 
überspielt worden waren. Der vietnamesische Gelehrte Nguyen Thong verglich in 
einer Fabel die Beamten mit Dämonen im Landesinneren, die für den Verfall des 
Landes verantwortlich seien und die es zu bekämpfen gelte, bevor man die ausländi-
schen Dämonen verjagen könne.9 
Dem Konfuzianismus war durch die französische Okkupation sein universalistischer 
Anspruch entzogen worden. Selbst die konservativen Vertreter des Mandarinats 
waren nun gezwungen, ihre strenge Auslegung des Konfuzianismus einer Kritik zu 
unterziehen. Die große Mehrheit der Mitglieder des alten Regimes verweigerte sich 
den neuen Herrschern und lehnte es ab, ihre administrativen Aufgaben fortzuführen. 
Durch Verhaftungen, Exekutionen und Flucht wurde die Klasse des Mandarinats, 

                                                 
6  1803 ließ Gia Long in Hue eine Nationalakademie eröffnen, in der Schüler aller sozialen Schichten 

gemeinsam und kostenlos unterrichtet wurden. Vgl. Le Thanh Khoi (1969): 282. 
7  Die fünf Beziehungen, in denen die Loyalität eine zentrale Rolle spielt, sind die zwischen Herrscher 

und Untertan, Vater und Sohn, Mann und Frau, älterem und jüngerem Bruder sowie zwischen 
Freunden. 

8  Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 46. 
9  Vgl. Nguyen The Anh (1992): 34. 



64 Nora Luttmer 

 64

insbesondere die der Verfechter der nationalen Idee, aber dezimiert, und der traditi-
onelle Widerstand starb.10 
Das staatliche System, das auf den Prinzipien des Konfuzianismus aufgebaut war, 
zerbröckelte unter der französischen Herrschaft. Die Teilnahme der Vietnamesen an 
der Regierung wurde immer mehr eingeschränkt, an Stelle der alten Beamten 
wurden Kollaborateure eingesetzt. Die traditionellen Institutionen wurden abge-
schafft und durch französische Verwaltungssysteme ersetzt. Der Monarch durfte 
bald nur noch religiöse und rituelle Funktionen ausüben.11 Die Franzosen ließen 
keinen Platz für ein eigenständiges und unabhängiges vietnamesisches Regierungs-
system. Aber auch die Vietnamesen konnten dem nichts entgegen setzen. Aufgrund 
der westlichen Einflüsse waren sie nicht mehr ausreichend vom Konfuzianismus 
überzeugt, um ihn als politische Grundlage des staatlichen Systems gegen die Fran-
zosen zu verteidigen. 
Die Niederlage gegen die Franzosen, der Sieg der Japaner 1905 gegen die Russen 
sowie das Bekanntwerden der Ideen Rousseaus und Montesquieus erschütterten das 
Gedankenbild der vietnamesischen Intellektuellen. Wissenschaft und Demokratie 
wurden zu neuen zentralen Begriffen. Die Franzosen rechtfertigten ihre Kolonial-
herrschaft mit ihrer mission civilisatrice, und ein neues vietnamesisches Bürgertum 
brachte der französischen Kultur den erwünschten Respekt entgegen. Nguyen Khac 
Vien nennt die Gebildeten dieser Zeit, zu denen er sich selbst auch zählt, sacs à 
connaissances, Wissenssäcke, die unfähig waren, ihr Wissen anzuwenden. Dadurch, 
dass die konfuzianische Moral nicht mehr gelehrt wurde, seien die Schüler zu einer 
ideologielosen Masse geworden, die von den Kolonialherren gut zu formen gewesen 
sei. Sie lebten ebenso wie ehemals die hohen Mandarine fern ab vom Volk. Anders 
als die Mandarine hatten sie aber auch ihr Mitspracherecht verloren.12 
Da die französischen Ideale Gleichheit, Freiheit und Brüderlichkeit jedoch nicht mit 
der kolonialen Realität übereinstimmten, breitete sich im vietnamesischen Volk 
Unwille den Kolonialherren gegenüber aus. Das Potential zum Widerstand war 
durchaus vorhanden, es bedurfte allerdings einer politischen Kraft, es zu mobilisie-
ren. 

3 Der Kommunismus als neue politische und soziale Doktrin in 
Vietnam 

Der Kommunismus kam nicht als eine Doktrin unter vielen nach Vietnam, sondern 
als ein Instrument zur Befreiung. Als die Kommunistische Partei Indochinas (ICP) 

                                                 
10  Um die Jahrhundertwende hatten sich innerhalb derjenigen Intellektuellen, die nicht mit den 

Franzosen kollaborieren wollten, zwei Tendenzen herausgebildet, eine royalistische und eine 
demokratische. Dabei waren der Royalist Phan Boi Chau (1867 - 1940) und der Demokrat Phan Chu 
Trinh (1872 - 1926) die zwei bekanntesten Vertreter. Mit der Verhaftung Phan Boi Chaus 1925 und 
dem Tod Phan Chu Trinhs 1926 nahm die Ära der Führung antikolonialer Bewegungen durch 
konfuzianisch gebildete Männer ihr Ende. Vgl. Duiker (1998): 202 ff. Sie waren zwar hinsichtlich 
ihres Ziels erfolglos geblieben, hatten aber Ideale geschaffen für die nachfolgenden Generationen. 
Vgl. Marr (1971): 275. 

11  Vgl. Nguyen The Anh (1992): 245 ff. 
12  Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 48 f. 



 Konfuzianismus in Vietnam 65 

 65

1930 gegründet wurde, hatte der Konfuzianismus als politisches Leitsystem zur 
Überwindung der Kolonialherrschaft bereits versagt. So war es ironischerweise 
gerade der Marxismus,13 der den Nationalisten eine Möglichkeit bot, sich den west-
lichen Herausforderungen entgegenzustellen. Wenn ein Konfuzianer den Kommu-
nismus befürwortete, dann in erster Linie, weil es ein Weg zu nationaler Befreiung 
war. Es war vor allem die revolutionäre Praxis, die die Menschen anzog, nicht die 
akademische Lehre. 
Die ersten Marxisten Vietnams, die zum großen Teil Dorflehrer waren, übernahmen 
die soziale Stellung der konfuzianischen Gelehrten und deren traditionelle Leitposi-
tion im revolutionären Kampf der Bauern.14 Ihnen ging es aber nicht mehr nur um 
soziale Besserung und Unabhängigkeit und auch nicht um die Ersetzung eines 
schlechten durch einen besseren Monarchen innerhalb desselben politischen Sys-
tems, sondern es war erstmals auch ein Kampf um eine neue politische Ausrichtung. 
Das Staatssystem mit dem Monarchen und den Mandarinen an seiner Spitze hatte 
unter der französischen Kolonialherrschaft seine politische Bedeutung ebenso wie 
sein Ansehen und seinen Rückhalt im Volk verloren. Indem nun die Kommunisten 
den Bauern eine neuartige politische und ideologische Perspektive anboten, trafen 
sie den offiziellen mandarinalen Konfuzianismus in seinen Wurzeln und verhin-
derten jegliches Wiederaufleben des alten Systems zu politischer Macht. 
Die Marxisten, die von dem Prestige, das traditionellerweise dem Lehrer zukommt, 
profitieren konnten, lebten wie die alten konfuzianischen Gelehrten mit dem Volk.15 
Die Beziehung zwischen dem Lehrer und dem Schüler war immer noch so eng und 
von konfuzianischer Loyalität geprägt, dass es den Lehrern meist möglich war, ihre 
Studenten für die eigenen Ziele zu gewinnen. 
In der Nähe der Kommunisten zum Volk und der von ihnen, zumindest im Anfangs-
stadium, selbst vorgelebten und nicht nur gepredigten Moral liegt sicherlich ein 
Hauptgrund für die anfängliche Befürwortung und Unterstützung der Kommunisten 
durch das Volk. Sein Kampf gegen die fremden Herrscher war ein Kampf um sozi-
ale Befreiung. Die Grenzen zwischen Nationalismus und Kommunismus ver-
schwammen. 
Aber die Kommunisten übernahmen nicht nur die Rolle der Konfuzinaner, in gewis-
ser Weise hat der Konfuzianismus auch die Entwicklung des Marxismus begünstigt, 
indem er die Reflexion des Menschen auf politische und soziale Probleme zentriert 
und das höchste Ziel des Menschen in die korrekte Ausübung seiner sozialen 
Pflichten projiziert hat. Durch die Diesseitsbezogenheit beider Lehren steht der 
Mensch absolut im Zentrum. Der Konfuzianismus hat nicht zuletzt durch diese 
Diesseitsbezogenheit dazu beigetragen, dass die Vietnamesen in Notsituationen eher 
                                                 
13  Im folgenden werden Marxismus und Kommunismus synonym verwendet. Dies ist damit begründbar, 

dass in Vietnam der Kommunismus v.a. marxistisch (bzw. marxistisch-leninistisch) ausgerichtet war. 
In Südvietnam gab es zwar auch eine starke anti-französische Widerstandbewegung der Trotskisten. 
Die Trotskisten wurden jedoch nach 1945 von der marxistisch-orientierten Viet Minh weitgehend 
eliminiert. Vgl. Duiker (1998): 94 ff. u. 257 f. 

14  Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 50 f. 
15  Konfuzianische Gelehrte, die in den Dörfern oft als Lehrer arbeiteten, lebten ein ähnlich armes Leben 

wie die Bauern. "Coolies mit Füllfederhalter" wurden sie genannt. Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 
50. 



66 Nora Luttmer 

 66

ihre eigenen Kräfte mobilisieren statt sich religiösen Heilserwartungen hinzugeben. 
Der konfuzianisch geprägte Pragmatismus, der in Vietnam bis heute vorherrscht, ist 
mit der atheistischen Richtung des Kommunismus durchaus vereinbar. 
Bei beiden Ideologien stehen universalistische Tendenzen im Vordergrund, die zu 
einer teleologischen, sozialutopischen Endvorstellung eines harmonischen, 
gleichberechtigten Zusammenlebens führen. Beim Konfuzianismus ist dies die 
Gleichberechtigung von persönlichen Fähigkeiten, unabhängig von der sozialen 
Klasse, im Kommunismus ist es eine ausgeweitete Gleichberechtigung innerhalb 
einer staats- und klassenlosen Menschheitsfamilie. Die notwendige Voraussetzung 
für ein derartiges Zusammenleben ist die moralische Vervollkommnung des 
Menschen, die sich in der Praxis jedoch - wie sowohl die Geschichte des 
Konfuzianismus als auch die des Kommunismus gezeigt hat - nicht hat 
verwirklichen lassen. 
Trotz dieser scheinbaren Übereinstimmungen zwischen konfuzianischer und kom-
munistischer Doktrin gibt es doch gravierende Unterschiede zwischen beiden, wie 
der folgende Vergleich zeigt. 

4 Kommunismus und Konfuzianismus – zwei Ideologien im Ver-
gleich 

4.1 Die Gesellschaftstheorie 

Kommunismus und Konfuzianismus wollen beide - wie oben beschrieben - mit 
einer diesseitsbezogenen Doktrin praktische Anleitung geben, um bestehende Miss-
stände zu überwinden. Ihr Ziel, die Herstellung und Stabilisierung einer "guten 
Gesellschaft", stimmt im Grundsatz überein; die Methoden zur Erlangung des Ziels 
divergieren dagegen. 
In der konfuzianischen Doktrin nimmt die innere Harmonie des Menschen eine 
zentrale Stellung ein. Die Selbstkultivierung des Individuums, aufbauend auf der 
kulturellen Tradition, soll zu einer besseren Gesellschaft führen. Das Individuum ist 
die Grundlage für die Festigung eines guten Staates, der wiederum Garant für 
Wohlstand, Glück und Gerechtigkeit innerhalb des Volkes sein soll.16 Das Indivi-
duum soll sich jedoch nicht allein um seiner selbst willen perfektionieren, sondern 
um seine Rolle als soziales Wesen innerhalb der Gesellschaft bestmöglich zu erfül-
len. 
In der marxistischen Theorie ist das Ziel die klassenlose Weltfamilie. Der Weg führt 
nicht über den Menschen an sich, sondern über den radikalen Umbruch äußerer 
Faktoren. Eine Revolution der Massen soll den Staat abschaffen und die Gesell-
schaft von Grund auf verändern. Die individuelle Verantwortung des Menschen tritt 
somit beim Marxismus in den Hintergrund. 
Die Politik Ho Chi Minhs, der einerseits den Individualismus, der für ihn den 
Egoismus verkörperte, bekämpfte, gleichzeitig aber die traditionell-vietnamesische 
                                                 
16  Der Weg zur Perfektionierung des Menschen ist: 1. sich selbst kultivieren, 2. die Familie gut leiten, 3. 

das Land regieren, 4. die Welt befrieden. Vgl. Yeh Kung-Chao (1963): 199 f. 



 Konfuzianismus in Vietnam 67 

 67

Selbstkultivierung des Individuums forderte,17 entsprach jedoch nicht der orthodox-
marxistischen Theorie. Ein Bruch mit der Tradition, wie er nach der Lehre von 
Marx erforderlich war, wurde in der Praxis, insbesondere bei Ho Chi Minh, nicht in 
dieser absoluten Form praktiziert. 
Wichtig ist demnach, den grundlegenden Unterschied der Methoden zur Gestaltung 
der Gesellschaft im Konfuzianismus und im Kommunismus zu erkennen. Der fried-
lichen und kontinuierlichen Verbesserung des einzelnen Menschen im moralischen 
Bereich steht bei den Kommunisten eine totale Revolution auf Gesellschaftsebene 
gegenüber, die Gewalt nicht ausschließt.18 

4.2 Die Staatsidee 

Der Staat ist sowohl im Konfuzianismus wie auch im Marxismus ein zentrales Ele-
ment. Während der Staat jedoch in der konfuzianischen Lehre ein erstrebenswertes 
Ideal verkörpert, stellt er in der marxistischen ein zu überwindendes Instrument der 
Unterdrückung dar.19 
Im Konfuzianismus ist der Staat eine gefestigte Struktur, innerhalb der Moral, Tu-
gend und Humanität realisiert und geschützt werden. Er ist Garant für die Erfüllung 
von Ordnung und Moral. Die notwendigen Bedingungen für die Entwicklung eines 
idealen Staates sind die Entwicklung einer idealen Familie und, als deren notwen-
dige Grundlage, die Entwicklung eines idealen Individuums. 
Die Bedeutung des Staates im Kommunismus steht absolut konträr zu der im Kon-
fuzianismus. Nach der marxistischen Doktrin ist der Staat ein Produkt von unver-
einbaren Klassenantagonismen und ein Instrument der Ausbeutung. Der Staat muss 
vollständig zerstört werden, damit eine ideale kommunistische Gesellschaft ver-
wirklicht werden kann. 
Dabei ist jedoch der Staat nicht gleichzusetzen mit der Nation, denn diese existiert, 
unabhängig vom Staat, weiterhin.20 Für den vietnamesischen Kommunismus sollte 
dies von größter Bedeutung sein. 

4.3 Die Herrschaftsordnung 

Eine reelle Gemeinsamkeit von Konfuzianismus und Kommunismus kann in ihrem 
Verständnis von der Struktur der Herrschaftsordnung gesehen werden. Es darf le-
diglich eine einzige dominierende Staatsphilosophie geben und eine einheitliche, auf 
ideologischer Basis ausgewählte Führungsschicht, hier der Monarch und seine Man-
                                                 
17  Vgl. Wildgruber (1979): 108. 
18  Vgl. Lotter (1984): 138 f. 
19  "Der Staat, zu dem sich die naturwüchsigen Gruppen gleichstämmiger Gemeinden zunächst nur 

behufs der Wahrnehmung gemeinsamer Interessen [...] und wegen des Schutzes nach außen 
fortentwickelt hatten, erhält von nun an ebenso sehr den Zweck, die Lebens- und 
Herrschaftsbedingungen der herrschenden gegen die beherrschte Klasse mit Gewalt 
aufrechtzuerhalten", Karl Marx, zit. n.: Lotter (1984): 329. 

20  "According to Sun Yat-Sen, a 'nation' is constituted by natural powers, such as blood-relationship, the 
way of living, language, religion, and cultural traditions; while a ‚state' is constituted by political 
powers", Fung Hu-Hsiang (1978): 168. 



68 Nora Luttmer 

 68

darine, dort die Partei und ihre Funktionäre. Beiden Herrschaftsformen fehlen eine 
institutionalisierte Opposition und eine Kontrolle der bürokratischen Zentralgewalt 
durch das Volk. 
Beide Regierungssysteme bilden eine hierarchische Struktur. Dennoch wehrte sich 
z.B. Yeh Kung-Chao21 gegen die Ansicht, dass der Konfuzianismus dem Marxismus 
in seiner Regierungsform ähnelt. Seinem Verständnis nach versucht der Kommu-
nismus, das persönliche Wertesystem durch ein personenfremdes zu ersetzen, bei 
dem der Mensch nicht mehr als Selbstwert, sondern als Werkzeug der Staatsall-
macht angesehen wird.22 
Eher als die kommunistische Staatsphilosophie kann die konfuzianische durch das 
Element des sogenannten Himmelsmandats zu einem Instrument oppositioneller 
Kräfte werden. Denn laut Konfuzius sieht und bestraft der Himmel genau das, was 
das Volk sieht und bestraft.23 Wenn also das Mandat des Himmels gleichzusetzen ist 
mit dem Mandat des Volkes, dann steht dem Volk das Recht zu, das Mandat zu 
ändern, dass heißt zu revoltieren. Paul Mus meint, die vietnamesischen Bauern hät-
ten den Machtwechsel in der Augustrevolution von 194524 als Änderung des Him-
melsauftrags begriffen. Sie hätten die Tugend, die sie der mit den Franzosen kolla-
borierenden Monarchie abgesprochen hatten, nun Ho Chi Minh und seiner proviso-
rischen Regierung zugesprochen, deren Programm die Verbindung mit den Bauern 
und deren Traditionen auf kommunaler Ebene herstellen konnte.25 
Die Revolutionskonzeption des Marxismus konnte in Vietnam eine Analogie zur 
kosmologisch verstandenen Revolutionskonzeption herstellen. Im Konfuzianismus 
gibt es sowohl die These von der Vorherrschaft des ly (Prinzip der Dinge) als auch 
die von der Vorherrschaft des khi (Substanz der Dinge). Die Vertreter des ly sahen 
den Ursprung der königlichen Macht im Himmel, die Vertreter des khi eher im 
Volk.26 Diese Ambivalenz zwischen den Polen der Herrschaft des Volkes und der 
des Himmels bestand schon zu Zeiten von Menzius (ca. 371-289), wobei sich Men-
zius für das khi, das Volk, aussprach.27 Für Ho Chi Minh lag in Übereinstimmung 
mit Menzius die Macht ebenfalls beim Volk. Die Macht des Volkes, die der Kom-
munismus proklamiert, widerspricht demnach nicht unbedingt dem Konfuzianismus. 

4.4 Die Rolle des Individuums 

Sowohl in der konfuzianischen als auch in der kommunistischen Geschichtsauffas-
sung spielt der einzelne Mensch zugleich eine aktive und eine passive Rolle. Im 
                                                 
21  Yeh Kung-Chao: geb. 1904; 1935-39 Prof. für englische Literatur in Peking; 1949-58 Außenminister 

der nationalchinesischen Regierung. 
22  Vgl. Yeh Kung-Chao (1963): 202. 
23  Vgl. Yeh Kung-Chao (1963): 200 f. 
24  Die Augustrevolution (1945) war ein von Ho Chi Minh, dem Führer der Kommunistischen Partei 

Indochinas (ICP) organisierter Aufstand. Die Kommunisten, insbesondere die Frontorganisation der 
ICP, die Viet Minh, nutzten das nach der japanischen Kapitulation entstandene Machtvakuum für 
sich aus. Die Augustrevolution ging als Ausgangsdatum für die Ausrufung der Demokratischen 
Republik Vietnams (2.9.1945) in die Geschichte ein. Vgl. Duiker (1998): 19 f. und Marr (1997).  

25 Vgl. Mus (1952): 23-35. 
26  Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 42. 
27  Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 47. 



 Konfuzianismus in Vietnam 69 

 69

Marxismus nimmt der Mensch einerseits aktiv Einfluss auf die Geschichte, ande-
rerseits wird die gesamte menschliche Gedankenwelt, und somit der Mensch an 
sich, bestimmt von den sozialen und wirtschaftlichen Verhältnissen. 
Die Polarität von Aktivität und Passivität wird für den Konfuzianer vor allem im Yi 
Jing deutlich.28 Konfuzius drückt diese Beziehung mit dem Begriffspaar Ewigkeit 
und Wandel aus. Für ewig ist der Mensch geprägt vom historischen Erbe der Tra-
dition. Unter Beachtung der traditionellen Werte muss er dagegen aktiv danach 
streben, sich im Geschichtsprozess dem Wandel der Gegebenheiten anzupassen und 
Neues zu kreieren. Passivität und Aktivität verhalten sich komplementär. 
Trotz vergleichbarer Ausgangspunkte wird ein Unterschied deutlich. Im Konfuzia-
nismus wirken die menschlichen Ideen und die sozialen Gegebenheiten dynamisch 
miteinander: Die Menschen können von äußeren Umständen beeinflusst werden, 
gleichzeitig haben sie aber auch immer einen Einfluss auf die Gegebenheiten der 
Epoche. Die marxistische Aussage "das Sein bestimmt das Bewusstsein" weist dar-
auf hin, dass die sozialen Gegebenheiten die menschlichen Ideen bestimmen. Im 
Marxismus scheint der Mensch den sozialen Verhältnissen ausgeliefert, obwohl 
letztendlich auch hier wieder die menschlichen Aktivitäten diese Begebenheiten 
mitbestimmen müssen, da sonst die Revolution nicht möglich wäre. 

4.5 Die Wertvorstellungen 

Die Vorstellung einer Werteordnung geht von der zugleich aktiven und passiven 
historischen Rolle des Menschen aus. Im Gegensatz zur konfuzianischen Philoso-
phie, bei der die Frage nach dem richtigen individuellen Handeln in den verschie-
denen Bereichen der sozialen Beziehungen im Mittelpunkt der Ethik steht, wird 
diesem Aspekt im Kommunismus nur geringfügige Bedeutung zugestanden. Dem 
konfuzianischen Glauben an unveränderliche, zeitlos gültige menschliche Werte 
und Wertordnungen steht im Kommunismus ein epochebedingter Relativismus 
gegenüber: Moralvorstellungen werden von der jeweils herrschenden Klasse 
geformt. 
In der kommunistischen Theorie werden die Ursachen bestehender Probleme in 
sozialen Missständen gesucht. Im Konfuzianismus dagegen wird die Moral bzw. der 
Mangel an Moral als Ursprung für Probleme verantwortlich gemacht. 
In diesem Zusammenhang ist auch der marxistische Begriff der Selbstentfremdung 
zu sehen. Selbstentfremdung ist für Marx hervorgerufen durch das Privateigentum 
und die kapitalistische Gesellschaft. Im Konfuzianismus wäre sie dagegen eher in 
einer inneren Selbstentfremdung des Individuums zu sehen. 
Der betont hohen Bewertung der Tradition im Konfuzianismus steht die Radikalität 
der Schaffung eines neuen Menschen im Kommunismus gegenüber. Der Konfuzia-
ner pflegt Altes, der Kommunist baut Neues. 

                                                 
28  Konfuzius bezog sich in seinen Äußerungen auf die fünf kanonischen Schriften, zu denen das Yi Jing 

(Buch der Wandlungen) zählt. Dies ist eine philosophische Abhandlung über das Werden und 
Vergehen in der Natur. Konfuzius darf jedoch nicht als Verfasser dieser kanonischen Schriften 
angesehen werden. Vgl. Maspero (1981): 59 und Fung Yu-Lan (1966): 39. 



70 Nora Luttmer 

 70

4.6 Die Lebensziele 

Diametral entgegengesetzt ist das Lebensgefühl, das hier die konfuzianische, dort 
die kommunistische Weltanschauung durchströmt und sich in Philosophie, Politik, 
Gesellschaft und Kunst manifestiert. Auf der einen Seite steht das konfuzianische 
Streben nach der Reflexion kosmischer Harmonien in der Ordnung und dem Ablauf 
der menschlichen Welt, nach der Wahrung der Mitte und nach dem Einfügen des 
Menschen und all seiner Produkte (z.B. der Architektur) in die regelmäßigen Ge-
setzmäßigkeiten der Natur. Dem steht auf der anderen Seite das kommunistische 
Postulat des Klassenkampfes, verbunden mit der maximalen Beherrschung der 
Natur, gegenüber. 
Im Konfuzianismus sollen sich die verschiedenen Interessen konfliktlos ergänzen, 
wogegen im Kommunismus der Klassenkampf einen unvereinbaren Konflikt der 
Klassen voraussetzt. 
In der ursprünglichen Lehre des Konfuzius schließt das Streben nach Tugend Pro-
fitstreben aus. In der Geschichte des Konfuzianismus hat sich die Idee des Pro-
fitstrebens dann jedoch relativiert, wobei unterschieden wird zwischen privatem 
egoistischen Interesse und allgemeinem öffentlichen Interesse. 
Wie schon in China standen auch in Vietnam die Händler in der sozialen Hierarchie 
unter den Gelehrten, den Bauern und den Handwerkern auf der niedrigsten Stufe. 
Weder Konfuzius noch Menzius haben sich aber gegen den Handel ausgesprochen. 
Seine Herabstufung ist wohl eher auf Konflikte mit der Bürokratie und das Interesse 
des Staates an wirtschaftlicher Kontrolle zurückzuführen als auf konfuzianische 
Antipathie gegenüber dem Handel. 
Die Kritik des Konfuzianismus am Profitstreben bezieht sich auf den selbstsüchti-
gen Profit, der lediglich individuellen Interessen dient. Der Profit als Gut der Ge-
meinschaft ist dagegen positiv zu bewerten. Zwar bietet der Konfuzianismus damit 
nicht direkt eine ethische Rechtfertigung für Gewinnstreben, aber er lehnt es auch 
nicht in so radikaler Form ab wie der Kommunismus. 
In diesem Zusammenhang ist die Sparsamkeit zu nennen, die das Leben der Viet-
namesen mit bestimmt. Anders als in vielen anderen Ländern, z.B. in buddhisti-
schen, wo das verdiente Geld oft sofort wieder zu konsumtiven Zwecken ausgege-
ben wird, da Geldanhäufung nicht mit dem Glauben vereinbar zu sein scheint, in-
vestiert ein Vietnamese gewöhnlich seinen Gewinn. Da Reichtum, der sich in dieser 
Agrargesellschaft vor allem durch Landbesitz widerspiegelt, aber auch als Raffgier 
und Egoismus abgetan wird und zudem zu Spenden und Einladungen nötigt, wird er 
nach außen hin nur bedingt demonstriert. 

5 Die marxistische Lehre und ihre Verwirklichung in Vietnam 

5.1 Die vietnamesische Kultur als Grundlage für den praktizierten Kommu-
nismus 

Die dargestellten Gemeinsamkeiten und Unterschiede von Kommunismus und Kon-
fuzianismus lassen die Frage aufkommen, ob die vietnamesische Gesellschaft, die in 



 Konfuzianismus in Vietnam 71 

 71

allen Lebensbereichen jahrhundertelang von den Ideen des Konfuzianismus be-
einflusst war, einfach alle konfuzianischen Verhaltensformen zugunsten kommu-
nistischer ablegen konnte oder wollte. Dies ist kaum vorstellbar; vielmehr ist eher 
anzunehmen, dass die kommunistischen Ideen die konfuzianischen Vorstellungen 
nur überdeckt oder für sich interpretiert haben. In der gesellschaftlichen Praxis der 
Kommunisten sieht man denn auch deutlich, dass der Kommunismus den Konfuzia-
nismus nie vollkommen verdrängen konnte. In gewisser Weise kann hier sogar von 
einem Synkretismus gesprochen werden, dass heißt von der Einbindung neuer Ideen 
in den traditionellen vietnamesischen Rahmen. 
Der vietnamesische Kommunismus nimmt gegenüber der internationalen kommuni-
stischen Bewegung eine ähnliche Stellung ein wie ehemals der vietnamesische Kon-
fuzianismus gegenüber dem klassischen chinesischen Konfuzianismus. Vietnam 
brachte weder unter den Konfuzianern noch unter den Kommunisten große Theore-
tiker hervor. Die Vietnamesen integrierten vielmehr auf pragmatische Weise die 
gegebenen Theorien in das konkrete soziale Leben. 

5.2 Kommunismus und vietnamesische Tradition und Moral 

Viele der führenden Kommunisten, unter anderem Ho Chi Minh, sind aus dem kon-
fuzianisch geprägten Bildungssystem hervorgegangen. Auch wenn sich die Kom-
munisten nicht zu konfuzianischen Werten bekannten und diese sogar öffentlich 
anklagten, muss immer der konfuzianische Hintergrund gesehen werden, der das 
Denken der Vietnamesen, auch der kommunistisch gesinnten, in seinen Grundzügen 
beeinflusste. 
Der ehemalige Generalsekretär der ICP Truong Chinh29 tendierte zu einer orthodox-
doktrinären Position und verlangte eine vollkommen neue Moral. Ho Chi Minh 
dagegen sah den Kommunismus eher von der pragmatischen Seite. Er wollte weder 
westliche Formen kopieren noch sich am chinesischen Modell orientieren, sondern 
den für Vietnam bestmöglichen Weg suchen, um sein Volk von fremder Herrschaft 
und sozialer Ungleichheit zu befreien.30 
Die Politik Ho Chi Minhs stand immer in Bezug zur vietnamesischen Geschichte. 
Dies ist vergleichbar mit derjenigen von Sun Yatsen, dessen Idee es war, das chine-
sische Kulturerbe mit dem fortschrittlichen Wissen des Auslandes zu verknüpfen, 
um eine Grundlage für die nationale Erneuerung zu schaffen, oder auch mit Mao 
Zedongs Versuch, den Marxismus zu sinisieren. 
Ho Chi Minh wollte die kulturelle Identität des vietnamesischen Volkes bewahren. 
Dabei kann jedoch nicht behauptet werden, dass er die traditionellen moralischen 
Werte um ihrer selbst willen betonte. Moralische Tugenden wurden im Kommunis-
mus ebenso wie ehemals im Konfuzianismus als politisches Instrument benutzt. Ho 

                                                 
29  Truong Chinh (1907-1988) wird als der einzige wirklich radikale Theoretiker der kommunistischen 

Führung bezeichnet. Er war von 1981-1987 Staatschef Vietnams. Seitdem er 1941 zum 
Generalsekretär der Kommunistischen Partei Indochinas (ICP) gewählt worden war, spielte er eine 
führende Rolle in der Partei. Vgl. Duiker (1998): 259. 

30  Vgl. die Rede von Ho Chi Minh zum Beginn des ersten Kurses über Parteitheorie an der Nguyen Ai 
Quoc Schule, 7.9.1957, in: Wildgruber (1979): 77 f. 



72 Nora Luttmer 

 72

Chi Minh versuchte durch seine Politik, den Kommunismus in eine historische 
Kontinuität mit der Vergangenheit zu setzen. Zu diesem Zwecke sollten Traditionen 
nicht unterdrückt, sondern kritisch neu bewertet werden. 

Rückwärts gewandte Traditionen sind [...] große Feinde [...]. Aber dennoch 
dürfen wir sie nicht unterdrücken, sondern müssen uns bemühen, sie zu korri-
gieren.31 

Alles, was das nationale Gefühl stärken und somit zum nationalen Kampf beitragen 
konnte, sollte gepflegt werden. Als ein Mittel der Propaganda wurde in diesem Zu-
sammenhang z.B. die Tradition der nationalen Befreiungskämpfe mythologisiert. 
Die Masse der bäuerlichen Bevölkerung wurde durch die Verwendung historisch-
nationalistischer und antikolonialer Motive sowie durch das Versprechen sozialer 
Verbesserungen angesprochen. Mit einfacher Propaganda wurden die Bauern zu-
nächst für die kommunistische Partei gewonnen und dann in relativ festen Struktu-
ren organisiert, während Widerstandleistende isoliert, eingeschüchtert, exemplarisch 
bestraft oder eliminiert wurden.32 
Mit ihrer revolutionären Moral schlossen die vietnamesischen Kommunisten direkt 
an konfuzianische Werte an: Ho Chi Minh übernahm die fünf Kardinaltugenden des 
Konfuzianismus (Humanität, Gerechtigkeit, Wissen, Loyalität und Pietät) in das 
neue System, änderte aber ihren Bezugspunkt von der Familie und der traditionellen 
Gemeinschaft hin zum Kameraden, zur Partei und zum Vaterland.33 
Auch die politische Moral des vietnamesischen Kommunismus ist zum Teil eine 
Auslegung der konfuzianischen Doktrin und stimmt mit dem konfuzianischen 
Prinzip der Erziehbarkeit des Menschen zu tugendhaftem Verhalten überein: Kader 
und Parteimitglieder müssen als Vorbilder stehen; sie müssen Respekt vor der Sou-
veränität des Volkes haben. Dies folgt dem Ausspruch des Menzius, nach dem das 
Interesse des Volkes alles sei, das Interesse der Nation weniger und das Interesse 
des Königs gar nichts.34 
Das in gewisser Weise für den Kader übernommene Ideal des quan tu35 setzt diesen 
indirekt mit dem Mandarin gleich. Er soll als Vorbild dienen, sich nicht von Reich-
tum blenden lassen und weder vor Gefahren noch vor Armut zurückschrecken. Der 
quan tu als Mann, der die Fähigkeit haben sollte, dem politischen Druck von außen 
zu widerstehen, den Wohlstand der Menschen zu sichern und neue Einflüsse best-
möglich zu nutzen, also ein Mann, der Rebell, Innovator und Beschützer des 
Wohlstandes und der Freiheit zugleich ist, wird somit sowohl von den 
Kommunisten wie von den Konfuzianern als Ideal vorgestellt.36 

                                                 
31  Ho Chi Minh, zit. n.: Wildgruber (1979): 31. 
32  Vgl. Wildgruber (1979): 65 ff. u. 91 ff. 
33  Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 54 und Vu Hoa (1994): 74 f. Zur revolutionären Moral vgl. 

außerdem Ho Chi Minh, in: Wildgruber (1979): 108. 
34  Vgl. Rousset (1978): 60. 
35  Quan tu, ein zentraler Begriff der konfuzianischen Moral, ist schwer ins Deutsche übertragbar. Im 

Englischen wird quan tu oft mit confucian gentleman übersetzt. Quan tu ist ein Mensch, der sich 
durch Selbstkultivierung zu moralischer Perfektion geführt hat und diese lebt. 

36  Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 52 ff. 



 Konfuzianismus in Vietnam 73 

 73

Die Marxisten nahmen also in ihrer Werteordnung die konfuzianische Tradition in 
Anspruch. Ho Chi Minh ebenso wie andere führende Kommunisten bezogen sich 
oft, z.B. durch den Gebrauch von Zitaten aus den konfuzianischen Büchern, auf den 
Konfuzianismus. Sie versuchten, die traditionelle Moral auf ihr Gesellschaftsmodell 
anzuwenden, betonten die charakterliche Vervollkommnung des Individuums, das 
Lernen, die Treue und andere konfuzianische Tugenden. Insbesondere Gemein-
schaftsgefühl und Humanismus (nhan) wurden von Ho Chi Minh als traditionelle 
Werte gepriesen, die notwendig seien für den Kommunismus. Ho Chi Minh hat 
diesbezüglich nicht nur Elemente aus dem Konfuzianismus verwendet, sondern 
auch aus westlichen Moralvorstellungen (Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit, De-
mokratie und die Nächstenliebe des Christentums).37 
Allgemein läßt sich über Vietnam sagen, dass hier durch die Geschichte hindurch, 
zumindest als Idealvorstellung, die Moral über dem Gesetz stand. Allgegenwärtiger 
Moralismus kann somit auch als ein Merkmal der vietnamesischen revolutionären 
Ordnungskonzeption betrachtet werden. Nguyen Khac Vien38 führt dies direkt auf 
das konfuzianische Erbe zurück.39 
Ho Chi Minh hob schon 1921 hervor, dass die historischen Gegebenheiten in Viet-
nam dem Kommunismus eine bessere Voraussetzung zu bieten hätten, als dies in 
Europa der Fall sei.40 Die Geschichte beweist allerdings auch, dass Vietnam auf-
grund seines konfuzianischen Erbes meist erfolgreicher im Widerstand gegen Druck 
von Außen war als in der Abwehr von Machtmissbrauch im Inneren. Dies zeigte 
sich auch, als nach dem Tod Ho Chi Minhs im Jahr 1969 die Macht der Staatsbe-
amten unantastbar wurde. Die Moral und die Tugend, zu der sie unter Ho Chi Minhs 
Führung angehalten worden waren, verloren sich in zunehmender Bürokratie und 
Korruption. 
Dass der Konfuzianismus seine Wirkungsmächtigkeit auch unter den Kommunisten 
nicht vollständig einbüßte, zeigt sich darüber hinaus auch in der Behauptung seiner 
Institutionen. 

6 Die Behauptung der konfuzianischen Institutionen Familie, Dorf, 
Schule und Staat gegenüber der kommunistischen Ideologie 

6.1 Die Familie 

Die Familie wird im Konfuzianismus als Urmodell des Staates betrachtet, als höch-
ster Bezugspunkt individueller Loyalität. Der Konfuzianismus dient als Familien-
ethik, bestimmt die Familienhierarchie, intensiviert den Zusammenhalt und erhält 
diesen durch die Ahnenverehrung über den Tod hinweg aufrecht. 
Der Kommunismus als Gesellschaftssystem, das für sich absolute Neuerung bean-
sprucht, wollte neben dem Staat auch die Familie, in der sich ihm zufolge alle Ge-
                                                 
37  Vgl. Dao Phan (1990): 227. 
38  Nguyen Khac Vien (geb. 1913), Schriftsteller; Parteimitglied, später aber auch Kritiker des 

kommunistischen Regimes. 
39  Vgl. Wildgruber (1979): 117 f. 
40 Vgl. Rousset (1978): 59. 



74 Nora Luttmer 

 74

gensätze treffen, die sich später in Staat und Gesellschaft entwickeln, revolutionie-
ren. Marx verstand die Ehe als eine Produktionsgemeinschaft, in der zwischen den 
Mitgliedern nicht Gleichheit, sondern vielmehr Abhängigkeit besteht. Diese Art der 
Ehe wollte er durch ein neues, gleichberechtigtes (Liebes-)Verhältnis ersetzen.41 
Die vietnamesischen Marxisten, die die konfuzianisch geprägte Familie in ihrer 
bestehenden Form angriffen, kritisierten unter anderem, dass die traditionelle Fami-
lie sich den kommunistischen Idealen entgegenstelle.42 Für die strenge hierarchische 
Ordnung der Familie und die hieraus resultierende untergeordnete Stellung der Frau 
wurde der Konfuzianismus verantwortlich gemacht. Im Zuge verschiedener Bewe-
gungen versuchten sie daher, das Familiensystem zu verändern. Sie wollten die 
traditionellen Gebräuche und Ordnungen innerhalb der Familie abschaffen oder 
zumindest abschwächen. 
Die Frau stand in der vietnamesischen Hierarchie unter dem Mann - wobei sie im 
Vergleich zur chinesischen oder japanischen Frau allerdings eine bessere Stellung 
innehatte. Der Hong-Duc-Code (1483) gestand der Frau sogar gleiche Erbrechte zu 
sowie das Recht auf Scheidung, das in der Praxis allerdings selten zum Tragen 
kam.43 Erst unter dem orthodoxen Konfuzianismus der Nguyen wurden die Rechte 
der Frau stark beschnitten. Während der kommunistischen Zeg(n)-1.4b d[e



 Konfuzianismus in Vietnam 75 

 75

Obwohl die gegenwärtigen wirtschaftlichen und sozialen Veränderungen, zumindest 
in den Stadtgebieten, auf eine Lockerung der familiären Strukturen hindeuten, wird 
die Familie weiterhin der stabilste soziale Faktor bleiben. 

6.2 Das Dorf 

Die vietnamesische Dorfgemeinde, vor allem in den traditionellen Siedlungsgebie-
ten der Viet in Nord- und Mittelvietnam, war in vorkolonialer Zeit eine Gemein-
schaft, in der allgemeine Aufgaben zwar unter der Oberaufsicht der Beamten des 
Staates, in wesentlichen Teilen aber autonom von Seiten des Dorfes geleitet wurden. 
Die Dörfer waren klassenstrukturierte, patriarchalisch ausgerichtete Hierarchien. 
Der hierarchische Rahmen dominierte das Dorfleben auf allen Ebenen, vom einzel-
nen Haushalt bis hin zur kommunalen Ebene. 
Im Laufe des 20. Jahrhunderts haben sich die alten Dorfstrukturen und die traditio-
nelle Selbstverwaltung stark zurückgebildet. Bereits unter den Franzosen wurde die 
autonome Verwaltungsform des Dorfes eingeschränkt. Mit der Ablösung der tradi-
tionellen dörflichen Verwaltung durch das revolutionäre kommunistische Volks-
komitee wurde das Dorf dann vollständig in die umfassende staatliche Administra-
tion integriert. Während der Staat unter der konfuzianischen Doktrin nur die Ge-
meinschaften der halbautonomen Lokalverwaltungen der Dörfer kannte, sich aber 
nie an die Individuen wandte, konfrontierte der Kommunismus diese nun direkt mit 
der zentralen Gewalt. 
Durch die Landreform in Nordvietnam (1953-57) änderten sich nicht nur die Be-
sitzverhältnisse und somit die objektive Struktur der Dorfgemeinschaft, vielmehr 
riss die Landreform das Dorf aus seiner traditionellen spirituellen Beziehung zum 
Land heraus. Viele Dorfgemeinschaftshäuser (dinh), Pagoden und Familientempel 
wurden zerstört. Die dinh waren administratives, kulturelles und religiöses Zentrum 
des Dorfes. In dieser Funktion wurde ihre Zerstörung als die Zerstörung der Wur-
zeln der ländlichen Gesellschaft angesehen.45 
Der Versuch, die religiösen Aktivitäten der Bevölkerung zu überwachen, zu syste-
matisieren oder gar zu zerstören, stieß auf Widerstand.46 Obwohl der kommunisti-
sche Staat immer wieder versuchte, religiöse Feste und traditionelle Feiern zu ver-
bieten, schaffte er es jedoch nie, sie vollständig zu unterbinden.47 So fanden, wenn 
auch inoffiziell und in kleinerem Rahmen, Pagodenfeiern und daoistische Rituale 
weiterhin statt. Finanziell aufwändige Festlichkeiten, wie Hochzeiten und Totenfei-
ern, wurden jedoch in ihrer traditionellen Form meist eingestellt. Diesbezüglich 
hatte es schon vor 1945 seitens vietnamesischer Intellektueller Kritik an dem hohen 
finanziellen Aufwand gegeben.48 Bereits die Franzosen hatten versucht, dem Bank-
rott von ärmeren Dorfbewohnern, hervorgerufen durch aufwändige Feiern, entge-
genzuwirken. Ihre Gesetze konnten sich jedoch gegen die dörflichen Bräuche nicht 

                                                 
45  Vgl. Nguyen Duc Nhuan (1992): 365. 
46  Vgl. Nguyen Duc Nhuan (1992): 372. 
47  Vgl. Luong Hy V. (1993): 289 ff. 
48  Hier ist beispielsweise der Schriftsteller Ngo Tat To (1894-1954) zu nennen. Vgl. Duiker (1998): 168 

und Ngo Tat To (1977). 



76 Nora Luttmer 

 76

durchsetzen und verschlimmerten die finanzielle Lage der Ärmsten sogar noch 
zusätzlich.49 
Die alte konfuzianische Dorfhierarchie hat sich im letzten Jahrhundert starkt relati-
viert und ist in ihrer ursprünglichen Form kaum wieder herstellbar. Die konfuzia-
nisch geprägte Ordnung der Dorfverwaltung ist abgeschafft. Die Feiern im dinh 
nehmen zwar seit den achtziger Jahren zu und haben großen Zulauf aus allen 
Schichten und Altersklassen der Bevölkerung. Sie haben allerdings nicht mehr viel 
mit den früheren strengen Ordnungen auf Verwaltungsebene zu tun; sondern sind 
vielmehr Volksfeiern und dienen dabei der religiösen Verehrung des Dorfschutz-
geistes, wobei viele Glaubenselemente in Vergessenheit geraten sind.50 
Ende der achtziger Jahre begann die kommunistische Führung die strengen religiö-
sen und kulturellen Auflagen zu lockern. Rituale und Festlichkeiten konnten wieder 
intensiviert werden. So nahmen neben rein religiösen Feiern Geschenkaustausch 
und Bankette an Größe und Aufwand drastisch zu. Hochzeiten und Totenfeiern, die 
lange nur in einem sehr begrenzten Rahmen begangen werden durften, nahmen 
wieder gewaltige Ausmaße an.51 
Die Reformen und das Aufleben der alten Bräuche auf Dorfebene stehen in enger 
Verbindung mit dem einsetzenden soziokulturellen Wandel und ideologischen Um-
orientierungen. Einerseits durch die wachsende Wirtschaft ermöglicht, wurden sie 
andererseits durch den vietnamesischen Staat nicht mehr wesentlich behindert, da 
dieser seine Kräfte seit Ende der 80er Jahre mehr auf die wirtschaftliche Entwick-
lung und politische Stabilisierung als auf die ideologische Indoktrinierung konzen-
trierte. So werden mittlerweile die religiösen und kulturellen Traditionen nicht mehr 
als Dekadenz abgetan, sondern als nationale Werte hoch gelobt. Dies geschieht in 
der Hoffnung, wieder eigene Werte als Gegenkraft zu den "neuen kapitalistischen" 
Werten zu schaffen.52 
Während die traditionellen Feiern und die religiösen Riten zwar wieder stark zu-
nehmen, ist die traditionelle Dorfgemeinschaft als soziales System allerdings weit-
gehend verkümmert. Die konfuzianischen Moralvorstellungen, die in der Vergan-
genheit den vielfach übertriebenen Ausgaben unter dem Namen der Tugendhaftig-
keit Einhalt gebieten sollten, scheinen in der heutigen Zeit oft zu fehlen und können 
die entstehenden sozialen Probleme nicht verhindern. In abgeschwächter Form aber 
scheint der Konfuzianismus innerhalb des Dorfes weiterhin die zwischenmenschli-
chen Beziehungen zu beeinflussen. 

6.3 Die Schule 

Obwohl die vietnamesischen Kommunisten die traditionelle Bildung heftig kriti-
sierten, waren sie sich der Notwendigkeit eines guten Bildungssystems bewusst. 
Unter der Kolonialherrschaft war die allgemeine Volksbildung stark zurückgegan-
gen; 1945 starteten die Kommunisten daher ein landesweites Alphabetisierungspro-
                                                 
49  Vgl. Großheim (1997): 97 ff. 
50  Vgl. Endres (1999). 
51  Vgl. Luong Hy V. (1993): 270 ff. 
52  Vgl. Tran Ngoc Them (1997): 217.  



 Konfuzianismus in Vietnam 77 

 77

gramm. Dies war gekoppelt mit dem Versuch, ein modernes vietnamesisches Schul-
system zu entwickeln. Die dabei vorgesehene Verbindung von Theorie und Praxis 
bedeutete einen krassen Gegensatz zum rein humanistisch-theoretisch ausgerichte-
ten konfuzianischen System. 
Seit den sechziger Jahren bestand dann in Nordvietnam ein durchaus beeindrucken-
des Bildungssystem: Jedes Dorf besaß eine Vor- und Grundschule und die Armee, 
Staatsbetriebe und Genossenschaften förderten die Ausbildung ihrer Beschäftigten 
durch Fortbildungskurse. Der entscheidende Mangel des Systems, den auch die 
Partei anerkannte, war die Qualität der Bildung.53 
In den letzten zehn Jahren nun wurde das vietnamesische Bildungswesen immer 
mehr dem Verfall preisgegeben. Der Anteil des Bildungsbudgets am Gesamtstaats-
haushalt wurde permanent gesenkt, die Lehrkräfte werden heute schlecht bezahlt 
und müssen weitere Berufe annehmen, um überleben zu können. Korruption durch-
dringt das Bildungssystem: Zu steigenden Schulkosten kommen die mittlerweile 
notwendig gewordenen Bestechungsgelder für Zulassungen und gute Noten hinzu. 
Für viele Familien ist die Schulbildung ihrer Kinder damit finanziell nicht mehr 
tragbar. Zudem werden, seit sich die Familienwirtschaft wieder stärker ausbreitet, 
viele Kinder zum Mitarbeiten zu Hause behalten. 
Viele Vietnamesen, die den rapiden Niedergang des Bildungssystems mit Sorge 
beobachten, befürchten, dass mit der Bildung auch die Vermittlung von moralischen 
Werten zurückgeht, und dadurch der Anstieg sozialer Probleme und Konflikte ge-
fördert wird. Denn - so die Ansicht von Nguyen Duc Minh, Mitarbeiter eines Bil-
dungsinstitutes in Hanoi - auch heute leben im Bildungswesen noch einige Elemente 
des Konfuzianismus fort, wie z.B. die Betonung der moralischen Instruktion.54 
Als Stütze eines staatlichen Konfuzianismus ist die Schule zwar schon vor der Zeit 
der Kommunisten verschwunden, als Vermittlerin traditioneller, konfuzianisch 
geprägter Moralvorstellungen ist sie aber erst heute wirklich in Gefahr. 

6.4 Der Staat 

Die Institution des Staates als Stütze des Konfuzianismus ist zerbrochen. Angesichts 
der Mitverantwortung des staatlichen Konfuzianismus für den Verlust der Unab-
hängigkeit Vietnams und für seinen technischen Rückstand dürfte dieser in seiner 
vorkolonialen Form auch nicht mehr revitalisierbar ist. Dies bedeutet nicht, dass er 
sich nicht in der einen oder anderen Weise in den Formen der Regierung wieder 
manifestieren kann; denn als politische Theorie und Staatsphilosophie ist der Kon-
fuzianismus zwar nicht mehr vorhanden, seine Ethik aber existiert rudimentär auch 
noch im Verwaltungsapparat und könnte sich wieder verstärken. 

7 Die mögliche Zukunft des Konfuzianismus in Vietnam 
Anfang des 20. Jahrhunderts stand die vietnamesische Gesellschaft vor dem Zusam-
menbruch ihrer traditionellen Ordnung, und der Marxismus bot zu diesem Zeitpunkt 
                                                 
53  Vgl. Parteiedikt (1979), in: Rubin (1988): 46. 
54  Vgl. Rubin (1988): 55. 



78 Nora Luttmer 

 78

eine überzeugende Alternative zur westlichen kapitalistischen Demokratie. Wo die 
Demokratie das Individuum als Basis für eine politische Gesellschaft sah und die 
Dezentralisierung der Macht forderte, bot der Marxismus Möglichkeiten, die sich 
eher an alte vietnamesische Werte anlehnten. Trotzdem hat sich der Kommunismus 
für Vietnam nicht als Staatsdoktrin bewährt. 
Vietnam ist seit doi moi ("Erneuerung") - ein Reformprogramm, das im Dezember 
1986 vom 6. Parteikongress der Kommunistischen Partei Vietnams angenommen 
wurde - auf wirtschaftlicher, politischer und gesellschaftlicher Ebene radikalen 
Veränderungen ausgesetzt. Die zentralistische Kommandostruktur ist im wirtschaft-
lichen Bereich weitgehend erodiert und wurde durch Strukturen ersetzt, die sowohl 
der vietnamesischen Tradition bäuerlicher und handwerklicher Familienproduktion 
als auch dem gegenwärtigen technisch-industriellen Entwicklungsstand besser ent-
sprechen. Alte Traditionen wie Pagodenfeste, Feiern in Dorfgemeinschaftshäusern 
(dinh), Kulte für Dorfschutzgeister, Ahnenkulte, aufwändige Hochzeiten und Toten-
feiern leben wieder auf. 
Vietnam ist in seinem derzeitigen Wandlungsprozess auf der Suche nach neuen 
Werten. Einerseits müssen moderne Maßstäbe angesetzt, andererseits soll die eigene 
Identität bewahrt werden. Kaum jemand glaubt noch an kommunistische Werte, 
man denkt aber auch nicht nur in wirtschaftlichen Kategorien. Themen wie zuneh-
mende Kriminalität, Korruption und Vetternwirtschaft ängstigen die Bevölkerung 
und lassen sie nach neuen Idealen suchen. Diese finden sie weniger in der konfuzia-
nischen Tradition des Mandarinats, sondern vielmehr im gelebten Konfuzianismus 
der vietnamesischen Bevölkerung selbst. Dabei handelt es sich um charakteristische 
Eigenschaften der vietnamesischen Gesellschaft wie Gemeinschaftsbezogenheit, 
Lernfleiß, Hierarchie, Dualismus von Staat und Dorfgemeinschaft, Sparsamkeit, die 
zu Reinvestition führt, und eine durch die zyklische Zeitauffassung bedingte tradi-
tionsbezogene allgemeine Ordnung.55 
In Vietnam wird im Zuge der Suche nach neuen Wertformen wieder über den Kon-
fuzianismus, über seine positiven und negativen Seiten diskutiert. So gab es z.B. 
1989 eine Konfuzianismus-Konferenz in Hanoi, auf der sich vietnamesische Wis-
senschaftler trafen, die sich teilweise überraschend frei und auch positiv zum Kon-
fuzianismus äußerten.56 Die Bedeutung des Konfuzianismus wird dabei in seiner 
Funktion als Ethik der Selbstkultivierung, als Stabilisator der Familie und der Ge-
meinschaft sowie sogar als Antriebsfaktor der wirtschaftlichen Entwicklung gese-
hen. 
Der Konfuzianismus, wie er sich in dem langen Zeitraum von 2000 Jahren als ge-
sellschaftliche Basis in Vietnam etabliert hat, ist weder von den französischen 
Kolonialherren noch von den marxistischen vietnamesischen Machthabern restlos 
beseitigt worden. So wie in den osteuropäischen Ländern ein aufgezwungenes 
atheistisches politisches System nicht die vom Christentum geprägte Grundein-
stellung der Menschen verändert konnte, so konnte auch in Vietnam der Kommu-
nismus, wie beliebt er im Volk auch zeitweise gewesen sein mag, nicht innerhalb 
von fünfzig Jahren das geistige System des Konfuzianismus, auf dem das vietname-
                                                 
55  Vgl. Weggel (1987): 26ff u. ders. (1994): 153 f. 
56  Vgl. Dao Phan (1990). 



 Konfuzianismus in Vietnam 79 

 79

sische Kulturgut beruht, mit seinen Wurzeln zerstören. Hinzu kommt, dass die Mar-
xisten zumindest anfänglich moralische Grundsätze vorlebten, die im Grunde eine 
Fortsetzung der konfuzianischen Werte waren. Der vietnamesische Marxismus 
konnte als eine Form des Konfuzianismus verstanden werden. 
Der Konfuzianismus war in Vietnam, obwohl immer eng verbunden mit den Herr-
scherdynastien, weniger abhängig vom Staat als der Staat vom Konfuzianismus. Vor 
allem die Familie als soziale Kerngruppe ist den Vietnamesen bis heute erhalten 
geblieben. Der Konfuzianismus hat in erster Linie in seiner Bindung an die Familie 
überlebt und wird auch im 21. Jahrhundert das Leben und Denken in Vietnam mit 
bestimmen. 

Literatur 
Dao Phan, "Ho Chi Minh voi Nho Giao", in: Vu Khieu (Hrsg.), Nho Giao xua va nay, Hanoi 1990, S. 

226-235 
Duiker, William, Historical Dictionary of Vietnam, Lanham, Maryland 19982 
Endres, Kirsten, "Culturalizing Politics: doi moi and the Restructuring of Ritual in Contemporary Rural 

Vietnam", in: Dahm, B. u. Houben, V. (Hrsg.), Vietnamese Villages in Transition. Background and 
Consequences of Reform Policies in Rural Vietnam, Passau 1999, S. 197-222 

Fung Hu-Hsiang, Marxist Humanism and Confucian Humanism: a comparative study of the concept of 
men, (Diss.), Boston 1978 

Fung Yu-Lan, A short history of Chinese Philosophy, New York 1966 
Großheim, Martin, Nordvietnamesische Dorfgemeinschaften: Kontinuität und Wandel, Hamburg 1997 
Le Thanh Khoi, 3000 Jahre Vietnam, München 1969 
Le Thanh Khoi, L'histoire du Vietnam des origines à 1858, Paris 1987 
Lotter, Konrad (Hrsg.), Marx-Engels Begriffslexikon, München 1984 
Luong Hy V., "Economic Reform and the Intensification of Rituals in Two North Vietnamese Villages, 

1980 - 1990", in: Ljunggren, B., The Challenge of Reform in Indochina, Cambridge, Mass. 1993, S. 
259-251 

Marr, David, Vietnam 1945, Berkeley 1997 
Marr, David, Vietnamese Anticolonialism, Berkeley 1971 
Maspero, Henri, Taoism and Chinese Religion, Amherst 1981 
Mus, Paul, Viet-Nam: sociologie d'une guerre, Paris 1952 
Ngo Tat To, Tac Pham, Bd 2, [Hanoi] 1977 
Nguyen Duc Nhuan, "Le district rural vietnamien ou l'état en campagne", in: Matras-Guin, Jaqueline; 

Taillard, Christian (Hrsg), Habitat et habitation d'Asie du Sud-Est continentale, Paris 1992, S. 343-
376 

Nguyen Khac Vien; "Confucianisme et Marxisme au Vietnam", in: Chesneaux, J.; Boudarel, G.; Hemery, 
D. (Hrsg.), Tradition et Révolution au Vietnam, Paris 1971, S. 21-57 

Nguyen The Anh, Monarchie et fait colonial au Viêt-Nam (1875-1925), Paris 1992 
Phan Thi Dac, "Les femmes au Viêt-Nam: une évolution difficile", in: Asie-débat 4, Le Vietnam post-

révolutionnaire - Population, économie, société, 1975-1985, Paris 1987, S. 145-172 
Rousset, Pierre, Communisme et nationalisme vietnamien, Paris 1978 
Rubin, Susanne, "Learning for life? Glimpses from a vietnamese school.", in: Marr, David; White, 

Christine, Postwar Vietnam - Dilemmas in socialist development, Ithaca 1988, S. 45-60 
Tran Ngoc Them, Tim ve Ban Sac Van Hoa Viet Nam, Ho Chi Minh Stadt 1997 
Vu Hoa, "The ideological heritage of Confucianism is unimportant" (1978), Vietnamese Studies, 111 

(1994) 1, S. 71-75 
Weggel, Oskar, Die Asiaten, München 1994 
Weggel, Oskar, "Vietnam heute - Politische Entwicklungen und Tendenzen zwölf Jahre nach dem Ende 

des Indochinakrieges", Tonbandabschrift eines in freier Rede gehaltenen Vortrags im Doc-Lap 
Zentrum, Stuttgart, 31. März 1987 

Wildgruber, Thomas, Der Traditionsbezug in der Vietnamesischen Gesellschaft, Hamburg 1979 



80 Nora Luttmer 

 80

Yeh Kung-Chao, "Der Konfuzianismus, ein geistiger Ahnherr des Kommunismus?", in: Kindermann, 
Gottfried-Karl (Hrsg.), Konfuzianismus, Sunyatsenismus und chinesischer Kommunismus, Frei-
burg/B. 1963, S. 198-203 


