ASIEN, (April 2000) 75, S. 61-80

Konfuzianismus und Kommunismus in Vietnam

Nora Luttmer

Confucianism was introduced to Vietnam by the Chinese occupants in the first
millennium A.D. Its importance for the political administration increased stead-
ily and reached its climax in the 15" century. From then on Confucianism stag-
nated and lost its integrity until finally the Confucian elite collaborated with the
French occupants. In 1930 the communist party of Indochina was founded.
Communist ideas offered an ideological alternative in the fight for national in-
dependence. But the Vietnamese communism could not totally replace Confu-
cianism. Although there are important differences between the two ideologies,
they have some common aspects. Men like Ho Chi Minh found a way to interpret
Confucianism in a communist way and to incorporate fundamental Confucian
virtues into his communist concept. After Ho Chi Minhs death (1969) commu-
nism became more and more totalitarian. Institutions that were orientated to-
wards Confucianism, as there are especially to mention the family and the vil-
lage regained importance for they presented a way to resist state ideology. To-
day Confucian spirit is omnipresent in Vietnam and there is no reason to assume
that it might lose its importance in the 21% century.

1 Einleitung

Die Lehre des Konfuzius' ist in Vietnam seit fast 2000 Jahren bekannt und bis heute
tief in der vietnamesischen Gesellschaft verankert. Der Konfuzianismus steht fiir
einen hierarchischen, institutionalisierten und zentralisierten Staatsaufbau, betrifft
aber auch die gesellschaftliche Ebene und trug zur Entstehung eines Verhal-
tenskodex bei. Die konfuzianische Doktrin ist nicht nur ein grofes philosophisches
Theoriengebdude, sondern entwickelte sich in enger Beziehung mit der politischen,
wirtschaftlichen und sozialen Situation weiter. Thre Kombination von geistigen und
praktischen Elementen wurde stets den sich verdndernden geschichtlichen Umstén-
den angepasst.

Die Grundideen des Konfuzianismus bestimmten fiir Jahrhunderte das Denken der
Vietnamesen. Die Kommunisten - die Kommunistische Partei Indochinas wurde vor
70 Jahren gegriindet - setzten ihm ihre Idee von der radikalen Umgestaltung der
Gesellschaft gegeniiber, die ihnen nicht zu verwirklichen schien, ohne dass sie den
Konfuzianismus mit seinen Wurzeln ausrotteten. Dieser Aufsatz soll sich - ange-
sichts der jiingsten Reformentwicklungen in Vietnam - mit der Frage befassen,
inwieweit ihnen dies gelungen ist oder ob nicht vielmehr der Konfuzianismus den
Kommunismus {iiberlebt hat. Zur Beantwortung dieser Frage sollen nach einem
kurzen historischen Uberblick zuniichst zentrale Vorstellungen beider Ideologien

1 551-479 v. Chr.



62 Nora Luttmer

miteinander verglichen werden. Im Anschluss daran soll dargestellt werden, inwie-
weit der Kommunismus in Vietnam verwirklicht wurde und welche konfuzianischen
Institutionen sich gegen ihn behaupten konnten. AbschlieBende Bemerkungen be-
ziehen sich dann auf die mogliche Zukunft des Kommunismus in Vietnam.

2 Die Geschichte des Konfuzianismus in Vietnam

Der Konfuzianismus wurde in Vietnam wéhrend der chinesischen Besatzungszeit in
der Zeit von 111 v. Chr. bis 939 n. Chr. eingefiihrt, blieb allerdings trotz weit grei-
fender Bemiithungen der Chinesen, das Volk der Viet zu sinisieren, zunachst nur von
marginaler Bedeutung. Und nach der Befreiung von der chinesischen Oberherr-
schaft 939 unter der Fiihrung Ngo Quyens wandte sich die Bevolkerung Vietnams
(Nam Viet) sogar wieder vollig von den Lehren der ehemaligen Besatzer ab. Das
Land wurde nun von Feudalherren und buddhistischen Geistlichen beherrscht.

Erst als unter der Ly-Dynastie (1009-1225) die territoriale Einheit eine stabile politi-
sche und verwaltungstechnische Organisation erforderte, gewann der Konfuzianis-
mus fiir die Regierung an Bedeutung. Der Buddhismus, dessen Verbreitung zu die-
ser Zeit ihren Hohepunkt erreichte, konnte keine Voraussetzung fiir politische
Strukturen bieten, und die Monarchie begann langsam, sich aus seiner Abhingigkeit

62



Konfuzianismus in Vietnam 63

Trotz sozialer Neuerungen® blieb es unter den Nguyen bei dem herkémmlichen
konfuzianischen Priifungsprogramm, das fiir naturwissenschaftliche Féacher keinen
Platz lie} - und das zu einer Zeit, als in China und Japan bereits der technische
Riickstand gegeniiber den westlichen Nationen erkennbar wurde. Die Gelehrten, die
sich bislang nur an der traditionellen chinesischen Kultur orientiert hatten, wehrten
sich gegen jegliche Verdnderung. Dies geschah zum einen aus dem Glauben an die
Tradition, zum anderen aus Angst vor dem eigenen Machtverlust. Die gro3e Gefahr,
der man durch die Intervention der Franzosen gegeniiberstand, schien Keiner wahr-
haben zu wollen. Man war festgefahren im Glauben an das "Mandat des Himmels".
Statt praktisch etwas zu verdndern, suchten Monarch und Mandarine nach einer
Schwiche in ihrem moralischen Verhalten. Hinzu kam, dass die Ausbreitung des
Christentums in Vietnam die vietnamesische Regierung und Gesellschaft verunsi-
cherten. Die konfuzianischen Stiitzpfeiler der Gesellschaft, die so genannten fiinf
Beziehungen,7 der Ahnenkult und die Idee vom Himmelmandat, gerieten in Gefahr,
da die Christen diese Werte verwarfen und sich ihren Verpflichtungen gegeniiber
Staat und Gesellschaft entzogen.

In der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts kam es dann zu einer radikalen Spaltung
unter den Gelehrten. Eine mandarinale Faktion am monarchischen Hof von Hue
versuchte durch Ubereinkommen mit den Franzosen ihre Stellung zu wahren, was
ihr den Vorwurf einbrachte, Monarchie und mandarinale Rénge seien ihr wichtiger
als die nationale Unabhingigkeit.® Eine reformwillige Minderheit, vorwiegend Ge-
lehrte in den Dorfern, organisierte dagegen den Widerstand gegen die Franzosen,
unterlag diesen aber Anfang des 20. Jahrhunderts aufgrund ihrer militarischen, aber
auch ideologischen Schwiche.

Mit dem Verlust der nationalen Unabhéangigkeit traten die seit langem bestehenden
Missstinde im Mandarinat offen zutage, die von den hohen Funktiondren bis dahin
iiberspielt worden waren. Der vietnamesische Gelehrte Nguyen Thong verglich in
einer Fabel die Beamten mit Ddmonen im Landesinneren, die fiir den Verfall des
Landes verantwortlich seien und die es zu bekdmpfen gelte, bevor man die ausléndi-
schen Diamonen verjagen konne.’

Dem Konfuzianismus war durch die franzésische Okkupation sein universalistischer
Anspruch entzogen worden. Selbst die konservativen Vertreter des Mandarinats
waren nun gezwungen, ihre strenge Auslegung des Konfuzianismus einer Kritik zu
unterziehen. Die grole Mehrheit der Mitglieder des alten Regimes verweigerte sich
den neuen Herrschern und lehnte es ab, ihre administrativen Aufgaben fortzufiihren.
Durch Verhaftungen, Exekutionen und Flucht wurde die Klasse des Mandarinats,

6 1803 lieB Gia Long in Hue eine Nationalakademie erdffnen, in der Schiiler aller sozialen Schichten
gemeinsam und kostenlos unterrichtet wurden. Vgl. Le Thanh Khoi (1969): 282.

7 Die fiinf Beziehungen, in denen die Loyalitit eine zentrale Rolle spielt, sind die zwischen Herrscher

und Untertan, Vater und Sohn, Mann und Frau, dlterem und jiingerem Bruder sowie zwischen

Freunden.

Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 46.

9  Vgl. Nguyen The Anh (1992): 34.

(o]

63



64 Nora Luttmer

insbesondere die der Verfechter der nationalen Idee, aber dezimiert, und der traditi-
onelle Widerstand starb.'”

Das staatliche System, das auf den Prinzipien des Konfuzianismus aufgebaut war,
zerbrockelte unter der franzosischen Herrschaft. Die Teilnahme der Vietnamesen an
der Regierung wurde immer mehr eingeschrinkt, an Stelle der alten Beamten
wurden Kollaborateure eingesetzt. Die traditionellen Institutionen wurden abge-
schafft und durch franzdsische Verwaltungssysteme ersetzt. Der Monarch durfte
bald nur noch religiése und rituelle Funktionen ausiiben.'" Die Franzosen lieBen
keinen Platz fiir ein eigenstindiges und unabhingiges vietnamesisches Regierungs-
system. Aber auch die Vietnamesen konnten dem nichts entgegen setzen. Aufgrund
der westlichen Einfliisse waren sie nicht mehr ausreichend vom Konfuzianismus
iiberzeugt, um ihn als politische Grundlage des staatlichen Systems gegen die Fran-
zosen zu verteidigen.

Die Niederlage gegen die Franzosen, der Sieg der Japaner 1905 gegen die Russen
sowie das Bekanntwerden der Ideen Rousseaus und Montesquieus erschiitterten das
Gedankenbild der vietnamesischen Intellektuellen. Wissenschaft und Demokratie
wurden zu neuen zentralen Begriffen. Die Franzosen rechtfertigten ihre Kolonial-
herrschaft mit ihrer mission civilisatrice, und ein neues vietnamesisches Biirgertum
brachte der franzdsischen Kultur den erwiinschten Respekt entgegen. Nguyen Khac
Vien nennt die Gebildeten dieser Zeit, zu denen er sich selbst auch zihlt, sacs a
connaissances, Wissenssicke, die unfihig waren, ihr Wissen anzuwenden. Dadurch,
dass die konfuzianische Moral nicht mehr gelehrt wurde, seien die Schiiler zu einer
ideologielosen Masse geworden, die von den Kolonialherren gut zu formen gewesen
sei. Sie lebten ebenso wie ehemals die hohen Mandarine fern ab vom Volk. Anders
als die Mandarine hatten sie aber auch ihr Mitspracherecht verloren.'?

Da die franzdsischen Ideale Gleichheit, Freiheit und Briiderlichkeit jedoch nicht mit
der kolonialen Realitdt {ibereinstimmten, breitete sich im vietnamesischen Volk
Unwille den Kolonialherren gegeniiber aus. Das Potential zum Widerstand war
durchaus vorhanden, es bedurfte allerdings einer politischen Kraft, es zu mobilisie-
ren.

3 Der Kommunismus als neue politische und soziale Doktrin in
Vietnam

Der Kommunismus kam nicht als eine Doktrin unter vielen nach Vietnam, sondern
als ein Instrument zur Befreiung. Als die Kommunistische Partei Indochinas (ICP)

10 Um die Jahrhundertwende hatten sich innerhalb derjenigen Intellektuellen, die nicht mit den
Franzosen kollaborieren wollten, zwei Tendenzen herausgebildet, eine royalistische und eine
demokratische. Dabei waren der Royalist Phan Boi Chau (1867 - 1940) und der Demokrat Phan Chu
Trinh (1872 - 1926) die zwei bekanntesten Vertreter. Mit der Verhaftung Phan Boi Chaus 1925 und
dem Tod Phan Chu Trinhs 1926 nahm die Ara der Fiihrung antikolonialer Bewegungen durch
konfuzianisch gebildete Méanner ihr Ende. Vgl. Duiker (1998): 202 ff. Sie waren zwar hinsichtlich
ihres Ziels erfolglos geblieben, hatten aber Ideale geschaffen fiir die nachfolgenden Generationen.
Vgl. Marr (1971): 275.

11 Vgl. Nguyen The Anh (1992): 245 ff.

12 Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 48 f.

64



Konfuzianismus in Vietnam 65

1930 gegriindet wurde, hatte der Konfuzianismus als politisches Leitsystem zur
Uberwindung der Kolonialherrschaft bereits versagt. So war es ironischerweise
gerade der Marxismus," der den Nationalisten eine Méglichkeit bot, sich den west-
lichen Herausforderungen entgegenzustellen. Wenn ein Konfuzianer den Kommu-
nismus befiirwortete, dann in erster Linie, weil es ein Weg zu nationaler Befreiung
war. Es war vor allem die revolutionire Praxis, die die Menschen anzog, nicht die
akademische Lehre.

Die ersten Marxisten Vietnams, die zum groflen Teil Dorflehrer waren, iibernahmen
die soziale Stellung der konfuzianischen Gelehrten und deren traditionelle Leitposi-
tion im revolutioniren Kampf der Bauern." Thnen ging es aber nicht mehr nur um
soziale Besserung und Unabhingigkeit und auch nicht um die Ersetzung eines
schlechten durch einen besseren Monarchen innerhalb desselben politischen Sys-
tems, sondern es war erstmals auch ein Kampf um eine neue politische Ausrichtung.

Das Staatssystem mit dem Monarchen und den Mandarinen an seiner Spitze hatte
unter der franzdsischen Kolonialherrschaft seine politische Bedeutung ebenso wie
sein Ansehen und seinen Riickhalt im Volk verloren. Indem nun die Kommunisten
den Bauern eine neuartige politische und ideologische Perspektive anboten, trafen
sie den offiziellen mandarinalen Konfuzianismus in seinen Wurzeln und verhin-
derten jegliches Wiederaufleben des alten Systems zu politischer Macht.

Die Marxisten, die von dem Prestige, das traditionellerweise dem Lehrer zukommt,
profitieren konnten, lebten wie die alten konfuzianischen Gelehrten mit dem Volk."
Die Beziehung zwischen dem Lehrer und dem Schiiler war immer noch so eng und
von konfuzianischer Loyalitét gepragt, dass es den Lehrern meist moglich war, ihre
Studenten fiir die eigenen Ziele zu gewinnen.

In der Ndhe der Kommunisten zum Volk und der von ihnen, zumindest im Anfangs-
stadium, selbst vorgelebten und nicht nur gepredigten Moral liegt sicherlich ein
Hauptgrund fiir die anfangliche Beflirwortung und Unterstiitzung der Kommunisten
durch das Volk. Sein Kampf gegen die fremden Herrscher war ein Kampf um sozi-
ale Befreiung. Die Grenzen zwischen Nationalismus und Kommunismus ver-
schwammen.

Aber die Kommunisten {ibernahmen nicht nur die Rolle der Konfuzinaner, in gewis-
ser Weise hat der Konfuzianismus auch die Entwicklung des Marxismus begiinstigt,
indem er die Reflexion des Menschen auf politische und soziale Probleme zentriert
und das hochste Ziel des Menschen in die korrekte Ausiibung seiner sozialen
Pflichten projiziert hat. Durch die Diesseitsbezogenheit beider Lehren steht der
Mensch absolut im Zentrum. Der Konfuzianismus hat nicht zuletzt durch diese
Diesseitsbezogenheit dazu beigetragen, dass die Vietnamesen in Notsituationen eher

13 Im folgenden werden Marxismus und Kommunismus synonym verwendet. Dies ist damit begriindbar,
dass in Vietnam der Kommunismus v.a. marxistisch (bzw. marxistisch-leninistisch) ausgerichtet war.
In Stidvietnam gab es zwar auch eine starke anti-franzosische Widerstandbewegung der Trotskisten.
Die Trotskisten wurden jedoch nach 1945 von der marxistisch-orientierten Viet Minh weitgehend
eliminiert. Vgl. Duiker (1998): 94 ff. u. 257 f.

14 Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 50 f.

15 Konfuzianische Gelehrte, die in den Dorfern oft als Lehrer arbeiteten, lebten ein dhnlich armes Leben
wie die Bauern. "Coolies mit Fiillfederhalter" wurden sie genannt. Vgl. Nguyen Khac Vien (1971):
50.

65



66 Nora Luttmer

ihre eigenen Kréfte mobilisieren statt sich religiosen Heilserwartungen hinzugeben.
Der konfuzianisch gepréigte Pragmatismus, der in Vietnam bis heute vorherrscht, ist
mit der atheistischen Richtung des Kommunismus durchaus vereinbar.

Bei beiden Ideologien stehen universalistische Tendenzen im Vordergrund, die zu
einer teleologischen, sozialutopischen Endvorstellung eines harmonischen,
gleichberechtigten Zusammenlebens fiihren. Beim Konfuzianismus ist dies die
Gleichberechtigung von personlichen Fahigkeiten, unabhingig von der sozialen
Klasse, im Kommunismus ist es eine ausgeweitete Gleichberechtigung innerhalb
einer staats- und klassenlosen Menschheitsfamilie. Die notwendige Voraussetzung
fiir ein derartiges Zusammenleben ist die moralische Vervollkommnung des
Menschen, die sich in der Praxis jedoch - wie sowohl die Geschichte des
Konfuzianismus als auch die des Kommunismus gezeigt hat - nicht hat
verwirklichen lassen.

Trotz dieser scheinbaren Ubereinstimmungen zwischen konfuzianischer und kom-
munistischer Doktrin gibt es doch gravierende Unterschiede zwischen beiden, wie
der folgende Vergleich zeigt.

4 Kommunismus und Konfuzianismus — zwei Ideologien im Ver-
gleich

4.1 Die Gesellschaftstheorie

Kommunismus und Konfuzianismus wollen beide - wie oben beschrieben - mit
einer diesseitsbezogenen Doktrin praktische Anleitung geben, um bestehende Miss-
stinde zu iberwinden. lhr Ziel, die Herstellung und Stabilisierung einer "guten
Gesellschaft", stimmt im Grundsatz iiberein; die Methoden zur Erlangung des Ziels
divergieren dagegen.

In der konfuzianischen Doktrin nimmt die innere Harmonie des Menschen eine
zentrale Stellung ein. Die Selbstkultivierung des Individuums, aufbauend auf der
kulturellen Tradition, soll zu einer besseren Gesellschaft fithren. Das Individuum ist
die Grundlage fiir die Festigung eines guten Staates, der wiederum Garant fiir
Wohlstand, Gliick und Gerechtigkeit innerhalb des Volkes sein soll.'® Das Indivi-
duum soll sich jedoch nicht allein um seiner selbst willen perfektionieren, sondern
um seine Rolle als soziales Wesen innerhalb der Gesellschaft bestmoglich zu erfiil-
len.

In der marxistischen Theorie ist das Ziel die klassenlose Weltfamilie. Der Weg fiihrt
nicht iiber den Menschen an sich, sondern iiber den radikalen Umbruch duferer
Faktoren. Eine Revolution der Massen soll den Staat abschaffen und die Gesell-
schaft von Grund auf verdndern. Die individuelle Verantwortung des Menschen tritt
somit beim Marxismus in den Hintergrund.

Die Politik Ho Chi Minhs, der einerseits den Individualismus, der fiir ihn den
Egoismus verkdrperte, bekdmpfte, gleichzeitig aber die traditionell-vietnamesische

16 Der Weg zur Perfektionierung des Menschen ist: 1. sich selbst kultivieren, 2. die Familie gut leiten, 3.
das Land regieren, 4. die Welt befrieden. Vgl. Yeh Kung-Chao (1963): 199 f.

66



Konfuzianismus in Vietnam 67

Selbstkultivierung des Individuums forderte,'” entsprach jedoch nicht der orthodox-
marxistischen Theorie. Ein Bruch mit der Tradition, wie er nach der Lehre von
Marx erforderlich war, wurde in der Praxis, insbesondere bei Ho Chi Minh, nicht in
dieser absoluten Form praktiziert.

Wichtig ist demnach, den grundlegenden Unterschied der Methoden zur Gestaltung
der Gesellschaft im Konfuzianismus und im Kommunismus zu erkennen. Der fried-
lichen und kontinuierlichen Verbesserung des einzelnen Menschen im moralischen
Bereich steht bei den Kommunisten eine totale Revolution auf Gesellschaftsebene
gegeniiber, die Gewalt nicht ausschlieft.'®

4.2  Die Staatsidee

Der Staat ist sowohl im Konfuzianismus wie auch im Marxismus ein zentrales Ele-
ment. Wihrend der Staat jedoch in der konfuzianischen Lehre ein erstrebenswertes
Ideal verkdrpert, stellt er in der marxistischen ein zu iiberwindendes Instrument der
Unterdriickung dar."’

Im Konfuzianismus ist der Staat eine gefestigte Struktur, innerhalb der Moral, Tu-
gend und Humanitét realisiert und geschiitzt werden. Er ist Garant fiir die Erfiillung
von Ordnung und Moral. Die notwendigen Bedingungen fiir die Entwicklung eines
idealen Staates sind die Entwicklung einer idealen Familie und, als deren notwen-
dige Grundlage, die Entwicklung eines idealen Individuums.

Die Bedeutung des Staates im Kommunismus steht absolut kontrér zu der im Kon-
fuzianismus. Nach der marxistischen Doktrin ist der Staat ein Produkt von unver-
einbaren Klassenantagonismen und ein Instrument der Ausbeutung. Der Staat muss
vollstidndig zerstort werden, damit eine ideale kommunistische Gesellschaft ver-
wirklicht werden kann.

Dabei ist jedoch der Staat nicht gleichzusetzen mit der Nation, denn diese existiert,
unabhingig vom Staat, weiterhin.”® Fiir den vietnamesischen Kommunismus sollte
dies von grofiter Bedeutung sein.

4.3  Die Herrschaftsordnung

Eine reelle Gemeinsamkeit von Konfuzianismus und Kommunismus kann in ihrem
Verstindnis von der Struktur der Herrschaftsordnung gesehen werden. Es darf le-
diglich eine einzige dominierende Staatsphilosophie geben und eine einheitliche, auf
ideologischer Basis ausgewihlte Fiihrungsschicht, hier der Monarch und seine Man-

17 Vgl. Wildgruber (1979): 108.

18 Vgl. Lotter (1984): 138 f.

19 "Der Staat, zu dem sich die naturwiichsigen Gruppen gleichstimmiger Gemeinden zundchst nur
behufs der Wahrnehmung gemeinsamer Interessen [..] und wegen des Schutzes nach aufen
fortentwickelt hatten, erhdlt von nun an ebenso sehr den Zweck, die Lebens- und
Herrschaftsbedingungen der herrschenden gegen die beherrschte Klasse mit Gewalt
aufrechtzuerhalten", Karl Marx, zit. n.: Lotter (1984): 329.

20 "According to Sun Yat-Sen, a 'nation’ is constituted by natural powers, such as blood-relationship, the
way of living, language, religion, and cultural traditions; while a ,state' is constituted by political
powers", Fung Hu-Hsiang (1978): 168.

67



68 Nora Luttmer

darine, dort die Partei und ihre Funktionédre. Beiden Herrschaftsformen fehlen eine
institutionalisierte Opposition und eine Kontrolle der biirokratischen Zentralgewalt
durch das Volk.

Beide Regierungssysteme bilden eine hierarchische Struktur. Dennoch wehrte sich
z.B. Yeh Kung-Chao®' gegen die Ansicht, dass der Konfuzianismus dem Marxismus
in seiner Regierungsform dhnelt. Seinem Verstidndnis nach versucht der Kommu-
nismus, das personliche Wertesystem durch ein personenfremdes zu ersetzen, bei
dem der Mensch nicht mehr als Selbstwert, sondern als Werkzeug der Staatsall-
macht angesehen wird.”

Eher als die kommunistische Staatsphilosophie kann die konfuzianische durch das
Element des sogenannten Himmelsmandats zu einem Instrument oppositioneller
Krifte werden. Denn laut Konfuzius sieht und bestraft der Himmel genau das, was
das Volk sieht und bestraft.”> Wenn also das Mandat des Himmels gleichzusetzen ist
mit dem Mandat des Volkes, dann steht dem Volk das Recht zu, das Mandat zu
andern, dass heil3t zu revoltieren. Paul Mus meint, die vietnamesischen Bauern hét-
ten den Machtwechsel in der Augustrevolution von 1945%* als Anderung des Him-
melsauftrags begriffen. Sie hatten die Tugend, die sie der mit den Franzosen kolla-
borierenden Monarchie abgesprochen hatten, nun Ho Chi Minh und seiner proviso-
rischen Regierung zugesprochen, deren Programm die Verbindung mit den Bauern
und deren Traditionen auf kommunaler Ebene herstellen konnte.”

Die Revolutionskonzeption des Marxismus konnte in Vietnam eine Analogie zur
kosmologisch verstandenen Revolutionskonzeption herstellen. Im Konfuzianismus
gibt es sowohl die These von der Vorherrschaft des ly (Prinzip der Dinge) als auch
die von der Vorherrschaft des khi (Substanz der Dinge). Die Vertreter des ly sahen
den Ursprung der koniglichen Macht im Himmel, die Vertreter des khi eher im
Volk.”® Diese Ambivalenz zwischen den Polen der Herrschaft des Volkes und der
des Himmels bestand schon zu Zeiten von Menzius (ca. 371-289), wobei sich Men-
zius fiir das khi, das Volk, aussprach.”’” Fiir Ho Chi Minh lag in Ubereinstimmung
mit Menzius die Macht ebenfalls beim Volk. Die Macht des Volkes, die der Kom-
munismus proklamiert, widerspricht demnach nicht unbedingt dem Konfuzianismus.

4.4 Die Rolle des Individuums

Sowohl in der konfuzianischen als auch in der kommunistischen Geschichtsauffas-
sung spielt der einzelne Mensch zugleich eine aktive und eine passive Rolle. Im

21 Yeh Kung-Chao: geb. 1904; 1935-39 Prof. fiir englische Literatur in Peking; 1949-58 Auflenminister
der nationalchinesischen Regierung.

22 Vgl. Yeh Kung-Chao (1963): 202.

23 Vgl. Yeh Kung-Chao (1963): 200 f.

24 Die Augustrevolution (1945) war ein von Ho Chi Minh, dem Fiihrer der Kommunistischen Partei
Indochinas (ICP) organisierter Aufstand. Die Kommunisten, insbesondere die Frontorganisation der
ICP, die Viet Minh, nutzten das nach der japanischen Kapitulation entstandene Machtvakuum fiir
sich aus. Die Augustrevolution ging als Ausgangsdatum fiir die Ausrufung der Demokratischen
Republik Vietnams (2.9.1945) in die Geschichte ein. Vgl. Duiker (1998): 19 f. und Marr (1997).

25 Vgl. Mus (1952): 23-35.

26 Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 42.

27 Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 47.

68



Konfuzianismus in Vietnam 69

Marxismus nimmt der Mensch einerseits aktiv Einfluss auf die Geschichte, ande-
rerseits wird die gesamte menschliche Gedankenwelt, und somit der Mensch an
sich, bestimmt von den sozialen und wirtschaftlichen Verhéltnissen.

Die Polaritdt von Aktivitit und Passivitit wird fiir den Konfuzianer vor allem im Yi
Jing deutlich.”® Konfuzius driickt diese Beziehung mit dem Begriffspaar Ewigkeit
und Wandel aus. Fiir ewig ist der Mensch gepréigt vom historischen Erbe der Tra-
dition. Unter Beachtung der traditionellen Werte muss er dagegen aktiv danach
streben, sich im Geschichtsprozess dem Wandel der Gegebenheiten anzupassen und
Neues zu kreieren. Passivitidt und Aktivitit verhalten sich komplementér.

Trotz vergleichbarer Ausgangspunkte wird ein Unterschied deutlich. Im Konfuzia-
nismus wirken die menschlichen Ideen und die sozialen Gegebenheiten dynamisch
miteinander: Die Menschen konnen von duBleren Umstidnden beeinflusst werden,
gleichzeitig haben sie aber auch immer einen Einfluss auf die Gegebenheiten der
Epoche. Die marxistische Aussage "das Sein bestimmt das Bewusstsein" weist dar-
auf hin, dass die sozialen Gegebenheiten die menschlichen Ideen bestimmen. Im
Marxismus scheint der Mensch den sozialen Verhiltnissen ausgeliefert, obwohl
letztendlich auch hier wieder die menschlichen Aktivititen diese Begebenheiten
mitbestimmen miissen, da sonst die Revolution nicht méglich wére.

4.5 Die Wertvorstellungen

Die Vorstellung einer Werteordnung geht von der zugleich aktiven und passiven
historischen Rolle des Menschen aus. Im Gegensatz zur konfuzianischen Philoso-
phie, bei der die Frage nach dem richtigen individuellen Handeln in den verschie-
denen Bereichen der sozialen Beziehungen im Mittelpunkt der Ethik steht, wird
diesem Aspekt im Kommunismus nur geringfiigige Bedeutung zugestanden. Dem
konfuzianischen Glauben an unverinderliche, zeitlos giiltige menschliche Werte
und Wertordnungen steht im Kommunismus ein epochebedingter Relativismus
gegeniiber: Moralvorstellungen werden von der jeweils herrschenden Klasse
geformt.

In der kommunistischen Theorie werden die Ursachen bestehender Probleme in
sozialen Missstinden gesucht. Im Konfuzianismus dagegen wird die Moral bzw. der
Mangel an Moral als Ursprung fiir Probleme verantwortlich gemacht.

In diesem Zusammenhang ist auch der marxistische Begriff der Selbstentfremdung
zu sehen. Selbstentfremdung ist fiir Marx hervorgerufen durch das Privateigentum
und die kapitalistische Gesellschaft. Im Konfuzianismus wére sie dagegen eher in
einer inneren Selbstentfremdung des Individuums zu sehen.

Der betont hohen Bewertung der Tradition im Konfuzianismus steht die Radikalitét
der Schaffung eines neuen Menschen im Kommunismus gegeniiber. Der Konfuzia-
ner pflegt Altes, der Kommunist baut Neues.

28 Konfuzius bezog sich in seinen AuBerungen auf die fiinf kanonischen Schriften, zu denen das Yi Jing
(Buch der Wandlungen) zédhlt. Dies ist eine philosophische Abhandlung iiber das Werden und
Vergehen in der Natur. Konfuzius darf jedoch nicht als Verfasser dieser kanonischen Schriften
angesehen werden. Vgl. Maspero (1981): 59 und Fung Yu-Lan (1966): 39.

69



70 Nora Luttmer

4.6  Die Lebensziele

Diametral entgegengesetzt ist das Lebensgefiihl, das hier die konfuzianische, dort
die kommunistische Weltanschauung durchstrémt und sich in Philosophie, Politik,
Gesellschaft und Kunst manifestiert. Auf der einen Seite steht das konfuzianische
Streben nach der Reflexion kosmischer Harmonien in der Ordnung und dem Ablauf
der menschlichen Welt, nach der Wahrung der Mitte und nach dem Einfiligen des
Menschen und all seiner Produkte (z.B. der Architektur) in die regelméBigen Ge-
setzméBigkeiten der Natur. Dem steht auf der anderen Seite das kommunistische
Postulat des Klassenkampfes, verbunden mit der maximalen Beherrschung der
Natur, gegeniiber.

Im Konfuzianismus sollen sich die verschiedenen Interessen konfliktlos ergénzen,
wogegen im Kommunismus der Klassenkampf einen unvereinbaren Konflikt der
Klassen voraussetzt.

In der urspriinglichen Lehre des Konfuzius schlieft das Streben nach Tugend Pro-
fitstreben aus. In der Geschichte des Konfuzianismus hat sich die Idee des Pro-
fitstrebens dann jedoch relativiert, wobei unterschieden wird zwischen privatem
egoistischen Interesse und allgemeinem 6ffentlichen Interesse.

Wie schon in China standen auch in Vietnam die Handler in der sozialen Hierarchie
unter den Gelehrten, den Bauern und den Handwerkern auf der niedrigsten Stufe.
Weder Konfuzius noch Menzius haben sich aber gegen den Handel ausgesprochen.
Seine Herabstufung ist wohl eher auf Konflikte mit der Biirokratie und das Interesse
des Staates an wirtschaftlicher Kontrolle zuriickzufithren als auf konfuzianische
Antipathie gegeniiber dem Handel.

Die Kritik des Konfuzianismus am Profitstreben bezieht sich auf den selbstsiichti-
gen Profit, der lediglich individuellen Interessen dient. Der Profit als Gut der Ge-
meinschaft ist dagegen positiv zu bewerten. Zwar bietet der Konfuzianismus damit
nicht direkt eine ethische Rechtfertigung fiir Gewinnstreben, aber er lehnt es auch
nicht in so radikaler Form ab wie der Kommunismus.

In diesem Zusammenhang ist die Sparsamkeit zu nennen, die das Leben der Viet-
namesen mit bestimmt. Anders als in vielen anderen Liandern, z.B. in buddhisti-
schen, wo das verdiente Geld oft sofort wieder zu konsumtiven Zwecken ausgege-
ben wird, da Geldanhdufung nicht mit dem Glauben vereinbar zu sein scheint, in-
vestiert ein Vietnamese gewdhnlich seinen Gewinn. Da Reichtum, der sich in dieser
Agrargesellschaft vor allem durch Landbesitz widerspiegelt, aber auch als Raffgier
und Egoismus abgetan wird und zudem zu Spenden und Einladungen nétigt, wird er
nach auflen hin nur bedingt demonstriert.

5 Die marxistische Lehre und ihre Verwirklichung in Vietnam

5.1 Die vietnamesische Kultur als Grundlage fiir den praktizierten Kommu-
nismus

Die dargestellten Gemeinsamkeiten und Unterschiede von Kommunismus und Kon-
fuzianismus lassen die Frage aufkommen, ob die vietnamesische Gesellschaft, die in

70



Konfuzianismus in Vietnam 71

allen Lebensbereichen jahrhundertelang von den Ideen des Konfuzianismus be-
einflusst war, einfach alle konfuzianischen Verhaltensformen zugunsten kommu-
nistischer ablegen konnte oder wollte. Dies ist kaum vorstellbar; vielmehr ist eher
anzunehmen, dass die kommunistischen Ideen die konfuzianischen Vorstellungen
nur iberdeckt oder fiir sich interpretiert haben. In der gesellschaftlichen Praxis der
Kommunisten sieht man denn auch deutlich, dass der Kommunismus den Konfuzia-
nismus nie vollkommen verdréngen konnte. In gewisser Weise kann hier sogar von
einem Synkretismus gesprochen werden, dass heif3t von der Einbindung neuer Ideen
in den traditionellen vietnamesischen Rahmen.

Der vietnamesische Kommunismus nimmt gegeniiber der internationalen kommuni-
stischen Bewegung eine dhnliche Stellung ein wie ehemals der vietnamesische Kon-
fuzianismus gegeniiber dem klassischen chinesischen Konfuzianismus. Vietnam
brachte weder unter den Konfuzianern noch unter den Kommunisten grofe Theore-
tiker hervor. Die Vietnamesen integrierten vielmehr auf pragmatische Weise die
gegebenen Theorien in das konkrete soziale Leben.

5.2 Kommunismus und vietnamesische Tradition und Moral

Viele der fiihrenden Kommunisten, unter anderem Ho Chi Minh, sind aus dem kon-
fuzianisch gepréigten Bildungssystem hervorgegangen. Auch wenn sich die Kom-
munisten nicht zu konfuzianischen Werten bekannten und diese sogar &ffentlich
anklagten, muss immer der konfuzianische Hintergrund gesehen werden, der das
Denken der Vietnamesen, auch der kommunistisch gesinnten, in seinen Grundziigen
beeinflusste.

Der ehemalige Generalsekretir der ICP Truong Chinh® tendierte zu einer orthodox-
doktrindren Position und verlangte eine vollkommen neue Moral. Ho Chi Minh
dagegen sah den Kommunismus eher von der pragmatischen Seite. Er wollte weder
westliche Formen kopieren noch sich am chinesischen Modell orientieren, sondern
den fiir Vietnam bestmoglichen Weg suchen, um sein Volk von fremder Herrschaft
und sozialer Ungleichheit zu befreien.*’

Die Politik Ho Chi Minhs stand immer in Bezug zur vietnamesischen Geschichte.
Dies ist vergleichbar mit derjenigen von Sun Yatsen, dessen Idee es war, das chine-
sische Kulturerbe mit dem fortschrittlichen Wissen des Auslandes zu verkniipfen,
um eine Grundlage fiir die nationale Erneuerung zu schaffen, oder auch mit Mao
Zedongs Versuch, den Marxismus zu sinisieren.

Ho Chi Minh wollte die kulturelle Identitit des vietnamesischen Volkes bewahren.
Dabei kann jedoch nicht behauptet werden, dass er die traditionellen moralischen
Werte um ihrer selbst willen betonte. Moralische Tugenden wurden im Kommunis-
mus ebenso wie ehemals im Konfuzianismus als politisches Instrument benutzt. Ho

29 Truong Chinh (1907-1988) wird als der einzige wirklich radikale Theoretiker der kommunistischen
Fithrung bezeichnet. Er war von 1981-1987 Staatschef Vietnams. Seitdem er 1941 zum
Generalsekretir der Kommunistischen Partei Indochinas (ICP) gewédhlt worden war, spielte er eine
fiihrende Rolle in der Partei. Vgl. Duiker (1998): 259.

30 Vgl. die Rede von Ho Chi Minh zum Beginn des ersten Kurses iiber Parteitheorie an der Nguyen Ai
Quoc Schule, 7.9.1957, in: Wildgruber (1979): 77 f.

71



72 Nora Luttmer

Chi Minh versuchte durch seine Politik, den Kommunismus in eine historische
Kontinuitdt mit der Vergangenheit zu setzen. Zu diesem Zwecke sollten Traditionen
nicht unterdriickt, sondern kritisch neu bewertet werden.

Riickwirts gewandte Traditionen sind [...] groBe Feinde [...]. Aber dennoch

diirfen wir sie nicht unterdriicken, sondern miissen uns bemiihen, sie zu korri-

gieren.

Alles, was das nationale Gefiihl stirken und somit zum nationalen Kampf beitragen
konnte, sollte gepflegt werden. Als ein Mittel der Propaganda wurde in diesem Zu-
sammenhang z.B. die Tradition der nationalen Befreiungskdmpfe mythologisiert.
Die Masse der béauerlichen Bevolkerung wurde durch die Verwendung historisch-
nationalistischer und antikolonialer Motive sowie durch das Versprechen sozialer
Verbesserungen angesprochen. Mit einfacher Propaganda wurden die Bauern zu-
nichst fiir die kommunistische Partei gewonnen und dann in relativ festen Struktu-
ren organisiert, wihrend Widerstandleistende isoliert, eingeschiichtert, exemplarisch
bestraft oder eliminiert wurden.*

Mit ihrer revolutiondren Moral schlossen die vietnamesischen Kommunisten direkt
an konfuzianische Werte an: Ho Chi Minh iibernahm die fiinf Kardinaltugenden des
Konfuzianismus (Humanitit, Gerechtigkeit, Wissen, Loyalitdt und Pietdt) in das
neue System, dnderte aber ihren Bezugspunkt von der Familie und der traditionellen
Gemeinschaft hin zum Kameraden, zur Partei und zum Vaterland.*

Auch die politische Moral des vietnamesischen Kommunismus ist zum Teil eine
Auslegung der konfuzianischen Doktrin und stimmt mit dem konfuzianischen
Prinzip der Erziehbarkeit des Menschen zu tugendhaftem Verhalten tiberein: Kader
und Parteimitglieder miissen als Vorbilder stehen; sie miissen Respekt vor der Sou-
verdnitdt des Volkes haben. Dies folgt dem Ausspruch des Menzius, nach dem das
Interesse des Volkes alles sei, das Interesse der Nation weniger und das Interesse
des Konigs gar nichts.*

Das in gewisser Weise fiir den Kader iibernommene Ideal des quan tu*® setzt diesen
indirekt mit dem Mandarin gleich. Er soll als Vorbild dienen, sich nicht von Reich-
tum blenden lassen und weder vor Gefahren noch vor Armut zuriickschrecken. Der
quan tu als Mann, der die Fahigkeit haben sollte, dem politischen Druck von auflen
zu widerstehen, den Wohlstand der Menschen zu sichern und neue Einfliisse best-
moglich zu nutzen, also ein Mann, der Rebell, Innovator und Beschiitzer des
Wohlstandes und der Freiheit zugleich ist, wird somit sowohl von den
Kommunisten wie von den Konfuzianern als Ideal vorgestellt.*®

31 Ho Chi Minh, zit. n.: Wildgruber (1979): 31.

32 Vgl. Wildgruber (1979): 65 ff. u. 91 ff.

33 Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 54 und Vu Hoa (1994): 74 f. Zur revolutiondren Moral vgl.
auflerdem Ho Chi Minh, in: Wildgruber (1979): 108.

34 Vgl. Rousset (1978): 60.

35 Quan tu, ein zentraler Begriff der konfuzianischen Moral, ist schwer ins Deutsche iibertragbar. Im
Englischen wird quan tu oft mit confucian gentleman iibersetzt. Quan tu ist ein Mensch, der sich
durch Selbstkultivierung zu moralischer Perfektion gefiihrt hat und diese lebt.

36 Vgl. Nguyen Khac Vien (1971): 52 ff.

72



Konfuzianismus in Vietnam 73

Die Marxisten nahmen also in ihrer Werteordnung die konfuzianische Tradition in
Anspruch. Ho Chi Minh ebenso wie andere fithrende Kommunisten bezogen sich
oft, z.B. durch den Gebrauch von Zitaten aus den konfuzianischen Biichern, auf den
Konfuzianismus. Sie versuchten, die traditionelle Moral auf ihr Gesellschaftsmodell
anzuwenden, betonten die charakterliche Vervollkommnung des Individuums, das
Lernen, die Treue und andere konfuzianische Tugenden. Insbesondere Gemein-
schaftsgefithl und Humanismus (nhan) wurden von Ho Chi Minh als traditionelle
Werte gepriesen, die notwendig seien fiir den Kommunismus. Ho Chi Minh hat
diesbeziiglich nicht nur Elemente aus dem Konfuzianismus verwendet, sondern
auch aus westlichen Moralvorstellungen (Freiheit, Gleichheit, Briiderlichkeit, De-
mokratie und die Nichstenliebe des Christentums).”’

Allgemein 148t sich iiber Vietnam sagen, dass hier durch die Geschichte hindurch,
zumindest als Idealvorstellung, die Moral {iber dem Gesetz stand. Allgegenwértiger
Moralismus kann somit auch als ein Merkmal der vietnamesischen revolutionédren
Ordnungskonzeption betrachtet werden. Nguyen Khac Vien™ fiihrt dies direkt auf
das konfuzianische Erbe zuriick.*

Ho Chi Minh hob schon 1921 hervor, dass die historischen Gegebenheiten in Viet-
nam dem Kommunismus eine bessere Voraussetzung zu bieten hitten, als dies in
Europa der Fall sei.” Die Geschichte beweist allerdings auch, dass Vietnam auf-
grund seines konfuzianischen Erbes meist erfolgreicher im Widerstand gegen Druck
von Aullen war als in der Abwehr von Machtmissbrauch im Inneren. Dies zeigte
sich auch, als nach dem Tod Ho Chi Minhs im Jahr 1969 die Macht der Staatsbe-
amten unantastbar wurde. Die Moral und die Tugend, zu der sie unter Ho Chi Minhs
Fiihrung angehalten worden waren, verloren sich in zunehmender Biirokratie und
Korruption.

Dass der Konfuzianismus seine Wirkungsméchtigkeit auch unter den Kommunisten
nicht vollstdndig einbiiite, zeigt sich dariiber hinaus auch in der Behauptung seiner
Institutionen.

6 Die Behauptung der konfuzianischen Institutionen Familie, Dorf,
Schule und Staat gegeniiber der kommunistischen Ideologie

6.1 Die Familie

Die Familie wird im Konfuzianismus als Urmodell des Staates betrachtet, als hoch-
ster Bezugspunkt individueller Loyalitdt. Der Konfuzianismus dient als Familien-
ethik, bestimmt die Familienhierarchie, intensiviert den Zusammenhalt und erhalt
diesen durch die Ahnenverehrung iiber den Tod hinweg aufrecht.

Der Kommunismus als Gesellschaftssystem, das fiir sich absolute Neuerung bean-
sprucht, wollte neben dem Staat auch die Familie, in der sich ihm zufolge alle Ge-

37 Vgl. Dao Phan (1990): 227.

38 Nguyen Khac Vien (geb. 1913), Schriftsteller; Parteimitglied, spéter aber auch Kritiker des
kommunistischen Regimes.

39 Vgl. Wildgruber (1979): 117 f.

40 Vgl. Rousset (1978): 59.

73



74 Nora Luttmer

gensitze treffen, die sich spéter in Staat und Gesellschaft entwickeln, revolutionie-
ren. Marx verstand die Ehe als eine Produktionsgemeinschaft, in der zwischen den
Mitgliedern nicht Gleichheit, sondern vielmehr Abhéngigkeit besteht. Diese Art der
Ehe wollte er durch ein neues, gleichberechtigtes (Liebes-)Verhiltnis ersetzen.*!

Die vietnamesischen Marxisten, die die konfuzianisch geprégte Familie in ihrer
bestehenden Form angriffen, kritisierten unter anderem, dass die traditionelle Fami-
lie sich den kommunistischen Idealen entgegenstelle.* Fiir die strenge hierarchische
Ordnung der Familie und die hieraus resultierende untergeordnete Stellung der Frau
wurde der Konfuzianismus verantwortlich gemacht. Im Zuge verschiedener Bewe-
gungen versuchten sie daher, das Familiensystem zu verdndern. Sie wollten die
traditionellen Gebrdauche und Ordnungen innerhalb der Familie abschaffen oder
zumindest abschwéchen.

Die Frau stand in der vietnamesischen Hierarchie unter dem Mann - wobei sie im
Vergleich zur chinesischen oder japanischen Frau allerdings eine bessere Stellung
innehatte. Der Hong-Duc-Code (1483) gestand der Frau sogar gleiche Erbrechte zu
sowie das Recht auf Scheidung, das in der Praxis allerdings selten zum Tragen
kam.* Erst unter dem orthodoxen Konfuzianismus der Nguyen wurden die Rechte
der Frau stark beschnitten. Wahrend der kommunistischen Zeg(n)-1.4b d[e

74



Konfuzianismus in Vietnam 75

Obwohl die gegenwértigen wirtschaftlichen und sozialen Verdnderungen, zumindest
in den Stadtgebieten, auf eine Lockerung der familidren Strukturen hindeuten, wird
die Familie weiterhin der stabilste soziale Faktor bleiben.

6.2 Das Dorf

Die vietnamesische Dorfgemeinde, vor allem in den traditionellen Siedlungsgebie-
ten der Viet in Nord- und Mittelvietnam, war in vorkolonialer Zeit eine Gemein-
schaft, in der allgemeine Aufgaben zwar unter der Oberaufsicht der Beamten des
Staates, in wesentlichen Teilen aber autonom von Seiten des Dorfes geleitet wurden.
Die Dorfer waren klassenstrukturierte, patriarchalisch ausgerichtete Hierarchien.
Der hierarchische Rahmen dominierte das Dorfleben auf allen Ebenen, vom einzel-
nen Haushalt bis hin zur kommunalen Ebene.

Im Laufe des 20. Jahrhunderts haben sich die alten Dorfstrukturen und die traditio-
nelle Selbstverwaltung stark zuriickgebildet. Bereits unter den Franzosen wurde die
autonome Verwaltungsform des Dorfes eingeschrankt. Mit der Ablosung der tradi-
tionellen dorflichen Verwaltung durch das revolutiondre kommunistische Volks-
komitee wurde das Dorf dann vollstdndig in die umfassende staatliche Administra-
tion integriert. Wéhrend der Staat unter der konfuzianischen Doktrin nur die Ge-
meinschaften der halbautonomen Lokalverwaltungen der Dorfer kannte, sich aber
nie an die Individuen wandte, konfrontierte der Kommunismus diese nun direkt mit
der zentralen Gewalt.

Durch die Landreform in Nordvietnam (1953-57) énderten sich nicht nur die Be-
sitzverhéltnisse und somit die objektive Struktur der Dorfgemeinschaft, vielmehr
riss die Landreform das Dorf aus seiner traditionellen spirituellen Beziehung zum
Land heraus. Viele Dorfgemeinschaftshiduser (dinh), Pagoden und Familientempel
wurden zerstort. Die dinh waren administratives, kulturelles und religioses Zentrum
des Dorfes. In dieser Funktion wurde ihre Zerstérung als die Zerstérung der Wur-
zeln der lindlichen Gesellschaft angesehen.*’

Der Versuch, die religiosen Aktivititen der Bevolkerung zu iiberwachen, zu syste-
matisieren oder gar zu zerstoren, stief auf Widerstand.*® Obwohl der kommunisti-
sche Staat immer wieder versuchte, religiose Feste und traditionelle Feiern zu ver-
bieten, schaffte er es jedoch nie, sie vollstindig zu unterbinden.*” So fanden, wenn
auch inoffiziell und in kleinerem Rahmen, Pagodenfeiern und daoistische Rituale
weiterhin statt. Finanziell aufwindige Festlichkeiten, wie Hochzeiten und Totenfei-
ern, wurden jedoch in ihrer traditionellen Form meist eingestellt. Diesbeziiglich
hatte es schon vor 1945 seitens vietnamesischer Intellektueller Kritik an dem hohen
finanziellen Aufwand gegeben.*® Bereits die Franzosen hatten versucht, dem Bank-
rott von drmeren Dorfbewohnern, hervorgerufen durch aufwindige Feiern, entge-
genzuwirken. Thre Gesetze konnten sich jedoch gegen die dorflichen Bréuche nicht

45 Vgl. Nguyen Duc Nhuan (1992): 365.

46 Vgl. Nguyen Duc Nhuan (1992): 372.

47 Vgl. Luong Hy V. (1993): 289 ff.

48 Hier ist beispielsweise der Schriftsteller Ngo Tat To (1894-1954) zu nennen. Vgl. Duiker (1998): 168
und Ngo Tat To (1977).

75



76 Nora Luttmer

durchsetzen und verschlimmerten die finanzielle Lage der Armsten sogar noch
zusitzlich.*

Die alte konfuzianische Dorfhierarchie hat sich im letzten Jahrhundert starkt relati-
viert und ist in ihrer urspriinglichen Form kaum wieder herstellbar. Die konfuzia-
nisch gepriagte Ordnung der Dorfverwaltung ist abgeschafft. Die Feiern im dinh
nehmen zwar seit den achtziger Jahren zu und haben grofen Zulauf aus allen
Schichten und Altersklassen der Bevolkerung. Sie haben allerdings nicht mehr viel
mit den fritheren strengen Ordnungen auf Verwaltungsebene zu tun; sondern sind
vielmehr Volksfeiern und dienen dabei der religiosen Verehrung des Dorfschutz-
geistes, wobei viele Glaubenselemente in Vergessenheit geraten sind.”

Ende der achtziger Jahre begann die kommunistische Fiihrung die strengen religio-
sen und kulturellen Auflagen zu lockern. Rituale und Festlichkeiten konnten wieder
intensiviert werden. So nahmen neben rein religiosen Feiern Geschenkaustausch
und Bankette an Grof3e und Aufwand drastisch zu. Hochzeiten und Totenfeiern, die
lange nur in einem sehr begrenzten Rahmen begangen werden durften, nahmen
wieder gewaltige AusmaBe an.”!

Die Reformen und das Aufleben der alten Brauche auf Dorfebene stehen in enger
Verbindung mit dem einsetzenden soziokulturellen Wandel und ideologischen Um-
orientierungen. Einerseits durch die wachsende Wirtschaft ermdglicht, wurden sie
andererseits durch den vietnamesischen Staat nicht mehr wesentlich behindert, da
dieser seine Krifte seit Ende der 80er Jahre mehr auf die wirtschaftliche Entwick-
lung und politische Stabilisierung als auf die ideologische Indoktrinierung konzen-
trierte. So werden mittlerweile die religidsen und kulturellen Traditionen nicht mehr
als Dekadenz abgetan, sondern als nationale Werte hoch gelobt. Dies geschieht in
der Hoffnung, wieder eigene Werte als Gegenkraft zu den "neuen kapitalistischen"
Werten zu schaffen.*

Wihrend die traditionellen Feiern und die religiosen Riten zwar wieder stark zu-
nehmen, ist die traditionelle Dorfgemeinschaft als soziales System allerdings weit-
gehend verkiimmert. Die konfuzianischen Moralvorstellungen, die in der Vergan-
genheit den vielfach iibertriebenen Ausgaben unter dem Namen der Tugendhaftig-
keit Einhalt gebieten sollten, scheinen in der heutigen Zeit oft zu fehlen und kénnen
die entstehenden sozialen Probleme nicht verhindern. In abgeschwéchter Form aber
scheint der Konfuzianismus innerhalb des Dorfes weiterhin die zwischenmenschli-
chen Beziehungen zu beeinflussen.

6.3 Die Schule

Obwohl die vietnamesischen Kommunisten die traditionelle Bildung heftig kriti-
sierten, waren sie sich der Notwendigkeit eines guten Bildungssystems bewusst.
Unter der Kolonialherrschaft war die allgemeine Volksbildung stark zuriickgegan-
gen; 1945 starteten die Kommunisten daher ein landesweites Alphabetisierungspro-

49 Vgl. GroBheim (1997): 97 ff.

50 Vgl. Endres (1999).

51 Vgl. Luong Hy V. (1993): 270 ff.
52 Vgl. Tran Ngoc Them (1997): 217.

76



Konfuzianismus in Vietnam 77

gramm. Dies war gekoppelt mit dem Versuch, ein modernes vietnamesisches Schul-
system zu entwickeln. Die dabei vorgesehene Verbindung von Theorie und Praxis
bedeutete einen krassen Gegensatz zum rein humanistisch-theoretisch ausgerichte-
ten konfuzianischen System.

Seit den sechziger Jahren bestand dann in Nordvietnam ein durchaus beeindrucken-
des Bildungssystem: Jedes Dorf besal eine Vor- und Grundschule und die Armee,
Staatsbetriebe und Genossenschaften forderten die Ausbildung ihrer Beschéftigten
durch Fortbildungskurse. Der entscheidende Mangel des Systems, den auch die
Partei anerkannte, war die Qualitit der Bildung.>

In den letzten zehn Jahren nun wurde das vietnamesische Bildungswesen immer
mehr dem Verfall preisgegeben. Der Anteil des Bildungsbudgets am Gesamtstaats-
haushalt wurde permanent gesenkt, die Lehrkrifte werden heute schlecht bezahlt
und miissen weitere Berufe annehmen, um iiberleben zu kénnen. Korruption durch-
dringt das Bildungssystem: Zu steigenden Schulkosten kommen die mittlerweile
notwendig gewordenen Bestechungsgelder fiir Zulassungen und gute Noten hinzu.
Fiir viele Familien ist die Schulbildung ihrer Kinder damit finanziell nicht mehr
tragbar. Zudem werden, seit sich die Familienwirtschaft wieder stirker ausbreitet,
viele Kinder zum Mitarbeiten zu Hause behalten.

Viele Vietnamesen, die den rapiden Niedergang des Bildungssystems mit Sorge
beobachten, befiirchten, dass mit der Bildung auch die Vermittlung von moralischen
Werten zuriickgeht, und dadurch der Anstieg sozialer Probleme und Konflikte ge-
fordert wird. Denn - so die Ansicht von Nguyen Duc Minh, Mitarbeiter eines Bil-
dungsinstitutes in Hanoi - auch heute leben im Bildungswesen noch einige Elemente
des Konfuzianismus fort, wie z.B. die Betonung der moralischen Instruktion.”

Als Stiitze eines staatlichen Konfuzianismus ist die Schule zwar schon vor der Zeit
der Kommunisten verschwunden, als Vermittlerin traditioneller, konfuzianisch
gepréagter Moralvorstellungen ist sie aber erst heute wirklich in Gefahr.

6.4 Der Staat

Die Institution des Staates als Stiitze des Konfuzianismus ist zerbrochen. Angesichts
der Mitverantwortung des staatlichen Konfuzianismus fiir den Verlust der Unab-
hingigkeit Vietnams und fiir seinen technischen Riickstand diirfte dieser in seiner
vorkolonialen Form auch nicht mehr revitalisierbar ist. Dies bedeutet nicht, dass er
sich nicht in der einen oder anderen Weise in den Formen der Regierung wieder
manifestieren kann; denn als politische Theorie und Staatsphilosophie ist der Kon-
fuzianismus zwar nicht mehr vorhanden, seine Ethik aber existiert rudimentar auch
noch im Verwaltungsapparat und konnte sich wieder verstérken.

7 Die mogliche Zukunft des Konfuzianismus in Vietnam

Anfang des 20. Jahrhunderts stand die vietnamesische Gesellschaft vor dem Zusam-
menbruch ihrer traditionellen Ordnung, und der Marxismus bot zu diesem Zeitpunkt

53 Vgl. Parteiedikt (1979), in: Rubin (1988): 46.
54 Vgl. Rubin (1988): 55.

77



78 Nora Luttmer

eine iberzeugende Alternative zur westlichen kapitalistischen Demokratie. Wo die
Demokratie das Individuum als Basis fiir eine politische Gesellschaft sah und die
Dezentralisierung der Macht forderte, bot der Marxismus Mdglichkeiten, die sich
eher an alte vietnamesische Werte anlehnten. Trotzdem hat sich der Kommunismus
flir Vietnam nicht als Staatsdoktrin bewéhrt.

Vietnam ist seit doi moi ("Erneuerung") - ein Reformprogramm, das im Dezember
1986 vom 6. Parteikongress der Kommunistischen Partei Vietnams angenommen
wurde - auf wirtschaftlicher, politischer und gesellschaftlicher Ebene radikalen
Veranderungen ausgesetzt. Die zentralistische Kommandostruktur ist im wirtschaft-
lichen Bereich weitgehend erodiert und wurde durch Strukturen ersetzt, die sowohl
der vietnamesischen Tradition bauerlicher und handwerklicher Familienproduktion
als auch dem gegenwiértigen technisch-industriellen Entwicklungsstand besser ent-
sprechen. Alte Traditionen wie Pagodenfeste, Feiern in Dorfgemeinschaftshdusern
(dinh), Kulte fiir Dorfschutzgeister, Ahnenkulte, aufwéndige Hochzeiten und Toten-
feiern leben wieder auf.

Vietnam ist in seinem derzeitigen Wandlungsprozess auf der Suche nach neuen
Werten. Einerseits miissen moderne Malistédbe angesetzt, andererseits soll die eigene
Identitdt bewahrt werden. Kaum jemand glaubt noch an kommunistische Werte,
man denkt aber auch nicht nur in wirtschaftlichen Kategorien. Themen wie zuneh-
mende Kriminalitit, Korruption und Vetternwirtschaft dngstigen die Bevolkerung
und lassen sie nach neuen Idealen suchen. Diese finden sie weniger in der konfuzia-
nischen Tradition des Mandarinats, sondern vielmehr im gelebten Konfuzianismus
der vietnamesischen Bevolkerung selbst. Dabei handelt es sich um charakteristische
Eigenschaften der vietnamesischen Gesellschaft wie Gemeinschaftsbezogenheit,
Lernfleil3, Hierarchie, Dualismus von Staat und Dorfgemeinschaft, Sparsamkeit, die
zu Reinvestition fiihrt, und eine durch die zyklische Zeitauffassung bedingte tradi-
tionsbezogene allgemeine Ordnung.”

In Vietnam wird im Zuge der Suche nach neuen Wertformen wieder iiber den Kon-
fuzianismus, liber seine positiven und negativen Seiten diskutiert. So gab es z.B.
1989 eine Konfuzianismus-Konferenz in Hanoi, auf der sich vietnamesische Wis-
senschaftler trafen, die sich teilweise iiberraschend frei und auch positiv zum Kon-
fuzianismus #uBerten.’® Die Bedeutung des Konfuzianismus wird dabei in seiner
Funktion als Ethik der Selbstkultivierung, als Stabilisator der Familie und der Ge-
meinschaft sowie sogar als Antriebsfaktor der wirtschaftlichen Entwicklung gese-
hen.

Der Konfuzianismus, wie er sich in dem langen Zeitraum von 2000 Jahren als ge-
sellschaftliche Basis in Vietnam etabliert hat, ist weder von den franzdsischen
Kolonialherren noch von den marxistischen vietnamesischen Machthabern restlos
beseitigt worden. So wie in den osteuropdischen Léndern ein aufgezwungenes
atheistisches politisches System nicht die vom Christentum gepriagte Grundein-
stellung der Menschen verdndert konnte, so konnte auch in Vietnam der Kommu-
nismus, wie beliebt er im Volk auch zeitweise gewesen sein mag, nicht innerhalb
von fiinfzig Jahren das geistige System des Konfuzianismus, auf dem das vietname-

55 Vgl. Weggel (1987): 26ff u. ders. (1994): 153 f.
56 Vgl. Dao Phan (1990).

78



Konfuzianismus in Vietnam 79

sische Kulturgut beruht, mit seinen Wurzeln zerstdren. Hinzu kommt, dass die Mar-
xisten zumindest anfinglich moralische Grundsétze vorlebten, die im Grunde eine
Fortsetzung der konfuzianischen Werte waren. Der vietnamesische Marxismus
konnte als eine Form des Konfuzianismus verstanden werden.

Der Konfuzianismus war in Vietnam, obwohl immer eng verbunden mit den Herr-
scherdynastien, weniger abhéngig vom Staat als der Staat vom Konfuzianismus. Vor
allem die Familie als soziale Kerngruppe ist den Vietnamesen bis heute erhalten
geblieben. Der Konfuzianismus hat in erster Linie in seiner Bindung an die Familie
iiberlebt und wird auch im 21. Jahrhundert das Leben und Denken in Vietnam mit
bestimmen.

Literatur

Dao Phan, "Ho Chi Minh voi Nho Giao", in: Vu Khieu (Hrsg.), Nho Giao xua va nay, Hanoi 1990, S.
226-235

Duiker, William, Historical Dictionary of Vietnam, Lanham, Maryland 1998>

Endres, Kirsten, "Culturalizing Politics: doi moi and the Restructuring of Ritual in Contemporary Rural
Vietnam", in: Dahm, B. u. Houben, V. (Hrsg.), Vietnamese Villages in Transition. Background and
Consequences of Reform Policies in Rural Vietnam, Passau 1999, S. 197-222

Fung Hu-Hsiang, Marxist Humanism and Confucian Humanism: a comparative study of the concept of
men, (Diss.), Boston 1978

Fung Yu-Lan, A short history of Chinese Philosophy, New York 1966

GroBheim, Martin, Nordviethamesische Dorfgemeinschaften: Kontinuitat und Wandel, Hamburg 1997

Le Thanh Khoi, 3000 Jahre Vietnam, Miinchen 1969

Le Thanh Khoi, L'histoire du Vietnam des origines a 1858, Paris 1987

Lotter, Konrad (Hrsg.), Marx-Engels Begriffslexikon, Miinchen 1984

Luong Hy V., "Economic Reform and the Intensification of Rituals in Two North Vietnamese Villages,
1980 - 1990", in: Ljunggren, B., The Challenge of Reform in Indochina, Cambridge, Mass. 1993, S.
259-251

Marr, David, Vietham 1945, Berkeley 1997

Marr, David, Viethamese Anticolonialism, Berkeley 1971

Maspero, Henri, Taoism and Chinese Religion, Amherst 1981

Mus, Paul, Viet-Nam: sociologie d'une guerre, Paris 1952

Ngo Tat To, Tac Pham, Bd 2, [Hanoi] 1977

Nguyen Duc Nhuan, "Le district rural vietnamien ou I'état en campagne", in: Matras-Guin, Jaqueline;
Taillard, Christian (Hrsg), Habitat et habitation d'Asie du Sud-Est continentale, Paris 1992, S. 343-
376

Nguyen Khac Vien; "Confucianisme et Marxisme au Vietnam", in: Chesneaux, J.; Boudarel, G.; Hemery,
D. (Hrsg.), Tradition et Révolution au Vietnam, Paris 1971, S. 21-57

Nguyen The Anh, Monarchie et fait colonial au Viét-Nam (1875-1925), Paris 1992

Phan Thi Dac, "Les femmes au Viét-Nam: une évolution difficile", in: Asie-débat 4, Le Vietnam post-
révolutionnaire - Population, économie, société, 1975-1985, Paris 1987, S. 145-172

Rousset, Pierre, Communisme et nationalisme vietnamien, Paris 1978

Rubin, Susanne, "Learning for life? Glimpses from a vietnamese school.", in: Marr, David; White,
Christine, Postwar Vietnam - Dilemmas in socialist development, Ithaca 1988, S. 45-60

Tran Ngoc Them, Tim ve Ban Sac Van Hoa Viet Nam, Ho Chi Minh Stadt 1997

Vu Hoa, "The ideological heritage of Confucianism is unimportant" (1978), Vietnamese Studies, 111
(1994) 1, S. 71-75

Weggel, Oskar, Die Asiaten, Miinchen 1994

Weggel, Oskar, "Vietnam heute - Politische Entwicklungen und Tendenzen zwdlf Jahre nach dem Ende
des Indochinakrieges", Tonbandabschrift eines in freier Rede gehaltenen Vortrags im Doc-Lap
Zentrum, Stuttgart, 31. Mérz 1987

Wildgruber, Thomas, Der Traditionsbezug in der Vietnamesischen Gesellschaft, Hamburg 1979

79



80 Nora Luttmer

Yeh Kung-Chao, "Der Konfuzianismus, ein geistiger Ahnherr des Kommunismus?", in: Kindermann,
Gottfried-Karl (Hrsg.), Konfuzianismus, Sunyatsenismus und chinesischer Kommunismus, Frei-
burg/B. 1963, S. 198-203

80



