
 ASIEN, (April 2000) 75, S. 5-19 

Regionale Konflikte in Indonesien:  
Eine Krise des nation building?1 

Klaus H. Schreiner 

Since Suharto's downfall in May 1998 regional conflicts are wrecking Indone-
sia's political landscape, reaching a preliminary peak in August 1999 when the 
East Timorese constituency voted for independence. There are several distinct 
patterns of regional conflicts: failure of decolonisation, lack of political partici-
pation, the provinces' denied share in their own economic wealth, prolonged hu-
man rights abuses. The roots of these situation lie in the nation building process 
in the early years of Indonesian independence flawed by historical mispercep-
tions and ideological distortions. The second cause for current centre-periphery 
conflicts is the authoritarian centralism of the ousted New Order regime. More-
over some conflict scenarios (e.g. Ambon) are the result of intra-elite rivalries in 
post-Suharto Indonesia. However, the concept of a decentralised federal state 
that had been discredited by historical developments in the forties and fifties 
(Dutch colonialism, Islamic separatism, and the PERMESTA secessionist move-
ment) has viable roots in Indonesian political thinking and can still contribute to 
the solution of the current situation. 

Seit dem erzwungenen Rücktritt des langjährigen autokratischen Präsidenten Su-
harto am 21. Mai 1998 werden im größten Land Südostasiens immer deutlicher 
zentrifugale Tendenzen sichtbar, die bei vielen politischen Beobachtern Assoziatio-
nen mit dem Krisenszenario im ehemaligen Jugoslawien wecken. Im ganzen Land 
kommt es zu teilweise brutalen Auseinandersetzungen zwischen widerstreitenden 
Gruppen der örtlichen Bevölkerung oder zwischen den militärischen Repräsentanten 
des indonesischen Zentralstaats und regionalen Widerstands- und Unabhängigkeits-
bewegungen. Einen vorläufigen Höhepunkt erreichte diese Bewegung am 30. Au-
gust 1999, als die wahlberechtigte Bevölkerung Osttimors mit überwältigender 
Mehrheit ein Autonomieangebot der Regierung Habibie ablehnte und für einen 
Übergang in die staatliche Unabhängigkeit der Insel stimmte. Indonesische Militärs 
und Milizionäre übten daraufhin blutige Rache für die angebliche "Undankbarkeit" 
der Osttimoresen. 

Osttimor – kein Fall für Indonesiens Einheit 
Der Name Osttimor steht allerdings für ein politisches Problem, das gerade nicht 
kennzeichnend für die gegenwärtige politische Krise ist. Denn völkerrechtlich gese-

                                                      
1 Überarbeitete und aktualisierte Fassung des Vortrages "Regionale Konflikte – Nationale Krise: 

Indonesien im Umbruch", gehalten am 25.11.1999 im Rahmen der gleichnamigen Ringvorlesung an 
der J.W. Goethe-Universität Frankfurt. 



6 Klaus H. Schreiner 

hen ist Indonesien in seiner ehemaligen "27. Provinz" nie über den Status einer Be-
satzungsmacht hinausgekommen. Außer dem Nachbarn Australien hatte kein in der 
UNO vertretenes Land die Annexion der Insel anerkannt. Der Weltorganisation galt 
bis zuletzt Portugal als zuständige Verwaltungshoheit, das bis zur "Nelkenrevolu-
tion" (1974) die Insel als Kolonie verwaltete. Eine geordnete Dekolonisation Ost-
timors hatte Portugal jedoch nicht mehr bewerkstelligen können, nachdem sein 
Gouverneur die Insel 1975 fluchtartig verlassen hatte. Im Dezember 1975 mar-
schierten indonesische Truppen unter dem Vorwand, von Osttimoresen, die einen 
Anschluss an Indonesien wünschten, um Hilfe gerufen worden zu sein, in ein unab-
hängiges Osttimor ein.2 1978 erklärte das Parlament in Jakarta den Anschluss Ost-
timors an Indonesien für vollzogen. 
Die indonesische Osttimor-Politik der vergangenen 25 Jahren gleicht dem Bild von 
Zuckerbrot und Peitsche. Erheblichen Entwicklungsanstrengungen im Bereich des 
Bildungswesens und der Infrastruktur, die auch immer auf die Kontrollierbarkeit der 
Insel ausgerichtet waren, stehen permanente Verstöße gegen die Rechte der Ostti-
moresen auf Schutz des Lebens, Menschenwürde sowie kulturelle und politische 
Selbstbestimmung gegenüber. Der militärische und zivile Widerstand gegen das 
Besatzungsregime Jakartas ist deshalb nie zum Erliegen gekommen, so dass eine 
Integration praktisch nicht stattgefunden hat.3 Entgegen aller nationalistischen Rhe-
torik in Indonesien handelt es sich bei dem Loslösungsprozess Osttimors nicht um 
die beginnende Erosion eines Nationalstaates, sondern um die Beendigung einer vor 
26 Jahren begonnenen und von Indonesien unterbrochenen Dekolonisation. 
Dennoch ist der Fall Osttimor für die gegenwärtige innerindonesische Diskussion 
bedeutsam, da er Befürwortern wie Gegnern einer stärkeren Regionalisierung und 
Dezentralisierung in Indonesien je nach politischer Zielsetzung als positives Beispiel 
oder als schreckliche Warnung dient. Jene Gruppierungen in Aceh, Irian Jaya und 
Riau,4 die das Autonomieangebot der Habibie-Regierung an Osttimor als Präzedenz 
für ihre eigene Forderung verstehen, verkennen die historische Sonderrolle und 
Unvergleichbarkeit der Lage in Ostindonesien mit ihrer eigenen Situation. Die Ge-
waltexzesse und Menschenrechtsverletzungen in Osttimor nach dem Referendum 
sind deshalb auch als eine Warnung der selbsternannten Bewahrer des einheitsstaat-
lichen status quo in Indonesien an alle Exponenten weitreichender Autonomie- und 
Unabhängigkeitsforderungen zu interpretieren. 

Muster regionaler Konflikte in Indonesien 
Anders als Osttimor gehören diejenigen Regionen, in denen sich in den vergangenen 
Monaten blutige Unruhen ereigneten (Aceh, Ambon, Lombok, Sumbawa) und Un-
                                                      
2 Der Aufnahmeantrag in die UNO war zu diesem Zeitpunkt bereits gestellt; eine diplomatische Aner-

kennung durch einige Staaten bereits erfolgt. Zur Kolonialgeschichte Osttimors s. Schlicher 1996, zur 
indonesischen Besatzung Aditjondro 1994. 

3 Vgl. das Interview mit George J. Aditjondro in Südostasien Informationen, 10 (1994) 4: 40-41: "Eine 
Integration Osttimors hat nie stattgefunden." 

4 In diesen drei Provinzen ist die Forderung nach einem Referendum bisher am lautesten vorgetragen 
worden. In allen Fällen verbinden sie sich mit der Hoffnung auf eine politische Unabhängigkeit die-
ser Landesteile.  



 Regionale Konflikte in Indonesien 7 

7 

abhängigkeitsbestrebungen artikulieren, zu dem Bereich des Landes, der mit dem 
Begriff nusantara ("der indonesische Archipel") im historischen Denken seiner 
Bewohner tief verwurzelt ist. Die Gründe liegen in einem komplexen Gemenge aus 
ethnischen und religiösen, vor allem aber ökonomischen und sozialen Aspekten. 
Wie im Fall der Unruhen in Lombok5 wird in der Medienberichterstattung dabei 
häufig auf die Auseinandersetzungen zwischen Christen und Muslimen abgehoben, 
die einen leichten, aber nur selten zutreffenden Erklärungsansatz bieten. Welche 
Faktoren sind für das Zustandekommen des Konfliktszenarios ausschlaggebend 
gewesen, und wie lässt sich die komplexe Lage angemessen deuten? 
In drei Schritten soll versucht werden, den historisch-politischen Kontext der ge-
genwärtigen Konflikte zu untersuchen: Zunächst sollen aktuelle Brennpunkte in 
Indonesien auf das zugrunde liegende Konfliktpotential hin betrachtet werden. In 
einem zweiten Schritte soll eine historische Perspektive auf die Genese der gegen-
wärtigen Situation eröffnet werden, bevor abschließend alternative Tendenzen für 
die Problemlösung gekennzeichnet werden. 

Irian Jaya6 – missglückte Dekolonisation 

Einen Katalysatoreffekt übt die Unabhängigkeit Osttimors besonders auf die Papua-
Bevölkerung in Irian Jaya aus, denn diese östlichste Insel der ehemaligen niederlän-
dischen Kolonie gehört – völkerrechtlich allgemein akzeptiert – erst seit 1969 zu 
Indonesien, also kaum zehn Jahre länger als Osttimor. Grund dafür war die Sonder-
behandlung des damaligen Niederländisch-Neuguinea im Vertrag über die Souverä-
nitätsübertragung von den Niederlanden auf Indonesien vom Dezember 1949.7 Mit 
einem Bündel von Argumenten (u.a. ethnische, kulturelle und sprachliche Differenz 
zwischen dem malaiischen Raum Indonesiens und dem melanesischen Neuguineas, 
sozio-ökonomische Rückständigkeit der Papua-Bevölkerung) erreichten die Nieder-
länder eine Verzögerung der Dekolonisation. Während dieser Zeit wollten sie die 
Papuas darauf vorbereiten, zu einem späteren Zeitpunkt selbst über Zugehörigkeit zu 
Indonesien oder Unabhängigkeit zu entscheiden. Hinter diesen altruistisch anmuten-
den Argumenten der ehemaligen Kolonialmacht verbargen sich jedoch handfeste 
ökonomische Interessen. Nicht nur hatte man in den dreißiger Jahren im Bereich der 
Vogelkop-Halbinsel lukrative Erdölvorkommen entdeckt, sondern den Niederlän-
dern waren schon damals die reichen Kupfer- und Goldvorkommen der Insel be-
kannt.8 
Um doch noch die Insel unter seine Kontrolle zu bringen, steigerte Indonesien seine 
                                                      
5 Am 17. und 18. 1. 2000 kam es auf der überwiegend von Muslimen und Hindus bewohnten Insel zu 

Ausschreitungen gegen Kirchen und andere von Christen genutzte Gebäude. Angeblich war dies ein 
Protest gegen die zahlreichen Toten in dem seit mehr als einem Jahr anhaltenden Konflikt in den 
Molukken. Untersuchungen der Behörden sowie unabhängiger Gruppen kamen jedoch zu dem Er-
gebnis, dass es sich um provozierte Zwischenfälle handelte, deren Hintermänner in Militärkreisen um 
Suharto und den damaligen Koordinationsminister für Politik und Sicherheit Wiranto zu finden sind.  

6 In niederländischer Zeit hieß Westneuguinea Niederländisch-Neuguinea, die Indonesier nannten es 
kurzfristig Irian Barat (Westirian), um dann zu Irian Jaya (siegreiches Irian) überzugehen. Viele der 
Papuas bezeichnen ihre Insel als Papua Barat (West Papua). 

7 S. Pouwer 1999. 
8 S. dazu auch Poulgrain 1999. 



8 Klaus H. Schreiner 

Politik der Nadelstiche Ende der fünfziger Jahre zur offenen militärischen Aggres-
sion. Als Ergebnis einigten sich die Konfliktparteien 1962 auf den Bunker-Plan9, der 
eine Übergangsverwaltung der UNO (UNTEA) sowie zu einem späteren Zeitpunkt 
ein Plebiszit über die endgültige Integration bzw. Unabhängigkeit Westneuguineas 
vorsah. Nachdem Indonesien am 1.5.1963 die vollständige Verwaltungshoheit über-
nommen hatte, unternahm die Sukarno-Regierung keine Anstrengungen zur Erfül-
lung des Abkommens mehr. Dagegen sah sich das 1965 gewaltsam an die Macht 
gelangte Regime Suhartos gezwungen, dieses Plebiszit verbindlich zuzusagen, um 
damit die Rückkehr in die Völkergemeinschaft zu ermöglichen.10 Im Juli und Au-
gust 1969 fand ein Referendum statt, das in den offiziellen Verlautbarungen als "Act 
of Free Choice" apostrophiert wurde, vielen unabhängigen Beobachtern jedoch als 
ein "act free of choice" erschien.11 
Nachdem Papua-Politiker schon 1962 noch unter niederländischer Herrschaft die 
Unabhängigkeit ihrer Insel erklärt hatten, ist der Widerstand der Papuas gegen die 
als erneuter Kolonialismus wahrgenommene Herrschaft der Indonesier nur selten 
erlahmt. Die Papuas erlebten nach 1969 ihre zunehmende Marginalisierung in Poli-
tik, Verwaltung und Wirtschaftsleben und die Bedrohung kultureller Identität durch 
staatliche Entwicklungsprogramme und Transmigranten. Die gegenwärtige Kon-
fliktlage in Irian Jaya ist das Ergebnis eines von der ehemaligen Kolonialmacht und 
der indonesischen Regierung sabotierten Dekolonisationsprozesses. Diese hat zudem 
mit einer durch politische Repression abgesicherten Entwicklungsstrategie zentrali-
stischen Wirtschaftsinteressen Vorrang vor einer ausgewogenen und demokratischen 
Entwicklungen in der Region eingeräumt. Die kürzlich von Präsident Abdurrahman 
Wahid zugesagte Änderung des Namens "Irian Jaya" in "Papua" wird der Forderung 
nach Unabhängigkeit genauso wenig gerecht wie die Aussetzung der von der Habi-
bie-Regierung 1999 beschlossenen Aufteilung der Provinz Irian Jaya in drei selb-
ständige Provinzen, gegen die sich die Papua-Politiker energisch zur Wehr gesetzt 
hatten.12 

Aceh – regionale Identität und ökonomische Ausbeutung 

Trotz früher kolonialer Kontakte gehört Aceh zu den Gebieten des niederländischen 
Kolonialterritoriums, in denen erst zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine dauernde 
und effektive Kolonialherrschaft errichtet wurde. Von 1873 bis 1912 dauerte mit 
einigen Unterbrechungen der "Aceh-Krieg", in dem die Niederländer versuchten, die 
geostrategisch wichtige Küstenprovinz zu unterwerfen. Der verlustreiche Krieg 
veranlasste sie, bei ihrem Versuch einer Rekolonisierung Indonesiens nach dem 
Zweiten Weltkrieg auf einen erneuten Einmarsch in Aceh zu verzichten, so dass 

                                                      
9 Benannt nach dem us-amerikanischen Vermittler Ellsworth Bunker. 
10 Sukarno hatte 1964 in der sog. "Konfrontasi"-Auseinandersetzung mit Malaysia den Austritt Indone-

siens aus der UNO erklärt. 
11 1025 Älteste und Führungspersonen der Papua-Gesellschaften ("tetua adat", "tokoh masyarakat") 

waren von der indonesischen Verwaltung ausgewählt worden, um die faktische Integration nachträg-
lich zu legitimieren. 

12 Kompas, 3.1.2000: "Gus Dur Resmikan Propinsi Papua" [Gus Dur ruft Provinz Papua aus], Associa-
ted Press, 4.12.1999: "Irian Jaya Independence Rally Draws 20.000 in Indonesia". 



 Regionale Konflikte in Indonesien 9 

9 

diese Region in den Jahren des Unabhängigkeitskriegs 1945 bis 1949 trotz eines 
entwickelten regionalen Bewusstseins eine der stärksten Stützen der jungen Repu-
blik blieb. 
Die Zentralregierung in Jakarta berücksichtigte jedoch das ausgeprägte ethnische 
und religiöse Selbstbewusstsein der Aceher nicht und fügte ihre Region, das Sied-
lungsgebiet der überwiegend christlichen Batak in Tapanuli und die Plantagenregion 
um Medan zur Provinz Nordsumatra zusammen. Erst langanhaltender Widerstand 
der Aceher, die sich von den zahlenmäßig überlegenen Batak verdrängt fühlten, 
führte 1959 zur Gründung der Provinz Aceh, die gleichzeitig den Status eines Son-
dergebiets (Daerah Istimewa) erhielt, der den Acehern die Autonomie in den Berei-
chen Religion, "adat"13 und Bildung einräumte. Weitergehenden Forderungen nach 
Kontrolle von Außenhandel und Zuwanderung, nach Selbstverwaltung im Koopera-
tivenwesen und in der Landwirtschaft wurden nicht erfüllt, so dass die Entfremdung 
zwischen der Provinz und dem Nationalstaat bestehen blieb. Diese Kluft vergrößerte 
sich, als in den siebziger Jahren immer deutlicher wurde, dass die Aceher nicht von 
den Errungenschaften des wirtschaftlichen Aufschwungs in ihrer Provinz, insbeson-
dere von den Gewinnen aus den Erdöl- und -gasexporten, profitieren würden. Diese 
Benachteiligung war 1976 ein Grund für die Gründung der "Bewegung Freies 
Aceh"14 unter Hasan di Tiro, die nun nicht mehr nur kulturelle Selbstbestimmung 
und weitgehende Selbstverwaltung, sondern die völlige Unabhängigkeit der Provinz 
anstrebte. Wahrung kultureller Identität als Motiv für den Wunsch nach Eigenstän-



10 Klaus H. Schreiner 

stammen allein aus dieser Provinz. Die größte Fördergesellschaft in diesem Gebiet, 
CALTEX, geht in den kommenden Jahren von einem jährlichen Profit von ca. 2,2 
Mrd. US$ aus.16 In den vergangenen Jahren bekam die Provinzregierung nur 1 bis 
2% der jährlichen Gewinne aus der Ölförderung als Zuwendung aus dem Staats-
haushalt aus Jakarta zugewiesen. 1998 hatte der damalige Präsident Habibie der 
Provinz eine Erhöhung dieser Quote auf 10% zugesagt. Dieses Versprechen hatte er 
aber bis zu seinem Abtreten im Oktober 1999 noch nicht eingelöst. Das im Sommer 
1999 verabschiedete "Gesetz Nr. 25 über den Finanzausgleich zwischen dem Zen-
trum und den Provinzen" sieht eine nochmalige Erhöhung dieser Quote auf 15% vor. 
Dieses Gesetz wird – sofern es überhaupt in Kraft tritt – aber erst ab 2001 Gültigkeit 
erlangen. Bis dahin wollten die Bewohner der Provinz nicht warten und hatten im 
Frühjahr 1999 bereits einen Prozess gegen Habibie angestrengt. 
Riau ist eine ethnisch heterogene Provinz, in der keine Gruppe eine signifikante 
Mehrheit bildet. Bisher sind keine interethnischen oder interreligiösen Konflikte aus 
diesem Landesteil bekannt geworden. Im Gegenteil, die Menschen dort scheinen 
sich in ihrem Bestreben einig, einen größeren Anteil an den Gewinnen, die in ihrer 
Provinz gemacht werden, für sich zu reklamieren. Die Ankündigung von Kulturver-
bänden, Parteipolitikern und Studenten, Riau zu einem souveränen Staat zu erklären, 
sind deshalb im Wesentlichen als ein Druckmittel in dieser vor allem ökonomisch 
geführten Auseinandersetzung zu betrachten. Die nochmalige Bekräftigung dieser 
Forderung Anfang Februar 2000 ist die Antwort auf die sich immer wieder als leer 
erweisenden Versprechungen der Zentralregierung.17 Nachdem Abdurrahman Wahid 
den Provinzen im November 1999 einen Anteil von 75% an den in ihren Provinzen 
erlösten Gewinnen versprochen hatte, sieht der Haushaltsplan für 2000 nur die be-
reits im Gesetz Nr. 25 vorgesehene Beteiligung von 15% vor.18 
Ähnlich stellt sich die Situation in der Provinz Ostkalimantan dar, die durch Öl- und 
Holzexporte wesentlich zum indonesischen Bruttoinlandsprodukt beiträgt.19 Auch 
demographisch sind die beiden Provinzen durchaus vergleichbar. Für diese beiden 
Provinzen eine befriedigende Lösung zu finden, erscheint deshalb im Vergleich zu 
anderen Konfliktregionen einfacher, da die kulturelle oder religiöse Überformung, 
die in Aceh deutlich wird, nicht vorhanden ist. Der Streben nach Autonomie oder 
sogar Unabhängigkeit ist fast ausschließlich in dem Wunsch begründet, selbständig 
über die Gewinne aus den Rohstoffexporten der Provinzen bestimmen zu können. 
Faktoren einer regionalen oder ethnischen Identität spielen nur eine untergeordnete 
Rolle. 

Ambon – Machtkampf der Eliten 

Die Molukken haben neben Osttimor wohl die größte Aufmerksamkeit unter den 
Regionalkonflikten in Indonesien gefunden. Zu Beginn des Jahres 1999 brachen dort 
blutige Auseinandersetzungen zwischen christlichen und muslimischen Bewohnern 
                                                      
16 Marianne Kearney, "Riau Province demands autonomy", The Straits Times Interactive, 30.4.1999. 
17 Jakarta Post, 2.2.2000: "People's congress votes for Riau independence".  
18 Associated Press, 27.1.2000: "Students protest outside Caltex office in Riau". 
19 Ostkalimantan erwirtschaftet 5% des BIP, Riau 4,7%. Far Eastern Economic Review, 2.12.1999, S. 

20. 



 Regionale Konflikte in Indonesien 11 

11 

in der Provinzhauptstadt Ambon und auf den umliegenden Inseln Seram, Haruku 
und Saparua aus. Vordergründig scheinen sich die Zusammenstöße als ein Reli-
gionskonflikt identifizieren zu lassen. Die Konfliktursachen liegen jedoch keines-
wegs nur in den Molukken selber, sondern auch in Jakarta, wo es im Dezember 1998 
zu Kämpfen rivalisierender ambonesischer Gruppen gekommen war, die jeweils 
gute Verbindungen in die Geschäftswelt und zur Suharto-Familie unterhalten. Um 
die gespannte Situation in der Hauptstadt zu beruhigen, wurden die Bandenmitglie-
der nach Ambon ausgewiesen, wo sich der Konflikt auf lokaler Ebene zuspitzte. 
Christliche und islamische Gruppen wurden von hohen Offizieren des Militärs und 
der Suharto-Familie benutzt und finanziert, um die damalige Regierung Habibie zu 
destabilisieren. Zudem ging und geht es um die Absicherung gewichtiger ökonomi-
scher Interessen in der Region selbst.20 
Zugehörigkeit zu einer der großen Glaubensgemeinschaften Ambons, Islam und 
protestantisches Christentum, ist nicht in erster Linie ein religiöses Bekenntnis, 
sondern bedeutet die Integration in ein soziales Netzwerk von Beziehungen, das auf 
lokaler und nationaler Ebene den Zugang zu Ressourcen, Protektion, Arbeitsplätzen 
und Geschäftsmöglichkeiten eröffnet. Das Gerücht, der gegenwärtige Gouverneur 
Latuconsina, ein Muslim, habe alle 38 Spitzenpositionen der Provinzverwaltung mit 
Muslimen neu besetzt, reichte im Oktober 1998 angesichts der angespannten öko-
nomischen und sozialen Lage aus, gewaltsame Proteste hervorzurufen. In der streng 
hierarchischen Organisation der Jugendbanden genügte eine bewusst gestreute 
Fehlinformation, um entsprechende Reaktionen auszulösen.21 
Der Konflikt, der immer wieder von außen geschürt wird, hat in der Zwischenzeit 
eine scheinbar unkontrollierbare Eigendynamik entwickelt. Mord und Zerstörung 
haben fast jede Familie direkt betroffen und das soziale Gefüge in Ambon völlig 
zerrüttet, so dass traditionelle Konfliktlösungsmechanismen wie "Pela Gandong"22 
nicht mehr greifen. Muslime und Christen in Ambon und auf den anderen Inseln der 
Molukken sind das Opfer eines Ringens von Teilen der Eliten in Jakarta um natio-
nalen Einfluss und regionale Ressourcen geworden, das sich der latenten Spannun-
gen zwischen Christen und Muslimen nur bedient. Wegen der angespannten ökono-
mischen Situation des Landes und der verfehlten Regionalpolitik des Suharto-Regi-
mes, die die Rechte und Interessen der autochthonen Bevölkerung selten berück-

                                                      
20 George J. Aditjondro, "Gajah dengan Gajah berlaga. Orang Maluku mati di tengah-tengah" [Im Krieg 

der "Elephanten" kommen die Molukker um], im Internet am 23.1.2000 veröffentlicht. 
21 Latuconsina dementierte mehrfach dieses Gerücht, das auf ein anonymes Pamphlet zurückging, und 

betonte immer seine Überzeugung von der Notwendigkeit einer Balance zwischen Christen und 
Muslimen. Die in der Vergangenheit immer als überwiegend christlich geprägt geltenden Molukken 
haben in den vergangenen Jahrzehnten nicht zuletzt unter dem Einfluss spontaner Transmigration aus 
Sulawesi einen demographischen Wandel erlebt, der zu einer leichten Mehrheit der Muslime geführt 
hat. Seit 1992 ist ein Muslim Gouverneur in Ambon und besetzt damit im klientelistischen Netzwerk 
die Schlüsselposition für die Region, s. Gerry van Klinken, "What caused the Ambon Violence?", In-
side Indonesia, (Oct.-Dec. 1999) 60 <www.insideindonesia.org/edit60/ambon.htm>. 

22 "Pela" ist ein auf Verwandtschaft beruhendes Beziehungssystem zwischen zwei und mehr Dörfern, 
das in Krisenzeiten zu gegenseitiger Beistandsleistung aktiviert wurde. Besonderes Kennzeichen ist 
seine Fähgkeit, gerade auch die Religionsgrenzen zu überwinden. S. u.a. Marselius Rombe Baan, 
"Kerusuhan Ambon dan reaktualisasi pela-gandong" [Die Unruhen in Ambon und die Wiederbele-
bung von pela-gandong], Suara Pembaruan, 11.01.2000. 



12 Klaus H. Schreiner 

sichtigte und sich anbahnende Konflikte gewaltsam unterdrückte, konnten die Pro-
vokationen leicht verfangen. Für die beteiligten und leidtragenden Konfliktparteien 
steht eine Loslösung aus dem indonesischen Staatsverband jedoch nicht zur Debatte. 
Damit unterscheidet sich die Konfliktlage in diesem Teil Indonesiens deutlich von 
der anderer Provinzen. 

Einigung Indonesiens vs. Einheitsstaat Indonesien 
Welche Perspektive kann helfen, diese Konflikte einzuordnen? Eine Analyse des 
kürzlich verstorbenen Willem Wertheim charakterisiert die Lage Indonesiens zutref-
fend: 

[...] after the attainment of freedom new counterforces, more or less hostile to 
the nationalist ideology, have come to the fore. First, there is the desire in 
many areas for greater local autonomy. As long as the revolutionary fight for a 
national state prevailed, federalism was tainted with feudalism and colonial-
ism and was kept in the background. But now things are different. Political 
freedom has largely failed to achieve its social claims, and a good deal of dis-
content in the remote areas is directed against the central government, which 
is spending in Java most of the foreign exchange earned in the Outer Islands. 
Regional and local loyalties are regaining strength to the point of threatening 
national unity.23 

Die Tatsache jedoch, dass der niederländische Soziologe nicht die gegenwärtige 
Umbruchsituation, sondern die Lage Indonesiens in den ersten Hälfte der fünfziger 
Jahre beschreibt, wirft ein bezeichnendes Licht auf die Kontinuität der heutigen 
Konfliktlage. Die Konstellation jener Jahre lässt sich mit einigen Stichwörtern um-
reißen, die mutatis mutandis auch auf das Jahr 1999 zutreffen: freie Parlaments-
wahlen, Arbeit an einer Verfassungsreform, der Versuch, mit demokratischen Ver-
antwortlichkeiten und Parlamentarismus ein auseinander strebendes Land zu regie-
ren, hohe Auslandsverschuldung. Damals wie heute richten sich die Autonomiebe-
strebungen gegen die Eliten in Jakarta, die einerseits die in den peripheren Regionen 
erwirtschafteten Revenuen konsumieren, andererseits Finanzzuweisungen interna-
tionaler Organisation nicht an die eigentlichen Adressaten in den Provinzen weiter-
leiten. 
Aus dieser Perspektive stellt sich die gegenwärtige Krisensituation Indonesiens also 
nicht nur als eine Erbschaft des repressiven Zentralismus dar, der für die zusam-
mengebrochene Neue Ordnung so typisch war, sondern sie hat eine ebenso bedeut-
same historische Dimension. Die erste Ursache für die heutige Krise liegt in den 
Schwächen der Nationenwerdung Indonesiens in den vierziger und fünfziger Jahren 
und in dem diesem Prozess zugrunde liegenden Staatsverständnis. Es handelt sich 
um ein strukturelles Problem desnation building, das Indonesien in seinem Selbst-
verständnis als Nation berührt. Nachdem das innenpolitische Zwangsregime der 
Suharto-Ära und die Konfrontationen des Kalten Krieges beendet sind, der Außen-
druck mit seinem Zwang zu innerer Kohäsion nicht mehr besteht, verschaffen sich 
jene Kräfte und Gruppen wieder Raum, die in den vergangenen fünfzig Jahren un-
terdrückt wurden. 
                                                      
23 Wertheim 1956, S. 323-324. 



 Regionale Konflikte in Indonesien 13 

13 

Geburtsfehler der Verfassung 

Angelegt ist diese Spannung bereits in den zwei grundlegenden Texten des indone-
sischen Staates, der Staatsphilosophie "Pancasila" ("Fünf Säulen") und dem "Grund-
gesetz von 1945" (Undang-Undang Dasar 45), der im Augenblick gültigen Verfas-
sung des Landes. Die fünf 1945 erstmals von Sukarno formulierten Leitsätze gingen 
in veränderter Reihenfolge und mit etwas anderem Wortlaut als Präambel in die 
Verfassung von 1945 ein. Als drittes Prinzip ist dort lakonisch formuliert: "Persa-
tuan Indonesia" – "Einigung Indonesiens".24 Im Prozess der Ausformulierung des 
Verfassungstextes erfuhr dieses Konzept jedoch eine bedeutsame Wandlung. Denn 
dort ist nicht mehr von "persatuan Indonesia", also von der "(Ver-)Einigung Indone-
siens" als einem politischen Ziel die Rede, sondern nur noch von "negara kesatuan", 
vom "Einheitsstaat" Indonesiens als einem erreichten Zustand.25 
Das "Grundgesetz von 1945" ist unter politisch fragilen Umständen und in einer 
Situation der Bedrohung durch die zurückkehrende niederländische Kolonialmacht 
zustande gekommen. Es trägt die Zeichen äußeren Drucks und der Eile seiner Ent-
stehung. In manchen Teilen ist es in seinen Formulierungen vage und bietet einen 
großen, fast manipulativen Interpretationsspielraum. Darüber hinaus stattet die Ver-
fassung das Präsidentenamt mit umfassenden Vollmachten aus, denen keine wirk-
samen konstitutionellen Kontrollorgane gegenübergestellt wurden. Das Komitee zur 
Vorbereitung der Unabhängigkeit Indonesiens betrachtete das am 18.8.1945 verab-
schiedete Grundgesetz als ein Provisorium, das, sobald die äußere Sicherheit des 
Staates gewährleistet wäre, durch eine umfassende Verfassung zu ersetzen sei.26 
Ende 1949 trat infolge der Souveränitätsübertragung von den Niederlanden auf In-
donesien eine neue Verfassung in Kraft, die die "Republik der Vereinigten Staaten 
von Indonesien" (Republik Indonesia Serikat – RIS) begründete. Sie bestand aus der 
eigentlichen Republik Indonesien sowie fünfzehn Teilstaaten und Autonomiegebie-
ten, die von den Niederländern als Gegengewicht zur Republik gegründet worden 
waren. Dieser neue Staat existierte jedoch nur wenige Monate, da sich im ersten 
Halbjahr 1950 mehrere Teilstaaten wieder der Republik anschlossen oder wie im 
Falle der Republik Südmolukken militärisch zum Zusammenschluss gezwungen 
wurden. Am 17.8.1950, dem fünften Jahrestag der Unabhängigkeitserklärung, wurde 
aus der RIS eine neue Republik Indonesien mit einer neuen vorläufigen Einheitsver-
fassung. Die kurze Phase eines aus Teilstaaten bestehenden Bundesstaates, mit dem 
die Niederländer zum letzten Mal versuchten, ihren Einfluss in der ehemaligen Ko-
lonie zu wahren, diskreditierte die föderale Idee in Indonesien als spätkoloniale 
                                                      
24 Die anderen Sätze lauten: 1. All-Eine Göttlichkeit, 2. Gerechte und zivilisierte Humanität, 4. Demo-

kratie, die durch weise Abwägung in gemeinsamer Beratung durch die Volksvertreter geleitet wird, 
5. Soziale Gerechtigkeit. 

25 Der inhaltliche Unterschied zwischen den Circumfixen "per-an" und "ke-an" bei der Nominalisierung 
von Adjektiven und Zahlwörtern besteht darin, dass das Circumfix "ke–an" eher einen Zustand oder 
abstrakten Begriff bezeichnet, wohingegen "per–an" eher eine Handlung bzw. einen Vorgang und de-
ren Ergebnis markiert. 

26 Im Addendum ist eine Frist von sechs Monaten nach Zusammentreten der Beratenden Volksver-
sammlung vorgesehen. Auch Sukarno war sich übrigens der Vorläufigkeit dieser Verfassung be-
wusst, wie sein Redebeitrag aus der Schlussdebatte belegt. Er sprach von einer "vorläufigen" und ei-
ner "Eilverfassung", der eine detailliertere und umfassendere folgen müsse. 



14 Klaus H. Schreiner 

Machterhaltungsstrategie und ließ sie als Alternative zum Einheitsstaat grundsätz-
lich inakzeptabel erscheinen.27 
Der bisher letzte Versuch, eine sorgfältig formulierte und demokratisch legitimierte 
Verfassung in Kraft zu setzen, scheiterte im Juni 1959, als Präsident Sukarno, ge-
stützt auf den Generalstabschef des Heeres Abdul Haris Nasution, die seit 1956 
tagende Verfassunggebende Versammlung (Konstituante) per Dekret auflöste und 
die Rückkehr zur Präsidialverfassung des Grundgesetzes von 1945 verfügte, die 
seither in ihrer ursprünglichen, provisorischen Fassung in Kraft ist. 
Angesichts der äußerst bedrohten Gründungsphase der Republik erschien es 1945 
vorrangig, die Einheit des jungen Staates durch die Konzentration der Entschei-
dungsbefugnisse in einer zentralistischen Regierung zu stärken. Eine Verteilung der 
Kompetenzen oder eine Gewährung von Autonomierechten an Provinzen und an-
dere territoriale Einheiten, wie dies die Verfassung von 1950 vorsah,28 erschien in 
der frühen Phase unmöglich, wenn nicht sogar gefährlich zu sein. Der Vereini-
gungsprozess Indonesiens "persatuan Indonesia" wurde durch die Ausrufung der 
Republik Indonesien am 17. August 1945 als bereits abgeschlossen betrachtet. Nun 
galt es die Einheit des Staates in der Gestalt des Einheitsstaats "negara kesatuan" zu 
wahren. 
Der spätere erste Präsident Indonesiens Sukarno hat wie kein anderer diese Position 
vertreten. In seiner unter dem Titel "Lahirnya Pancasila" bekannt gewordenen Rede, 
die auch die erstmalige Präsentation der "Pancasila" enthält, formulierte er im Juni 
1945: 

Also, was ist es, das unsere Heimat genannt wird, unser Vaterland? Der Geo-
politik folgend ist Indonesien unser Vaterland. Indonesien als Ganzes, weder 
Java allein, noch Sumatra allein, weder Borneo allein, noch Celebes allein, 
weder Ambon allein, noch die Molukken allein, sondern der ganze Archipel 
so wie Gott der Allmächtige ihn geschaffen hat als eine einzige Einheit zwi-
schen zwei Kontinenten und zwei Ozeanen - das ist unser Vaterland. […] 
Kurzgesagt, die indonesische Nation ist nicht nur eine Gruppe von Individuen, 
die, weil sie das Gefühl von le desir d'être ensemble hat, in einem kleinen Ge-
biet lebt wie Minangkabau oder Madura oder Yogya oder die Sunda-Region 
oder die Region der Bugis, sondern die indonesische Nation ist die Totalität 
aller Menschen, die, entsprechend der von Gott dem Allmächtigen geschaffe-
nen Geopolitik, in der Einheit des gesamten indonesischen Archipels von der 
Nordspitze Sumatras bis Irian leben. Alle! –, weil unter diesen 70 Mio. Men-
schen bereits das Gefühl des le desir d'être ensemble vorhanden ist, weil sich 
die "Charaktergemeinschaft" bereits ereignet hat! Die indonesische Nation, 
das indonesische Volk, die indonesische Gemeinde besteht aus 70 Mio. Men-
schen, aber aus 70 Mio. Menschen, die bereits eins geworden sind.29 

Ausgehend von Ernest Renans Gedanken des "desir d'être ensemble"30 und Otto 
                                                      
27 Zur Verfassungsgeschichte Indonesiens vgl. vor allem Nasution 1992, in dessen Appendices die 

Verfassungstexte von 1954, 1949 und 1950 in englischer Übersetzung abgedruckt sind. 
28 S. Art. 131-133 der Vorläufigen Verfassung von 1950. 
29 Soekarno 1949, S. 29 (Eigene Übers. a.d. Indonesischen). 
30 Ernest Renan (1823-1892), frz. Theologe und Orientalist, in den 1870er Jahren einer der Wortführer 

des frz. Nationalismus, dessen Essay "Qu' est-ce qu'une nation?" in ganz Europa rezipiert wurde. 



 Regionale Konflikte in Indonesien 15 

15 

Bauers Begriff der "Charaktergemeinschaft"31 sah Sukarno für die zahlreichen ethni-
schen Gruppen in Indonesien den Zusammenschluss zu einer Nation bereits als 
vollendet an und strebte die Errichtung eines Staates auf dem gesamten Territorium 
der ehemaligen niederländischen Kolonie an.32 Sukarno und die anderen indonesi-
schen Nationalisten gingen davon aus, dass die koloniale Präsenz der Niederländer 
im Archipel seit dem Beginn des 17. Jh. die verbindende historische Erfahrung aller 
Völker in dieser Region darstelle und damit als Grundlage für ein indonesisches 
Nationalgefühl diene. Tatsächlich war das Ausmaß und die Dauer kolonialer Durch-
dringung und der Errichtung einer effektiven Kontrolle auf den einzelnen Inseln sehr 
unterschiedlich; in einigen Gebieten konnten die Niederländer erst zu Beginn des 20. 
Jh. Fuß fassen, so dass von einer einheitlichen historischen Erfahrung kaum die 
Rede sein kann. Darüber hinaus bezog er sich auf die vorkolonialen Reiche Srivijaya 
und Majapahit als vermeintliche territoriale Vorläufer des modernen Indonesien. 

Föderalgedanke im Misskredit 

Aus der historischen Situation einer bedrohten Unabhängigkeit erscheint diese na-
tionalistische Überspitzung verständlich und notwendig, da nur sie den nötigen mo-
ralischen und politischen Enthusiasmus für die Nationalbewegung mobilisieren 
konnte. Die Notwendigkeit zur Bündelung aller Kräfte ließ jede Alternative zu 
einem nationalen Einheitsstaat als indiskutabel ausscheiden. Die Berechtigung einer 
Konzentration auf eine Option schien sich in den folgenden Jahren deutlich zu be-
stätigen. 
Neben dem Versuch der Niederlande, durch die Gründung von Klein- und Teilstaa-
ten einen Rest an Einfluss auf das Land aufrecht zu erhalten, gab es in den fünfziger 
Jahren noch zwei historische Entwicklungen, die den Gedanken an eine Dezentrali-
sierung der Macht oder gar eine föderale Struktur des Landes in Misskredit brachte. 
Die Erste nahm ihren Anfang bereits Ende der vierziger Jahre in Westjava, wo der 
charismatische islamistische Führer Sukarmadji Kartosuwirjo mit Hilfe der "Darul 
Islam"-Bewegung und einer islamischen Armee einen unabhängigen islamischen 
Staat auf indonesischem Boden errichten wollte.33 Im Verlauf der fünfziger Jahre 
fand er Unterstützung auch in Sulawesi und Aceh und führte bis zur seiner Fest-
nahme 1962 einen Untergrundkrieg gegen die als "säkularistisch" denunzierte Zen-
tralregierung in Jakarta. 
Das zweite relevante Ereignis sind sezessionistische Bewegungen der späten fünfzi-
ger Jahre in Sumatra und Südsulawesi. Ähnlich wie heute war die große Diskrepanz 
zwischen dem Beitrag zum Nationaleinkommen und der Teilhabe an politischen und 
ökonomischen Entscheidungen der Auslöser für die Entstehung der Bewegung 
"Perjuangan Semesta" ("Umfassender Kampf"). Sie gründete eine "Revolutionäre 
Regierung der Republik Indonesiens" in Padang/Westsumatra und strebte mit ge-
heimer Unterstützung der USA eine Loslösung Sumatras und Sulawesis aus dem 
                                                      
31 Otto Bauer (1882-1938), österr. Sozialdemokrat und Exponent des Austromarxismus. 
32 Diese Prämisse führte zu der Unnachgiebigkeit bei der Integration Westneuguineas in den indonesi-

schen Nationalstaat, das ursprünglich aus der Souveränitätsübertragung ausgeklammert worden war. 
33 Darul Islam: "Das Haus des Islam", dazu auf Deutsch am besten greifbar ist Dengel 1986. 



16 Klaus H. Schreiner 

indonesischen Staatsverband an.34 Die indonesische Armee unter ihrem Oberkom-
mandierenden General A. H. Nasution konnte die Sezessionsbewegung im Verlauf 
des ersten Halbjahres 1958 gewaltsam niederschlagen. Dieser Erfolg ermöglichte es 
der Armee, sich in den darauf folgenden Jahren immer wieder als die alleinige Ga-
rantin staatlicher Einheit und des Überlebens des indonesischen Nationalstaats zu 
präsentieren. Den daraus abgeleiteten Anspruch auf eine sozial-politische Rolle der 
Armee in der indonesischen Gesellschaft formulierte Nasution Mitte der sechziger 
Jahre in der Doktrin von den "zwei Funktion" der indonesischen Armee aus. Sie 
diente während der gesamten Suharto-Ära als ideologische Rechtfertigung der Herr-
schaft des Militärs.35 

Autoritärer Zentralismus 

Der australische Politologe Herbert Feith kommentierte die von dieser Erfahrung 
geprägte Haltung der Armee, die sich in der autoritären Zentralisierungspolitik der 
Neuen Ordnung niederschlug, mit den Worten: 

That bitter experience led Soeharto and his associates to forget the idea of 
Bhinneka tunggal Ika ["Einheit in Verschiedenheit": Motto im indonesischen 
Staatswappen, khs]. They saw diversity as dangerous because it threatened the 
unity of the nation. But you could say they over-learned the lesson. They 
thought one needed to remain suspicious of groups demanding more regional 
autonomy. What they lost sight of was that over-centralization could become 
an even greater threat to the maintenance of a united Indonesia.36 

Neben der bereits in der Frühzeit der Staatsgründung angelegten Konstellation ha-
ben die zunehmenden zentrifugalen Tendenzen als zweite Ursache die Unnachgie-
bigkeit des Suharto-Regimes gegenüber allen Wünschen und Forderungen der Re-
gionen nach größerer Eigenverantwortung und politischer Mitbestimmung begrün-
det. Die zentralstaatliche Einheit Indonesiens wurde zum nicht mehr hintergehbaren 
Axiom. Selbstbestimmungsbestrebungen erwuchsen aus dem Mangel jener Dimen-
sion von nationaler Integration, die die Politologin Christine Drake mit den Worten 
beschrieb: 

[...] regional economic interdependence and some measure of regional balance 
in economic development are fundamental to national integration. A percep-
tion that standards of living are improving and that there is some measure of 
equity in the location of new industrial growth and development schemes may 
be of more importance to national integration than economic growth per se. 
Indeed, geographical unbalanced economic development, by which one area 
of the country or one group of people is seen to benefit disproportionately, can 
be decisively disintegrative.37 

Genau diese Situation entstand in den vergangenen dreißig Jahren in Indonesien: 
extreme ungleiche regionale als auch klassenspezifische Einkommensverteilung. 
Zwar hatte Indonesien in der Vergangenheit beeindruckende Wachstumszahlen für 

                                                      
34 Vgl. Kahin/Kahin 1995. 
35 Grundsätzlich dazu s. Lowry 1996, S. 181-220. 
36 Jakarta Post 18.11.1999: "Herbert Feith: Returning to 'unity in diversity' after centralism legacy."  
37 Drake 1989, S. 2-3.  



 Regionale Konflikte in Indonesien 17 

17 

Bruttoinlandsprodukt und Pro-Kopf-Einkommen vorzuweisen. Die nationalen Stati-
stiken verbergen aber nicht nur die regionalen absoluten Disparitäten, sondern auch 
die Richtung der Kapitalflüsse innerhalb des Landes. Sie verlaufen nämlich in der 
Regel von den Regionen ins Zentrum Jakarta.38 Im ökonomischen Bereich ist deut-
lich das Fehlen von integrationsfördernden Politikansätzen zu festzustellen. Die 
Vereinigung Indonesiens ist offenbar – darauf deuten die Regionalkonflikte hin – 
ein bisher unerreichtes Ideal. Wird man also in einigen Jahren tatsächlich eine Land-
karte des Archipels zeichnen, wie dies der Karikaturist des Wochenmagazins Asia-
week tat: Ein Land – zerfallen in Klein- und Mittelstaaten, orientiert an ethnischen 
und religiösen Identitäten und mittendrin "Rest"-Indonesien als Roter Punkt? 

Alternative Ansätze 
Es gibt in Indonesien andere Traditionen und Vorbilder, die eine realistischere 
Wahrnehmung der indonesischen Vergangenheit und Wirklichkeit in politische 
Konzepte umzusetzen versuchten. Mohammed Hatta, der erste Vizepräsident der 
Republik gehörte zu jenen, die schon sehr früh ein föderales Prinzips für den indo-
nesischen Staat befürworteten. In einer bereits 1932 veröffentlichten Broschüre 
unter dem Titel "Ke Arah Indonesia Merdeka" ("Auf dem Weg zu einem Unabhän-
gigen Indonesien") kam er zu dem Schluss: 

Da Indonesien aus verschiedenen Inseln und nationalen Gruppen besteht, ist 
es unumgänglich, dass jede Gruppe – sei sie klein oder groß – Autonomie er-
hält, das Selbstbestimmungsrecht erhält, das Selbstverwaltungsrecht entspre-
chend ihrer Wünsche und Überzeugungen erhält, vorausgesetzt, dass diese 
Regelungen nicht den Grundsätzen einer allgemeinen Regierungspolitik wi-
derstreben, über die ein gemeinsames Einverständnis zu erzielen sein wird. 
Also, es wird ein einziges Indonesien entstehen, und in diesem Indonesien 
werden einige lebendige Gebietskörperschaften existieren, die volle Autono-
mie besitzen.39 

Dieser über sechzig Jahre alte Text gewinnt angesichts der gegenwärtigen Proble-
matik eine neue Aktualität. Denn im Kern ist hier sowohl das Problem beschrieben 
als auch bereits eine Lösungsstrategie für das Indonesien des 21. Jahrhunderts ange-
deutet. Hatta ging in seiner Vision eines unabhängigen Indonesien von der politi-
schen und geographischen Heterogenität des zukünftigen Staates aus, der in Aufbau 
und Machtverteilung Rechnung zu tragen ist. Zwar sollte die Zentralregierung mit 
einer Richtlinienkompetenz die Prärogative erhalten. Innerhalb dieses durch Kon-
sens abgesteckten Rahmens sollten die Provinzen und Regionen jedoch ihre Belange 
selbst regeln können. Hatta schwebte in seinem pragmatischen Entwurf eine ausba-
lancierte Koexistenz zwischen einem starken Bundesstaat und lebensfähigen Teil-
staaten vor. Darin wurde er in den Jahren unmittelbar nach der Unabhängigkeit von 
                                                      
38 Das Beispiel Riau verdeutlicht die Problematik: Die Gewinnerwartung aus der Ölproduktion liegt 

derzeit bei jährlich 2,2 Mrd. US$. 10% davon führt CALTEX an den indonesischen Staat ab. Dem-
gegenüber lagen die jährlichen Aufwendungen der Regierung in Jakarta für Investitionen und Sub-
ventionen für alle 27 Provinzen bei 100 Mio. US$. 

39 Mohammad Hatta, Ke Arah Indonesia Merdeka, 1932, S. 77., zit. n. Y. B. Mangungwijaya, "Rele-
vansi pemikiran Bung Hatta, khsusnya tentang kebangsaan dan kerakyatan dengan situasi saat ini dan 
masa mendatang", in: Mangunwijaya 1998, S. 14-25, hier S. 21 f (Eigene Übers. a. d. Indon.). 



18 Klaus H. Schreiner 

anderen führenden Politikern des Landes wie Sam Ratulangi oder Latuharhary un-
terstützt, die die Festlegung auf den Einheitsstaat als Staatsform als vorläufig und 
das Föderalsystem für Indonesien als die angemessenere Verfassung ansahen. 
An diese Tradition knüpfte 1998 der katholische Priester und Schriftsteller Y. B. 
Mangunwijaya an, als er die Errichtung des "negara federal" als die Aufgabe der 
kommenden Generationen Indonesiens bezeichnete und dafür einen Zeithorizont bis 
zum Jahr 2045 setzte.40 Aber wie es im Augenblick scheint, können sich die Indone-
sier diesen langen Zeitraum nicht mehr gönnen, wenn Indonesien in seiner gegen-
wärtigen territorialen Gestalt überleben soll. Der Historiker Anhar Gonggong meinte 
kürzlich, die Vorbereitungen für die Errichtung einer föderalen Verfassung müssten 
spätestens im Jahr 2005 abgeschlossen sein, damit sie im Jahr 2010 voll funktions-
fähig sein könne.41 
Die gegenwärtige Krise bietet den Menschen in Indonesien eine Chance, die 
Grundlagen ihres staatlichen Selbstverständnisses zu überprüfen und das Staatswe-
sen neu zu gestalten. Zum ersten Mal steht das Land tatsächlich an einem Einschnitt 
in seiner Geschichte, an dem es auf – wie Christine Drake formulierte – "shared 
suffering or common achievements" zurückblicken kann. Mehr als 1945 oder 1949 
wurde in den vergangenen zwei Jahren seit dem Sturz Suhartos der bereits von Su-
karno erhobene Anspruch einer "Schicksalsgemeinschaft" der Indonesier erfüllt. 
Dreißig Jahre des autoritären Zentralismus unter Suharto und dessen Überwindung 
stellen die gemeinsame historische Erfahrung und Leistung aller Indonesier dar, die 
Grundlage für einen neuen Versuch nationaler Integration sein könnte. 
In der nationalistischen Rhetorik der dreißiger bis fünfziger Jahre gab es keinen 
Raum für das Bewusstsein, dass Aceh eine andere Kolonialgeschichte erlebt hatte 
als Ambon, dass Java sehr viel länger unter niederländischem Regime gestanden 
hatte als Westneuguinea. Das politische Ziel einer (Ver-)Einigung Indonesiens (per-
satuan Indonesia) wurde von den frühen Nationalisten zwar formuliert, in seiner 
Prozesshaftigkeit aber nicht ernst genommen. Mit der Schaffung des Staates Indone-
sien 1945 wurde das Ziel als erreicht angesehen, und die politischen Prioritäten 
verschoben sich auf den - auch gewaltsamen - Erhalt dieses Zustands der Einheit. 
Diese Fehlannahme führte letztendlich zum statischen, unbewegten Zustand einer 
Einheit Indonesiens, der seinerseits Merkmal der auf Depolitisierung beruhenden 
politischen Kultur der "Neuen Ordnung" wurde. Ihr fehlte jegliche Dynamik politi-
scher Partizipation, sei es auf nationaler oder auf regionaler und lokaler Ebene selbst 
oder auch zwischen den Ebenen. Nach dem Machtwechsel ist diese Dynamik, die 
Voraussetzung für eine wirksame nationale Integration ist, wieder möglich gewor-
den: 

Functionally, however, integration depends on more than just control by the 
central government and vertical response to it. It involves the mutual interde-
pendence of regions and regional participation in national affairs. This dis-
tinction is comparable to the difference between national integration and na-
tionalism. Nationalism is concerned with the evoking patriotic, nationalistic 

                                                      
40 "Tugas Generasi Muda demi Tahun 2045" [Die Aufgabe der jungen Generation für das Jahr 2045], 

in: Mangungwijaya 1998, S. 3-8. 
41 Jakarta Post, 15.11.1999: "RI forced into federal state by 2010". 



 Regionale Konflikte in Indonesien 19 

19 

emotions, feelings that are important in overcoming local regionalism and 
particularisms, and emphasizes vertical linkages. National integration, by 
contrast, is a much broader and more inclusive concept, concerned with lateral 
as well as vertical linkages. It focuses on the functioning interaction and mu-
tual interdependence of the diverse parts of the state, ties that continue largely 
independently of the strength of nationalistic emotion.42 

In Indonesien deutet sich das Ende eines Nationalismus à la Sukarno an, der sich auf 
politische Appelle und ideologische Rhetorik konzentrierte. Die politischen Prämis-
sen der indonesischen Gründergeneration beruhten auf europäischen Nationalismus-
konzepten des 19. Jh. und sind obsolet geworden. Insofern erleben wir im Augen-
blick eine Art zweiter Dekolonisation Indonesiens, in der Bürger und Politiker des 
Landes erneut versuchen, eine den indonesischen Realitäten angemessene Form 
staatlichen Zusammenlebens zu formulieren. Wenn Menschen- und Bürgerrechte 
aller Bürgerinnen und Bürger des Landes darin ihren angemessenen Raum erhalten 
sollen, wird es sich um ein dezentrales Staatswesen handeln, das die Einigung des 
Landes nicht zugunsten der Einheit des Staates aufs Spiel setzt. 

Literatur 
Aditjondro, George J., In the Shadow of Mount Ramelau. The Impact of the Occupation of East Timor, 

Leiden: INDOC, 1994 
Dengel, Holk, Darul Islam. Kartosuwirjos Kampf um einen islamischen Staat in Indonesien, Wiesbaden: 

F. Steiner, 1986. (Beiträge zur Südasienforschung; 106) 
Drake, Christine, National Integration: Patterns and Policies, Honolulu: University of Hawai'i Press, 

1989 
Kahin, Audrey R.; George McT. Kahin, Subversion as Foreign Policy. The Secret Eisenhower and Dulles 

Debacle in Indonesia, New York: The New Press, 1995 
Lowry, Robert, The Armed Forces of Indonesia, St. Leonards: Allen & Unwin, 1996 
Mangungwijaya, Y.B., Menuju Indonesia Serikat, Jakarta: Gramedia, 1998 
Nasution, Adnan Buyung, The Aspiration for Constitutional Government in Indonesia. A socio-legal 

study of the Indonesian Konstituante 1956 - 1959, Jakarta: Sinar Harapan, 1992 
Poulgrain, Greg, "Delaying the 'Discovery' of Oil in West New Guinea", Journal of Pacific History, 34 

(1999) 2: 205-218 
Pouwer, Jan, "The Colonisation, Decolonisation and Re-colonisation of West New Guinea", Journal of 

Pacific History, 34 (1999) 2:156-179 
Schlicher, Monika, Portugal in Osttimor. Eine kritischen Untersuchung zur portugisieschen Kolonialge-

schichte in Osttimor, 1850-1912, Hamburg: Abera, 1996 (Abera Network Pacific; 4) 
Sukarno, Lahirnja Pantja-Sila. Bung Karno menggembleng dasar-dasar negara, Yogyakarta: Oesaha 

Penerbit Goentoer, 1949 
Wertheim, Willem F., Indonesian Society in Transition. A Study of Social Change, The Hague/Bandung: 

Van Hoeve, 1956 

                                                      
42  Drake, 1989, S. 5. 


