
 ASIEN, (Juli 2000) 76, S. 47-56 

Christentum im heutigen China  
− Über die Perspektiven eines marginalisierten 

Forschungszweigs der deutschsprachigen Sinologie1 

Monika Gänßbauer 

Das Thema "Christliche Religion im heutigen China" wird in der deutschsprachigen 
Sinologie marginalisiert. Diese These soll zunächst durch einige persönliche Beob-
achtungen und mit einem Blick auf die US-amerikanische Sinologie gestützt wer-
den. In einem zweiten Teil sollen anschließend Perspektiven aufgezeigt werden, die 
eine wissenschaftliche Befassung mit dem Thema christliche Religion in China m.E. 
bieten würde. 

1 Die Marginalisierung des Themas "Christentum im heutigen 
China" in der deutschsprachigen Sinologie − Beobachtungen 

Im März 1998 fand in Blaubeuren ein internationaler Workshop zu Religion und 
Ökonomie in Ostasien statt, der von der Universität Tübingen veranstaltet wurde. 
Die Paneldiskussionen bestritten neben den international geladenen Wissenschaft-
lern fünf Angehörige der Universität Tübingen, die zum Teil recht wenig an eigener 
Forschungsarbeit über die Zusammenhänge zwischen Religion und Ökonomie bei-
tragen konnten. Auch befasste sich kein einziger Beitrag mit dem Zusammenhang 
zwischen Christentum und Wirtschaftsfragen. Die Sinologin Katrin Fiedler, die zu 
jener Zeit kurz vor dem Abschluss einer Dissertation mit dem Titel "Wirtschafts-
ethik in China − das Fallbeispiel Shanghaier Protestanten"2 stand und dies den Kon-
ferenzveranstaltern im Vorfeld des Workshops mitgeteilt hatte, war zwar zur Teil-
nahme zugelassen worden, aber − trotz des Themas ihrer Forschungsarbeit − nicht 
eingeladen worden, einen inhaltlichen Beitrag zu leisten. 
Im neuen Länderbericht China3 der Bundeszentrale für politische Bildung findet 
sich im Kapitel "Gesellschaft und Kultur im Modernisierungsprozeß" lediglich ein 
Beitrag zum Konfuzianismus, die Bedeutung von Religionen in China wird ganz 
ausgeblendet. Dies entspricht leider durchaus der Feststellung von Florian Reiter, 

                                                           
1  Dieser Beitrag beruht auf einem Vortrag, den die Autorin auf der 10. Tagung der Deutschen Verei-

nigung für China-Studien am 31.10.1999 in Berlin hielt. 
2  Die Dissertation Wirtschaftsethik in China − das Fallbeispiel Shanghaier Protestanten von Karin 

Fiedler wurde 1999 an der Universität Trier eingereicht und wird in der Reihe Mitteilungen des In-
stituts für Asienkunde Hamburg erscheinen. 

3  Carsten Herrmann-Pillath und Michael Lackner (Hrsg.), Länderbericht China. Politik, Wirtschaft und 
Gesellschaft im chinesischen Kulturraum, Bonn 1998 (Schriftenreihe der Bundeszentrale für 
politische Bildung; 351). 



48 Monika Gänßbauer 

die dieser 1993 in der Zeitschrift ASIEN traf: "Neuere Bücher zur VR China behan-
deln das Thema 'Religion' zumeist stiefmütterlich, wenn überhaupt." Nach Reiter 
stellt "die gegenwärtige Vernachlässigung des Themas 'Religion' in China ... ein[en] 
Irrweg" dar, denn "wer sich in China bewegt, weiß um die Gegenwart und Relevanz 
der diversen Religionen, die offen oder verdeckt zutage treten."4 
Auch Klaus Mühlhahn betonte in einer Rezension von Fallbeispiel China,5 einem 
Werk mit Beiträgen zu christlicher Religion, Theologie und Kirche im chinesischen 
Kontext, es sei ein interessanter Band entstanden, "der ein in der wissenschaftlichen 
Forschung zu wenig beachtetes Thema ... beleuchte". Mühlhahn vertrat die Mei-
nung, dass es zu einer intensiveren Beschäftigung mit Religion und Christentum in 
China im 20. Jahrhundert kommen sollte, "und dies nicht nur in kirchlichen Kreisen, 
sondern auch in der chinawissenschaftlichen Forschung und Diskussion".6 
Der Religionswissenschaftler Daniel Overmyer hat zwar darauf hingewiesen, dass 
das Studium chinesischer Religionen seine eigene Berechtigung habe und konstitu-
tiv in den Bereich chinesischer Kulturstudien gehöre, doch auch er berücksichtigte 
in einer Untersuchung zu "lebendigen religiösen Traditionen Chinas" aus dem Jahr 
1995 das Christentum nicht.7 Erst die Aufnahme einer Lehrtätigkeit an der Chinese 
University in Hongkong veranlasste Overmyer zu einer ersten wissenschaftlichen 
Auseinandersetzung mit dem Christentum im chinesischen Kontext.8 
Für amerikanische Wissenschaftler dagegen stellt "Christentum in China" − anders 
als in der deutschsprachigen Sinologie − kein Randthema dar. Dies wurde auf einer 
Konferenz zum Thema "China und Christentum" deutlich, die vom 14.-16. Oktober 
1999 in San Francisco stattfand und an der teilzunehmen ich die Gelegenheit hatte. 
In sieben Panels näherten sich Sinologen und Theologen historisch, soziologisch 
und kulturwissenschaftlich an Geschichte und Gegenwart des Christentums in China 
an. Dabei verortete der Historiker Daniel Bays das Christentum im Rahmen chinesi-
scher Religionen wie folgt: 
An der Schwelle zum 21. Jahrhundert könnte das Christentum in China sich in der 
Endphase eines Inkulturationsprozesses befinden, der es zu einem ebenso 
selbstverständlichen Bestandteil chinesischer Kultur werden lässt, wie der 
Buddhismus es seit seiner Inkulturation vor mehr als tausend Jahren in China ist.9 
Einen Schritt weiter ging auf der Konferenz Jessie Lutz, emeritierte Professorin für 
Geschichte an der Rutgers University, mit ihrer These, dass das Christentum in 

                                                           
4  Florian Reiter, Rezension zu "Donald MacInnis: Religion im heutigen China", ASIEN, (Juli 1996) 60, 

S. 120-121, 121. 
5  Roman Malek (Hrsg.), Fallbeispiel China. Ökumenische Beiträge zu Religion, Theologie und Kirche 

im chinesischen Kontext, Nettetal: Steyler Verlag, 1996. 
6  Klaus Mühlhahn, Rezension zu: Roman Malek (Hrsg.), Fallbeispiel China, in: ASIEN, (Okt. 1998) 

69, S. 108-109, 109. 
7  Siehe Daniel Overmyer u.a., "Chinese Religions − The State of the Field", The Journal of Asian 

Studies, 54 (Mai 1995) 2, S. 314-395. 
8  Daniel Overmyer, "Chinese Religions as Part of The History of Salvation: A Dialogue with Christi-

anity", Ching Feng, (März 1997) 1, S. 1-14. 
9 Daniel H. Bays, Vorwort, in: ders. (Hrsg.), Christianity in China. From the Eighteenth Century to the 

Present, Stanford California: Stanford University Press, 1996, S. vii-xii, xii. 



 Christentum im heutigen China 49 

China längst inkulturiert sei:10 
Scholars have been slow to recognize the growth of an indigenous Chinese 
Christianity... But Christianity has taken root in China; an indigenous Chinese 
Christianity exists and its origins must be investigated. 
Lutz wies nach, dass sich das Christentum in China weit weniger durch westliche 
Missionare verbreitete (die nur bestimmte Orte in China aufsuchen durften und 
meist sprachliche wie gesundheitliche Probleme hatten) als vielmehr durch die 
Gruppe chinesischer Konvertiten der ersten und nachfolgenden Generationen, die in 
ihrer Art der Verkündigung bald für eine Inkulturation der christlichen Botschaft im 
chinesischen Kontext sorgten. Am Ende resümierte Lutz:11 
Christianity still represents a small percentage of the total population but an 
indigenous Chinese Christianity has evolved. 
Auch Ryan Dunch stellte in seinem Vortrag auf dieser Konferenz fest:12 
Protestant Christianity has become firmly established at the end of the twentieth 
century as an element within Chinese society and as a continuing presence within 
the changing patterns of Chinese culture. 
Sowohl Bays als auch Lutz und Dunch sprachen sich dafür aus, das Christentum 
heute − ebenso wie Buddhismus oder Daoismus − als inkulturierte Religion Chinas 
zu betrachten und in seinen verschiedenen Aspekten zu erforschen. 
2 Perspektiven des Themas: Exemplarische Forschungsfragen 
Im Folgenden sollen einige Aspekte und Forschungsfragen zum Thema Christentum 
in China vorstellt werden, die m.E. eine größere Aufmerksamkeit von Seiten der 
deutschsprachigen Sinologie verdienten. 
2.1 Christentum im Spannungsfeld der Religionspolitik 
Im klassischen China konnte von Freiheit der Religionen gegenüber dem Staat nie 
die Rede sein. Religionen wurden in einem System von Orthodoxie vs. Heterodoxie 
verortet und standen stets unter der Kontrolle des Staates.13 Mit den Theorien Mao 
Zedongs kam im 20. Jahrhundert ein weiteres Koordinatensystem hinzu, das bis 
heute Religionspolitik in China prägt − die Theorie von der Einheitsfront. Ziel der 
Einheitsfrontpolitik der KPCh ist es, alle Gruppen des Volkes außerhalb der Partei 
für das Ziel eines gemeinsamen Aufbaus der Nation zu gewinnen. 
1979 wurde die Rückkehr zur Religionspolitik früherer Zeiten verfügt. Art. 36 der 
Verfassung von 1982 legt fest:  
                                                           
10  Jessie Lutz, "China and Protestantism: Historical perspectives", bislang unveröff. Vortragsmanu-

skript, S. 1 f. 
11 Ebd. 
12  Ryan Dunch, "Protestant Christianity in China Today: Fragile, Fragmented, Flourishing", bislang 

unveröffentlichtes Vortragsmanuskript, S. 1. Dunch lehrt Geschichte an der University of Alberta. 
13  Siehe hierzu das konzise, aufschlussreiche Kapitel zu Religionspolitik in: Roman Malek, Das Tao 

des Himmels, Freiburg i.Br.: Herder, 1996, S. 189 ff. Eine Sammlung religionspolitisch relevanter 
Dokumente der achtziger Jahre stellt Donald MacInnis, Religion in China Today. Policy and Prac-
tice, New York: Orbis, 1989, dar. Mit dem Thema Religionspolitik befaßt sich auch folgender Arti-
kel: Monika Gänßbauer, "Von Aberglaube, Opium und Kultur. Die Realität chinesischer Religions-
politik", Eine Welt, (Okt. 1999) 5, S. 10-13. 



50 Monika Gänßbauer 

Die Bürger der VR China genießen die Glaubensfreiheit. Kein Staatsorgan, keine 
gesellschaftliche Organisation und keine Einzelperson darf Bürger dazu zwingen, 
sich zu einer Religion zu bekennen oder nicht zu bekennen. Der Staat schützt 
normale religiöse Aktivitäten.14 
Doch die vage Formulierung des Artikels wirft Fragen auf: Wo liegt die Grenze 
zwischen Religion und Aberglauben (gegen den die Regierung bis heute entschlos-
sen vorgeht)? Welche Rechte haben staatlich nicht registrierte Gemeinden? Durch 
den Mangel an Klarheit bewegt sich auch die Frage der Volksreligion in einer Grau-
zone. 
1998 riefen 13 protestantische Kirchenführer zum Erlass eines nationalen Reli-
gionsgesetzes auf. Sie wiesen darauf hin, wie wichtig ein solches für alle Ebenen 
verbindliches Religionsgesetz wäre, um das verfassungsmäßig verbriefte Recht auf 
Glaubensfreiheit zu gewährleisten, die Grenzen zwischen Religion und Aberglauben 
zu definieren und den mit Religionen befassten Beamten aller Ebenen eindeutige 
Verfahrensrichtlinien an die Hand zu geben.15 
Eine positive Rolle für die Definition von Religion haben in den letzten Jahren vor 
allem Wissenschaftler der Akademie für Sozialwissenschaften gespielt. Nachdem 
Religion in China lange Zeit − klassisch nach Marx − als Opium des Volkes gegol-
ten hatte, bekennt sich inzwischen eine Gruppe einflussreicher Religionswissen-
schaftler und Soziologen zur Definition von Religion als "wesentlichem Bestandteil 
der Kultur eines Volkes".16 Diese Formulierung lässt einen weit größeren Spielraum 
für eine positive Sicht von Religion und hat Eingang in das jüngste Weißbuch der 
chinesischen Regierung zum Thema Religionsfreiheit gefunden. 
Ein Anspruch des Staates, der sich seit einigen Jahren an die Religionsgemein-
schaften richtet, ist der nach Anpassung an die sozialistische Gesellschaft. Dieser 
Aufruf hat auf Seiten der Kirchen Kritik auf den Plan gerufen. Theologen wie Prof. 
Ji Tai vom Theologischen Seminar in Nanjing sehen die Gefahr einer Einmischung 
des Staates in Glaubensinhalte. Argumentativ klug lehnt Ji in einem Artikel zu die-
sem Thema17 eine solche Anpassung in Fragen des Glaubens klar ab, plädiert aber 
durchaus für eine Anpassung der bislang eher konservativen Kirche an die − sich 
auch im Bereich des geistigen Diskurses − schnell modernisierende chinesische 
Gesellschaft. 
Wo Sozialwissenschaftler Chinas über den rapiden moralischen Verfall ihrer Gesell-
schaft und das Hineinwachsen der Jugendlichen in eine "Wertewüste" klagen, ver-
sucht die Staatsführung heute, die Kirche mit ihrer Botschaft zu instrumentalisieren. 
Sie soll neue Ideale, Werte und Moralvorstellungen für den Übergang ins 21. Jahr-
                                                           
14  Zitiert aus: Verfassung der Volksrepublik China, Peking 1983, Verlag für fremdsprachige Literatur, 

S. 35 f. 
15  Der Aufruf erschien im Kirchenorgan der evangelischen Kirche Chinas, Tianfeng (Himmelswind), 

(1998) 5, S. 2 f. 
16  Siehe hierzu exemplarisch den Vortrag von He Guanghu, "Religious Studies in China, 1978-1999, 

and their Connection with Political and Social Circumstances", den er auf einer Konferenz in Bir-
mingham im September 1999 hielt, sowie die Zusammenfassung des Vortrags in: Aktuelle China 
Nachrichten, (1999) 39, S. 1. 

17  Siehe: Ji Tai, "Religion und gesellschaftliche Anpassung", in: Monika Gänßbauer (Hrsg.), Chris-
tentum im Reich der Mitte. Aktuelle Thesen und Texte, Breklum 1998, S. 105-111. 



 Christentum im heutigen China 51 

hundert bereitstellen und so "der sozialistischen Modernisierung dienen".18 Auch 
hier reagieren Theologen kritisch − fürchten sie doch eine Instrumentalisierung der 
christlichen Botschaft und deren Entkernung zur reinen Morallehre.19 
Ein heikles Thema ist die Unterdrückung von Kulten und sog. "Sekten" durch die 
chinesische Regierung. Geheimgesellschaften haben in China eine lange Tradition. 
Viele Aufstandsbewegungen in Chinas Geschichte speisten sich aus solchem Poten-
zial. Seit einigen Jahren blühen Geheimkulte und Sekten in China wieder auf. Mo-
mentan geht die chinesische Regierung hart gegen Gruppierungen vor, die sie als 
"Sekten" identifiziert wie z.B. die Falungong-Bewegung.20 Die Einschätzung von 
Gruppen wie dem in der Provinz Henan verbreiteten Geheimkult "Blitz aus dem 
Osten" (dongfang shandian) als Sekte findet die Zustimmung der offiziellen chine-
sischen Kirche.21 Solchen Gruppen wirft man vor, ausgehend von niedrigen 
Motiven illegal und kriminell tätig zu sein und dem Ruf der christlichen Kirche in 
China zu schaden.22 Bei manchen Gruppen sind sich aber auch Vertreter der 
chinesischen Kirche nicht einig in der Frage, wo die Definition von Sekte beginnt 
und die von Kirche endet.23 
Mit zunehmendem Rechtsbewusstsein innerhalb der chinesischen Bevölkerung 
wächst auch das der chinesischen Christen. 1995 zogen in Henan chinesische 
Christen vor das lokale Volksgericht, weil das Büro für religiöse Angelegenheiten 
die Versammlungserlaubnis für eine Gemeinde nicht erneuert hatte. Das Büro 
musste daraufhin seinen Bericht überarbeiten und die Erlaubnis neu erteilen. Auch 
1998 gewann eine Kirchengemeinde im Kreis Xichuan, Henan, einen Gerichtspro-
zess, in dem es um die Beschädigung kirchlichen Eigentums ging.24 Inzwischen hat 
sich eine Gruppe von Rechtsanwälten auf die Vertretung kirchlicher Anliegen spezi-
alisiert. 
2.2 Die Wirtschaftsethik chinesischer Protestanten: Ein Fallbeispiel 
Dass Christentum in China auch für soziologische Studien interessant sein kann, 
                                                           
18  So wird dies beispielsweise gefordert vom Direktor des Nationalen Büros für Religiöse Angelegen-

heiten, Ye Xiaowen, in einer Ansprache aus Anlaß der 6. Nationalsynode der protestantischen Kirche 
Chinas, abgedruckt in: Tianfeng (Himmelswind), (1997) 2, S. 4-7. 

19  Siehe hierzu z.B. Wang Weifan, "Na xing" (Der Stern), in: Guituji (Nach Hause. Predigtsammlung), 
Fuzhou 1995, S. 23-30. 

20  "Seit dem Verbot der Falungong im Juli d.J. ist eine schrittweise Eskalation des Konflikts zwischen 
der chinesischen Staatsführung und der Falungong-Bewegung zu beobachten, die sich auf der Ebene 
ideologischer Rhetorik ebenso abzeichnet wie auf ... organisatorische[r]." China aktuell, (Nov. 1999), 
S. 1131. 

21  Tianfeng (Himmelswind), (1999) 7, S. 20. 
22  Der Religionssoziologe Berger betrachtet diese Abgrenzung als durchaus notwendig: "Wäre es 

gestattet, sich ... Erfahrungen [der religiösen Erleuchtung] unbegrenzt hinzugeben, dann würde ein 
normales Leben unmöglich ... Religion ist eine stete Gefahr für die soziale Ordnung. Der Zweck von 
religiösen Institutionen besteht deshalb nicht zuletzt darin, diese Gefahr einzudämmen. Propheten ... 
dürfen nicht länger frei und nach Belieben umherstreifen, die Institution setzt ihnen zeitliche und 
räumliche Grenzen." Peter L. Berger, Sehnsucht nach Sinn, Gütersloh: Gütersloher Taschenbücher, 
1999, S. 177. 

23  Zum Thema Sekten und Kulte im heutigen China vgl. China Study Journal, (Dez. 1998) 3, insbe-
sondere den Beitrag von Tony Lambert, "Modern Sects and Cults in China", ebd., S. 6-9. 

24  Beide Meldungen erschienen im Amity News Service, einem zweimonatlichen Nachrichtendienst der 
offiziellen chinesischen Kirche. 



52 Monika Gänßbauer 

zeigt die Dissertation von Katrin Fiedler. Sie befasste sich im Rahmen einer Feld-
studie mit der Wirtschaftsethik Shanghaier Protestanten.25 Das Interesse an dem 
Zusammenhang von Religion und Wirtschaft lässt sich heute, so Fiedler, auf ver-
schiedene Entwicklungen zurückführen:26 
Das hohe Wirtschaftswachstum Chinas. 
Der mit dem Wirtschaftswachstum und der ideologischen Liberalisierung ein-
hergehende soziale Wandel hat zugleich einen Aufschwung aller Religionen nach 
sich gezogen. Von dem in der Bevölkerung grassierenden "Religionsfieber" 
profitiert vor allem das Christentum: Die protestantische Kirche in China ist zurzeit 
die am stärksten wachsende Kirche der Welt. 
Schließlich bereitete ein weiteres "Fieber" im Wissenschaftsbereich den Boden für 
Fragen nach dem Zusammenhang von Religion und wirtschaftlicher Entwicklung: 
das "Max-Weber-Fieber". Nach Jahrzehnten der Nichtbeachtung dürfen Webers 
Thesen nun in China gelesen und diskutiert werden. 
In seiner Schrift zur protestantischen Wirtschaftsethik von 1920 hatte Weber postu-
liert, dass in Europa bestimmte protestantische Denominationen maßgeblich zur 
Entstehung des Kapitalismus beigetragen hätten, weil sie eine besonders 
wirtschaftsfreundliche Ethik vermittelten. 
Während Webers These von einer Kausalfunktion des Protestantismus für den Ka-
pitalismus umstritten ist, gilt seine Charakterisierung der protestantischen Wirt-
schaftsethik nach wie vor als zutreffend. In zahlreichen Ländern und Kulturen 
konnte inzwischen eine "protestantische Wirtschaftsethik" nachgewiesen werden, 
wobei die entsprechenden Eigenschaften nicht mit der Zugehörigkeit zum protes-
tantischen Christentum einhergehen müssen. Welche Ergebnisse erbrachte nun die 
Shanghaier Interview-Studie Fiedlers? 
Arbeit war für die Befragten ein "geldfernes" Konzept − insofern, als die meisten 
von ihnen nicht nur des Gelderwerbs wegen arbeiteten. Die Mehrheit der Interview-
partner gab an, auch im Fall finanzieller Unabhängigkeit weiterarbeiten zu wollen. 
Ging mit dieser nicht-finanziellen Arbeitsmotivation auch eine große ideelle Be-
deutung der Arbeit einher, wie dies für "klassische" Protestanten typisch wäre? Im 
Fall der Shanghaier Christinnen und Christen traf das nicht zu. Für die Mehrheit 
waren zwischenmenschliche Kontakte die Hauptmotivation zu arbeiten. Insofern lag 
bei den Shanghaier Befragten eine extrinsische Arbeitsmotivation vor. 
Auch im Hinblick auf die instrumentelle Dimension der Arbeit entsprachen die 
Shanghaier Befragten nicht dem Protestanten, wie ihn Max Weber für den Westen 
skizziert hat. Die Vorstellung, dass Arbeit eine "asketische Tugendübung" sein 
kann, mit deren Hilfe der Arbeitende sich selbst stärkt und diszipliniert, wurde nur 
selten von den Interviewpartnern thematisiert. Aber bei den Befragten ließen sich 
auch Einstellungen finden, die Anklänge an die "klassische" protestantische Wirt-
schaftsethik des Westens weckten. So äußerten einige Protestanten, dass sie Ar-
                                                           
25  S. Fußnote 2. 
26  Im folgenden wird auf den Aufsatz Fiedlers eingegangen, der unter der Überschrift " 'Ich kann doch 

nicht für fünf Yuan meinen Gott verkaufen!' Anmerkungen zur Wirtschaftsethik Shanghaier Pro-
testanten" in  den Aktuellen China Nachrichten (1999) 38 erschien.  



 Christentum im heutigen China 53 

beitserfolg als Segen Gottes verstanden. Doch nicht bei allen bewirkte eine ausge-
prägte Religiosität auch einen besonderen Einsatz am Arbeitsplatz. Manche Inter-
viewpartner zogen die aktive Beteiligung in der Gemeinde einem besonders streb-
samen Arbeiten vor. 
Welche Haltung nehmen die Christen der Shanghaier Studie zu Geld ein? Geld barg 
ihrer Einschätzung nach sowohl Chancen als auch Gefahren. Oft wurde Wohlstand 
als Möglichkeit gesehen Gutes zu tun. Schließlich wurde immer wieder die Bedeu-
tung des redlichen Gelderwerbs betont. Geld war für die Befragten aber ein ambi-
valenter Begriff. Wie in der chinesischen Tradition wurde er positiv aufgefasst, 
doch existierten auch Berührungsängste vor dem "Mammon".27 
Fiedlers Fazit lautet: Die Vorstellung einer "protestantischen Wirtschaftsethik" exis-
tiert weder im Denken der Befragten noch in der offiziellen Lehre der Kirche. Die 
Vorstellung von Arbeitserfolg und Reichtum als Segen Gottes kann als Bruchstück 
der "originalen" protestantischen Wirtschaftsethik aufgefasst werden. Ähnliche 
Versatzstücke dieser Ethik finden sich auch in anderen Bereichen. Solche Einstel-
lungen formen sich jedoch nicht zu einer ganzheitlichen christlichen Ethik, die die 
Erfüllung des Christseins ausschließlich auf den Bereich des Arbeitens und Wirt-
schaftens fixieren würde. Insofern könne man in dem Fallbeispiel nicht von einer 
"protestantischen Wirtschaftsethik" sprechen, wie sie in der Soziologie und Psy-
chologie zur Charakterisierung eines bestimmten Arbeitertypus verwendet werde. 
2.3 "Kulturchristentum" 
In den 80er Jahren entstand in der protestantischen Kirche der Begriff "Kulturchris-
ten". Er bezeichnete chinesische Intellektuelle, "die über Literatur, Philosophie, 
Geschichte oder andere sozialwissenschaftliche Disziplinen Interesse am Christen-
tum entwickelt hatten" und darüber forschten.28 In einem Beitrag über die Haltung 
chinesischer Intellektueller zum Christentum stellt Li Pingye, Kader in der Einheits-
front-Abteilung der Kommunistischen Partei, fest:  
In einer Zeit, in der das Christentum im Westen im Niedergang begriffen ist und 
man dort nach östlichen Philosophien Ausschau hält, um die Krankheiten westlicher 
Gesellschaften zu heilen, hat das Christentum in China, wo es einst dämonisiert 
wurde, ein neues, aufnahmebereites Publikum gefunden.29 
Nach der Kulturrevolution hätten sich Intellektuelle verstärkt Gebieten wie westli-
cher Philosophie und Religion zugewandt, die früher tabuisiert waren. Heute fielen 
viele ideologische Hindernisse für die Erforschung des Christentums in China weg. 
Das Christentum werde nun als geistige Kultur betrachtet, die Richtlinien für das 
menschliche Leben biete. 
Auch Prof. Zhuo Xinping, Direktor des Instituts zur Erforschung der Weltreligionen 
                                                           
27  Vor "Mammonismus" wird des öfteren in kirchlichen Publikationen gewarnt, siehe z.B. Ji Tai, 

"Christsein in China", in: EMW (Hrsg.), China-Ansichten. Vom Umgang mit einer neuen Weltmacht, 
Hermannsburg 1997, S. 31-33. 

28  Chen Zemin, "Protestant Christianity in China: Facing the Challenges of Modernization", in: Philip 
Wickeri und Lois Cole (Hrsg.), Christianity and Modernization. A Chinese Debate, Hong Kong: 
Daga Press, 1995, S. 23-31, 29.  

29  Li Pingye, "The Attitude of Contemporary Chinese Intellectuals Towards Christianity", in: Ebd., S. 
59-77, 59 f. 



54 Monika Gänßbauer 

an der Akademie für Sozialwissenschaften in Peking, ging 1998 in einem Vortrag30 
der Frage nach, warum sich viele chinesische Intellektuelle heute mit dem Chris-
tentum befassen: Erstens entspringe das Interesse an christlicher Forschung dem 
Bedarf an Untersuchungen zu menschlicher Zivilisation. Chinesische Intellektuelle, 
die sich mit systematischer geisteswissenschaftlicher Forschung befassten, kämen 
an Erkenntnissen über das Christentum nicht vorbei. Zweitens existiere Interesse an 
christlicher Forschung, weil westliches Gedankengut inzwischen "rehabilitiert" sei. 
Drittens wollten Wissenschaftler die Funktion, Bedeutung und Wirkung des Chris-
tentums innerhalb der chinesischen Kultur verorten und bewerten, um das Chris-
tentum als wichtige Quelle für eine Rekonstruktion der chinesischen Kultur nutzbar 
zu machen. Viertens suchten viele Intellektuelle in China persönlich nach Wahrheit 
und widmeten sich deshalb dem Christentum. Der gesellschaftliche Wandel in 
China habe bei vielen Menschen zu einer Krise ihrer Weltanschauungen und ihres 
Moralempfindens geführt. In diesem Kontext werde für chinesische Intellektuelle 
wieder die Frage akut, wie sie angesichts der Realität einer kommerzialisierten und 
utilitaristischen Gesellschaft ihre eigene Spiritualität und Persönlichkeit erhalten 
und sich für eine positive Entwicklung der chinesischen Gesellschaft einsetzen 
könnten. 
Der Begriff Kulturchristen wurde nachfolgend so stark diskutiert, dass in Hongkong 
ein eigener Band zu dem Thema erschien.31 1999 nahmen schließlich He Guanghu 
und Zhuo Xinping auf Konferenzen in Birmingham und San Francisco zu dem Be-
griff Stellung und stellten klar, dass sie ihn für wenig geeignet hielten, die Mehrzahl 
jener Wissenschaftler zu bezeichnen, die sich in der VR China mit Christentumstu-
dien befassen.32 Der Begriff sei in hohem Masse irreführend: Seien Kulturchristen 
denn "Christen mit Kultur", was wiederum impliziere, dass Christen allgemein kul-
turlos seien?33 Auch von staatlicher Seite drohten Missverständnisse, wenn Wissen-
schaftler als Christen − welcher Art auch immer − bezeichnet würden.34 Statt von 

                                                           
30  Der Vortrag findet sich unter dem Titel "Die Bedeutung des Christentums für Chinas Modernisie-

rung" abgedruckt in: Monika Gänßbauer (Hrsg.), Christentum im Reich der Mitte. Aktuelle Thesen 
und Texte aus China, Breklum 1998, S. 78-86. 

31  Institute of Sino-Christian Studies (Hrsg.), Wenhua jidutu: xianxiang yu lunzheng (Cultural Chris-
tian: Phenomenon and Argument), Hongkong 1997. 

32 He Guanghu arbeitet ebenfalls am Institut zur Erforschung der Weltreligionen der Akademie für 
Sozialwissenschaften. In seinem Vortragsmanuskript heißt es: "As some scholars who were sympa-
thetic to Christian religion but were not members of any churches contributed so much to the public 
understanding of Christianity through their writing, translating, editing and other cultural activities, 
they began to be named 'cultural Christians'... However, as most Christians would deny to name a 
person who has not been baptized a 'Christian' ... I prefer to coin a phrase, 'Cultural religions', in de-
scribing such a phenomenon". He Guanghu, "Religious Studies in China, 1978-1999, and their 
Connection with Political and Social Circumstances", unveröff. Vortragsmanuskript, S. 7 f. 

33  Zit. nach Zhuo Xinping, "Discussion on 'Cultural Christians' in China", bislang unveröffentlichtes 
Vortragsmanuskript, S. 13. Den Vortrag hielt Zhuo auf der Internationalen Konferenz "China and 
Christianity. Burdened Past, Hopeful Future" vom 14.-16. Oktober 1999 in San Francisco. 

34  "If man uses this term ['Cultural Christians'] ... there might be ... political and social misunder-
standings in China ... The problem of a correct understanding of religion in general and Christianity 
in particular is up to now not yet finally solved ... If man identifies research of scholars in mainland 
China studying Christianity with belief in Christianity, their sympathy and affirmation ... of Christi-
anity with Christian profession itself ... their position would be isolated ... and their influence ... in 



 Christentum im heutigen China 55 

Kulturchristen solle man von "kulturellen Religionen" sprechen, so He, oder, wie 
Zhuo vorschlug, schlicht von SMSC "Scholars in mainland China studying Christia-
nity". 
2.4 Christentum in China und die Anfänge einer Zivilgesellschaft 
Der Religionssoziologe Peter Berger versteht Kirche als sinnstiftende bzw. 
-vermittelnde Institution der Zivilgesellschaft. Die Zivilgesellschaft kennzeichnet 
nach Berger ein "Agglomerat von Institutionen, die zwischen der Privatsphäre des 
einzelnen und den Mega-Institutionen der modernen Welt liegen und zwischen 
ihnen vermitteln."35 
Helga Solinger weist darauf hin, dass heutzutage im Großen wie im Kleinen Ent-
scheidungen anstehen, wohin sich Gesellschaften entwickeln sollen. Fragen nach 
Solidarität und Gerechtigkeit, nach der Verteilung von Gütern und Machtfragen sind 
zu beantworten.36 
Richard Madsen, der ein Buch über ländlichen Katholizismus und Zivilgesellschaft 
in China verfasst hat,37 hebt v.a. auf die politische Dimension des Konzepts Zivilge-
sellschaft ab. Seine Frage lautet, ob die religiöse Praxis des Katholizismus in China 



56 Monika Gänßbauer 

rungsorganisationen.41 All diese Formen bürgerschaftlichen Engagements lassen 
sich auch in der chinesischen Kirche und in den Programmen der kirchennahen 
Nichtregierungsorganisation und Wohlfahrtsstiftung Amity finden, die 1985 ge-
gründet wurde und inzwischen in ganz China aktiv ist. Nach Wendt gehört zum 
Engagement ein Sinnentwurf, und diesen bieten die Kirchen heute in China. 
Für Michael Walzer, Sozialwissenschaftler in Princeton, bezeichnet die Zivilgesell-
schaft "sowohl den Raum von (zwischen-)menschlichen Vereinigungen, die nicht 
erzwungen sind, als auch das Ensemble seiner Beziehungsnetze, die um der Familie 
[oder beispielsweise] des Glaubens ... willen gebildet worden sind."42 In diesem 
Sinne betont auch der Historiker Bays, dass das Christentum mit seiner Organisation 
in gemeindlicher Form angesichts der derzeitigen Dynamik privater Vereinigungen 
in China eine Rolle für die Entstehung einer chinesischen "Zivilgesellschaft" spielen 
kann.43 Claudia Oblau beschreibt aus langjähriger Beobachtung:  
In den Gemeinden lassen sich Eigeninitiative, Verantwortung, Teamgeist und 
demokratische Umgangsformen einüben, für die sonst in der Gesellschaft wenig 
Raum ist.44 
3 Schluss 
Am Ende zielt mein Plädoyer auf eine stärkere Wahrnehmung des Themas "Chris-
tentum in China" in der deutschsprachigen Sinologie. Ich hoffe aufgezeigt zu haben, 
dass sich hier lohnende Themenbereiche auftun, die man nicht allein der Befassung 
von kirchlicher Seite überlassen sollte. 

                                                           
41  Wolf Rainer Wendt, "Bürgerschaft und zivile Gesellschaft. Ihr Herkommen und ihre Perspektiven", 

in: Ders. u.a. (Hrsg.), Zivilgesellschaft und soziales Handeln, Freiburg i.Br.: Lambertus, 1996, S. 13-
77, 13. 

42  Michael Walzer, Zivile Gesellschaft und amerikanische Demokratie, Berlin: Rotbuch, 1992, S. 65. 
43  Daniel H. Bays, Vorwort, in: Ders. (Hrsg.), Christianity in China. From the Eighteenth Century to 

the Present, Stanford California: Stanford California Press, 1996, S. vii-xii, ix. 
44  Claudia Oblau, "Protestantische Christen in China – Kirche der Armen, Laien- und Frauenkirche", in: 

EMW und China InfoStelle (Hrsg.), Computer, Kirche und Konfuzius. Einblicke in das China von 
heute, Breklum 1997, S. 74-79, 79. 


