ASIEN, (Juli 2000) 76, S. 47-56

Christentum im heutigen China
— Uber die Perspektiven eines marginalisierten
Forschungszweigs der deutschsprachigen Sinologie'

Monika Géanf3bauer

Das Thema "Christliche Religion im heutigen China" wird in der deutschsprachigen
Sinologie marginalisiert. Diese These soll zunéchst durch einige persdnliche Beob-
achtungen und mit einem Blick auf die US-amerikanische Sinologie gestiitzt wer-
den. In einem zweiten Teil sollen anschlieend Perspektiven aufgezeigt werden, die
eine wissenschaftliche Befassung mit dem Thema christliche Religion in China m.E.
bieten wiirde.

1 Die Marginalisierung des Themas "Christentum im heutigen
China" in der deutschsprachigen Sinologie — Beobachtungen

Im Mirz 1998 fand in Blaubeuren ein internationaler Workshop zu Religion und
Okonomie in Ostasien statt, der von der Universitiit Tiibingen veranstaltet wurde.
Die Paneldiskussionen bestritten neben den international geladenen Wissenschaft-
lern fiinf Angehorige der Universitdt Tiibingen, die zum Teil recht wenig an eigener
Forschungsarbeit iiber die Zusammenhiinge zwischen Religion und Okonomie bei-
tragen konnten. Auch befasste sich kein einziger Beitrag mit dem Zusammenhang
zwischen Christentum und Wirtschaftsfragen. Die Sinologin Katrin Fiedler, die zu
jener Zeit kurz vor dem Abschluss einer Dissertation mit dem Titel "Wirtschafts-
ethik in China — das Fallbeispiel Shanghaier Protestanten"* stand und dies den Kon-
ferenzveranstaltern im Vorfeld des Workshops mitgeteilt hatte, war zwar zur Teil-
nahme zugelassen worden, aber — trotz des Themas ihrer Forschungsarbeit — nicht
eingeladen worden, einen inhaltlichen Beitrag zu leisten.

Im neuen Lénderbericht China® der Bundeszentrale fiir politische Bildung findet
sich im Kapitel "Gesellschaft und Kultur im Modernisierungsproze3" lediglich ein
Beitrag zum Konfuzianismus, die Bedeutung von Religionen in China wird ganz
ausgeblendet. Dies entspricht leider durchaus der Feststellung von Florian Reiter,

1 Dieser Beitrag beruht auf einem Vortrag, den die Autorin auf der 10. Tagung der Deutschen Verei-
nigung fiir China-Studien am 31.10.1999 in Berlin hielt.

2 Die Dissertation Wirtschaftsethik in China — das Fallbeispiel Shanghaier Protestanten von Karin
Fiedler wurde 1999 an der Universitét Trier eingereicht und wird in der Reihe Mitteilungen des In-
stituts fiir Asienkunde Hamburg erscheinen.

3 Carsten Herrmann-Pillath und Michael Lackner (Hrsg.), Landerbericht China. Politik, Wirtschaft und
Gesellschaft im chinesischen Kulturraum, Bonn 1998 (Schriftenreihe der Bundeszentrale fiir
politische Bildung; 351).



48 Monika Gdnfibauer

die dieser 1993 in der Zeitschrift ASIEN traf: "Neuere Biicher zur VR China behan-
deln das Thema 'Religion' zumeist stiefmiitterlich, wenn {iberhaupt." Nach Reiter
stellt "die gegenwirtige Vernachlissigung des Themas Religion' in China ... ein[en]
Irrweg" dar, denn "wer sich in China bewegt, weill um die Gegenwart und Relevanz
der diversen Religionen, die offen oder verdeckt zutage treten."

Auch Klaus Miihlhahn betonte in einer Rezension von Fallbeispiel China,” einem
Werk mit Beitrdgen zu christlicher Religion, Theologie und Kirche im chinesischen
Kontext, es sei ein interessanter Band entstanden, "der ein in der wissenschaftlichen
Forschung zu wenig beachtetes Thema ... beleuchte". Miihlhahn vertrat die Mei-
nung, dass es zu einer intensiveren Beschiftigung mit Religion und Christentum in
China im 20. Jahrhundert kommen sollte, "und dies nicht nur in kirchlichen Kreisen,

sondern auch in der chinawissenschaftlichen Forschung und Diskussion".®

Der Religionswissenschaftler Daniel Overmyer hat zwar darauf hingewiesen, dass
das Studium chinesischer Religionen seine eigene Berechtigung habe und konstitu-
tiv in den Bereich chinesischer Kulturstudien gehdre, doch auch er beriicksichtigte
in einer Untersuchung zu "lebendigen religiésen Traditionen Chinas" aus dem Jahr
1995 das Christentum nicht.” Erst die Aufnahme einer Lehrtitigkeit an der Chinese
University in Hongkong veranlasste Overmyer zu einer ersten wissenschaftlichen
Auseinandersetzung mit dem Christentum im chinesischen Kontext.®

Fiir amerikanische Wissenschaftler dagegen stellt "Christentum in China" — anders
als in der deutschsprachigen Sinologie — kein Randthema dar. Dies wurde auf einer
Konferenz zum Thema "China und Christentum" deutlich, die vom 14.-16. Oktober
1999 in San Francisco stattfand und an der teilzunehmen ich die Gelegenheit hatte.
In sieben Panels ndherten sich Sinologen und Theologen historisch, soziologisch
und kulturwissenschaftlich an Geschichte und Gegenwart des Christentums in China
an. Dabei verortete der Historiker Daniel Bays das Christentum im Rahmen chinesi-
scher Religionen wie folgt:

An der Schwelle zum 21. Jahrhundert kénnte das Christentum in China sich in der
Endphase eines Inkulturationsprozesses befinden, der es zu einem ebenso
selbstverstindlichen Bestandteil chinesischer Kultur werden ldsst, wie der
Buddhismus es seit seiner Inkulturation vor mehr als tausend Jahren in China ist.’

Einen Schritt weiter ging auf der Konferenz Jessie Lutz, emeritierte Professorin fiir
Geschichte an der Rutgers University, mit ihrer These, dass das Christentum in

4 Florian Reiter, Rezension zu "Donald MaclInnis: Religion im heutigen China", ASIEN, (Juli 1996) 60,
S. 120-121, 121.

5 Roman Malek (Hrsg.), Fallbeispiel China. Okumenische Beitrige zu Religion, Theologie und Kirche
im chinesischen Kontext, Nettetal: Steyler Verlag, 1996.

6  Klaus Miihlhahn, Rezension zu: Roman Malek (Hrsg.), Fallbeispiel China, in: ASIEN, (Okt. 1998)
69, S. 108-109, 109.

7  Siehe Daniel Overmyer u.a., "Chinese Religions — The State of the Field", The Journal of Asian
Studies, 54 (Mai 1995) 2, S. 314-395.

8 Daniel Overmyer, "Chinese Religions as Part of The History of Salvation: A Dialogue with Christi-
anity", Ching Feng, (Mérz 1997) 1, S. 1-14.

9  Daniel H. Bays, Vorwort, in: ders. (Hrsg.), Christianity in China. From the Eighteenth Century to the
Present, Stanford California: Stanford University Press, 1996, S. vii-xii, xii.



Christentum im heutigen China 49

China lingst inkulturiert sei:'’

Scholars have been slow to recognize the growth of an indigenous Chinese
Christianity... But Christianity has taken root in China; an indigenous Chinese
Christianity exists and its origins must be investigated.

Lutz wies nach, dass sich das Christentum in China weit weniger durch westliche
Missionare verbreitete (die nur bestimmte Orte in China aufsuchen durften und
meist sprachliche wie gesundheitliche Probleme hatten) als vielmehr durch die
Gruppe chinesischer Konvertiten der ersten und nachfolgenden Generationen, die in
ihrer Art der Verkiindigung bald fiir eine Inkulturation der christlichen Botschaft im
chinesischen Kontext sorgten. Am Ende resiimierte Lutz:''

Christianity still represents a small percentage of the total population but an
indigenous Chinese Christianity has evolved.

Auch Ryan Dunch stellte in seinem Vortrag auf dieser Konferenz fest:'?

Protestant Christianity has become firmly established at the end of the twentieth
century as an element within Chinese society and as a continuing presence within
the changing patterns of Chinese culture.

Sowohl Bays als auch Lutz und Dunch sprachen sich dafiir aus, das Christentum
heute — ebenso wie Buddhismus oder Daoismus — als inkulturierte Religion Chinas
zu betrachten und in seinen verschiedenen Aspekten zu erforschen.

2 Perspektiven des Themas: Exemplarische Forschungsfragen

Im Folgenden sollen einige Aspekte und Forschungsfragen zum Thema Christentum
in China vorstellt werden, die m.E. eine grofere Aufmerksamkeit von Seiten der
deutschsprachigen Sinologie verdienten.

2.1 Christentum im Spannungsfeld der Religionspolitik

Im klassischen China konnte von Freiheit der Religionen gegeniiber dem Staat nie
die Rede sein. Religionen wurden in einem System von Orthodoxie vs. Heterodoxie
verortet und standen stets unter der Kontrolle des Staates.'” Mit den Theorien Mao
Zedongs kam im 20. Jahrhundert ein weiteres Koordinatensystem hinzu, das bis
heute Religionspolitik in China pragt — die Theorie von der Einheitsfront. Ziel der
Einheitsfrontpolitik der KPCh ist es, alle Gruppen des Volkes auflerhalb der Partei
fiir das Ziel eines gemeinsamen Aufbaus der Nation zu gewinnen.

1979 wurde die Riickkehr zur Religionspolitik fritherer Zeiten verfiigt. Art. 36 der
Verfassung von 1982 legt fest:

10 Jessie Lutz, "China and Protestantism: Historical perspectives", bislang unveroff. Vortragsmanu-
skript, S. 1 f.

11 Ebd.

12 Ryan Dunch, "Protestant Christianity in China Today: Fragile, Fragmented, Flourishing", bislang
unverdffentlichtes Vortragsmanuskript, S. 1. Dunch lehrt Geschichte an der University of Alberta.

13 Siehe hierzu das konzise, aufschlussreiche Kapitel zu Religionspolitik in: Roman Malek, Das Tao
des Himmels, Freiburg i.Br.: Herder, 1996, S. 189 ff. Eine Sammlung religionspolitisch relevanter
Dokumente der achtziger Jahre stellt Donald Maclnnis, Religion in China Today. Policy and Prac-
tice, New York: Orbis, 1989, dar. Mit dem Thema Religionspolitik befaBit sich auch folgender Arti-
kel: Monika Génf3bauer, "Von Aberglaube, Opium und Kultur. Die Realitdt chinesischer Religions-
politik", Eine Welt, (Okt. 1999) 5, S. 10-13.



50 Monika Gdnfibauer

Die Biirger der VR China geniefen die Glaubensfreiheit. Kein Staatsorgan, keine
gesellschaftliche Organisation und keine Einzelperson darf Biirger dazu zwingen,
sich zu einer Religion zu bekennen oder nicht zu bekennen. Der Staat schiitzt
normale religiése Aktivititen."*

Doch die vage Formulierung des Artikels wirft Fragen auf: Wo liegt die Grenze
zwischen Religion und Aberglauben (gegen den die Regierung bis heute entschlos-
sen vorgeht)? Welche Rechte haben staatlich nicht registrierte Gemeinden? Durch
den Mangel an Klarheit bewegt sich auch die Frage der Volksreligion in einer Grau-
zone.

1998 riefen 13 protestantische Kirchenfiihrer zum Erlass eines nationalen Reli-
gionsgesetzes auf. Sie wiesen darauf hin, wie wichtig ein solches fiir alle Ebenen
verbindliches Religionsgesetz wire, um das verfassungsméBig verbriefte Recht auf
Glaubensfreiheit zu gewihrleisten, die Grenzen zwischen Religion und Aberglauben
zu definieren und den mit Religionen befassten Beamten aller Ebenen eindeutige
Verfahrensrichtlinien an die Hand zu geben."

Eine positive Rolle fiir die Definition von Religion haben in den letzten Jahren vor
allem Wissenschaftler der Akademie fiir Sozialwissenschaften gespielt. Nachdem
Religion in China lange Zeit — klassisch nach Marx — als Opium des Volkes gegol-
ten hatte, bekennt sich inzwischen eine Gruppe einflussreicher Religionswissen-
schaftler und Soziologen zur Definition von Religion als "wesentlichem Bestandteil
der Kultur eines Volkes"."® Diese Formulierung lisst einen weit groBeren Spielraum
fiir eine positive Sicht von Religion und hat Eingang in das jiingste Wei3buch der
chinesischen Regierung zum Thema Religionsfreiheit gefunden.

Ein Anspruch des Staates, der sich seit einigen Jahren an die Religionsgemein-
schaften richtet, ist der nach Anpassung an die sozialistische Gesellschaft. Dieser
Aufruf hat auf Seiten der Kirchen Kritik auf den Plan gerufen. Theologen wie Prof.
Ji Tai vom Theologischen Seminar in Nanjing sehen die Gefahr einer Einmischung
des Staates in Glaubensinhalte. Argumentativ klug lehnt Ji in einem Artikel zu die-
sem Thema'” eine solche Anpassung in Fragen des Glaubens klar ab, plidiert aber
durchaus fiir eine Anpassung der bislang eher konservativen Kirche an die — sich
auch im Bereich des geistigen Diskurses — schnell modernisierende chinesische
Gesellschaft.

Wo Sozialwissenschaftler Chinas iiber den rapiden moralischen Verfall ihrer Gesell-
schaft und das Hineinwachsen der Jugendlichen in eine "Wertewiiste" klagen, ver-
sucht die Staatsfiihrung heute, die Kirche mit ihrer Botschaft zu instrumentalisieren.
Sie soll neue Ideale, Werte und Moralvorstellungen fiir den Ubergang ins 21. Jahr-

14 Zitiert aus: Verfassung der Volksrepublik China, Peking 1983, Verlag fiir fremdsprachige Literatur,
S.35f.

15 Der Aufruf erschien im Kirchenorgan der evangelischen Kirche Chinas, Tianfeng (Himmelswind),
(1998) 5,S.2 1.

16 Siehe hierzu exemplarisch den Vortrag von He Guanghu, "Religious Studies in China, 1978-1999,
and their Connection with Political and Social Circumstances", den er auf einer Konferenz in Bir-
mingham im September 1999 hielt, sowie die Zusammenfassung des Vortrags in: Aktuelle China
Nachrichten, (1999) 39, S. 1.

17 Siehe: Ji Tai, "Religion und gesellschaftliche Anpassung", in: Monika GénBbauer (Hrsg.), Chris-
tentum im Reich der Mitte. Aktuelle Thesen und Texte, Breklum 1998, S. 105-111.



Christentum im heutigen China 51

hundert bereitstellen und so "der sozialistischen Modernisierung dienen".'"® Auch
hier reagieren Theologen kritisch — flirchten sie doch eine Instrumentalisierung der
christlichen Botschaft und deren Entkernung zur reinen Morallehre."”

Ein heikles Thema ist die Unterdriickung von Kulten und sog. "Sekten" durch die
chinesische Regierung. Geheimgesellschaften haben in China eine lange Tradition.
Viele Aufstandsbewegungen in Chinas Geschichte speisten sich aus solchem Poten-
zial. Seit einigen Jahren blithen Geheimkulte und Sekten in China wieder auf. Mo-
mentan geht die chinesische Regierung hart gegen Gruppierungen vor, die sie als
"Sekten" identifiziert wie z.B. die Falungong-Bewegung.’ Die Einschitzung von
Gruppen wie dem in der Provinz Henan verbreiteten Geheimkult "Blitz aus dem
Osten" (dongfang shandian) als Sekte findet die Zustimmung der offiziellen chine-
sischen Kirche.”' Solchen Gruppen wirft man vor, ausgehend von niedrigen
Motiven illegal und kriminell tdtig zu sein und dem Ruf der christlichen Kirche in
China zu schaden.”? Bei manchen Gruppen sind sich aber auch Vertreter der
chinesischen Kirche nicht einig in der Frage, wo die Definition von Sekte beginnt
und die von Kirche endet.”

Mit zunehmendem Rechtsbewusstsein innerhalb der chinesischen Bevolkerung
wichst auch das der chinesischen Christen. 1995 zogen in Henan chinesische
Christen vor das lokale Volksgericht, weil das Biiro fiir religiose Angelegenheiten
die Versammlungserlaubnis fiir eine Gemeinde nicht erneuert hatte. Das Biiro
musste daraufhin seinen Bericht {iberarbeiten und die Erlaubnis neu erteilen. Auch
1998 gewann eine Kirchengemeinde im Kreis Xichuan, Henan, einen Gerichtspro-
zess, in dem es um die Beschidigung kirchlichen Eigentums ging.** Inzwischen hat
sich eine Gruppe von Rechtsanwilten auf die Vertretung kirchlicher Anliegen spezi-
alisiert.

2.2 Die Wirtschaftsethik chinesischer Protestanten: Ein Fallbeispiel
Dass Christentum in China auch fiir soziologische Studien interessant sein kann,

18 So wird dies beispielsweise gefordert vom Direktor des Nationalen Biiros fiir Religiose Angelegen-
heiten, Ye Xiaowen, in einer Ansprache aus AnlaB3 der 6. Nationalsynode der protestantischen Kirche
Chinas, abgedruckt in: Tianfeng (Himmelswind), (1997) 2, S. 4-7.

19 Siehe hierzu z.B. Wang Weifan, "Na xing" (Der Stern), in: Guituji (Nach Hause. Predigtsammlung),
Fuzhou 1995, S. 23-30.

20 "Seit dem Verbot der Falungong im Juli d.J. ist eine schrittweise Eskalation des Konflikts zwischen
der chinesischen Staatsfithrung und der Falungong-Bewegung zu beobachten, die sich auf der Ebene
ideologischer Rhetorik ebenso abzeichnet wie auf ... organisatorische[r]." China aktuell, (Nov. 1999),
S. 1131.

21 Tianfeng (Himmelswind), (1999) 7, S. 20.

22 Der Religionssoziologe Berger betrachtet diese Abgrenzung als durchaus notwendig: "Wire es
gestattet, sich ... Erfahrungen [der religiosen Erleuchtung] unbegrenzt hinzugeben, dann wiirde ein
normales Leben unmoglich ... Religion ist eine stete Gefahr fiir die soziale Ordnung. Der Zweck von
religidsen Institutionen besteht deshalb nicht zuletzt darin, diese Gefahr einzuddmmen. Propheten ...
diirfen nicht langer frei und nach Belieben umherstreifen, die Institution setzt ihnen zeitliche und
rdaumliche Grenzen." Peter L. Berger, Sehnsucht nach Sinn, Giitersloh: Giitersloher Taschenbiicher,
1999, S. 177.

23 Zum Thema Sekten und Kulte im heutigen China vgl. China Study Journal, (Dez. 1998) 3, insbe-
sondere den Beitrag von Tony Lambert, "Modern Sects and Cults in China", ebd., S. 6-9.

24 Beide Meldungen erschienen im Amity News Service, einem zweimonatlichen Nachrichtendienst der
offiziellen chinesischen Kirche.



52 Monika Gdnfibauer

zeigt die Dissertation von Katrin Fiedler. Sie befasste sich im Rahmen einer Feld-
studie mit der Wirtschaftsethik Shanghaier Protestanten.” Das Interesse an dem
Zusammenhang von Religion und Wirtschaft lasst sich heute, so Fiedler, auf ver-
schiedene Entwicklungen zuriickfithren:*®

Das hohe Wirtschaftswachstum Chinas.

Der mit dem Wirtschaftswachstum und der ideologischen Liberalisierung ein-
hergehende soziale Wandel hat zugleich einen Aufschwung aller Religionen nach
sich gezogen. Von dem in der Bevdlkerung grassierenden "Religionsfieber"
profitiert vor allem das Christentum: Die protestantische Kirche in China ist zurzeit
die am stérksten wachsende Kirche der Wellt.

SchlieBlich bereitete ein weiteres "Fieber" im Wissenschaftsbereich den Boden fiir
Fragen nach dem Zusammenhang von Religion und wirtschaftlicher Entwicklung:
das "Max-Weber-Fieber". Nach Jahrzehnten der Nichtbeachtung diirfen Webers
Thesen nun in China gelesen und diskutiert werden.

In seiner Schrift zur protestantischen Wirtschaftsethik von 1920 hatte Weber postu-
liert, dass in Europa bestimmte protestantische Denominationen maligeblich zur
Entstehung des Kapitalismus beigetragen hitten, weil sie eine besonders
wirtschaftsfreundliche Ethik vermittelten.

Wihrend Webers These von einer Kausalfunktion des Protestantismus fiir den Ka-
pitalismus umstritten ist, gilt seine Charakterisierung der protestantischen Wirt-
schaftsethik nach wie vor als zutreffend. In zahlreichen Landern und Kulturen
konnte inzwischen eine "protestantische Wirtschaftsethik" nachgewiesen werden,
wobei die entsprechenden Eigenschaften nicht mit der Zugehdrigkeit zum protes-
tantischen Christentum einhergehen miissen. Welche Ergebnisse erbrachte nun die
Shanghaier Interview-Studie Fiedlers?

Arbeit war fiir die Befragten ein "geldfernes" Konzept — insofern, als die meisten
von ihnen nicht nur des Gelderwerbs wegen arbeiteten. Die Mehrheit der Interview-
partner gab an, auch im Fall finanzieller Unabhingigkeit weiterarbeiten zu wollen.
Ging mit dieser nicht-finanziellen Arbeitsmotivation auch eine groBe ideelle Be-
deutung der Arbeit einher, wie dies fiir "klassische" Protestanten typisch wére? Im
Fall der Shanghaier Christinnen und Christen traf das nicht zu. Fiir die Mehrheit
waren zwischenmenschliche Kontakte die Hauptmotivation zu arbeiten. Insofern lag
bei den Shanghaier Befragten eine extrinsische Arbeitsmotivation vor.

Auch im Hinblick auf die instrumentelle Dimension der Arbeit entsprachen die
Shanghaier Befragten nicht dem Protestanten, wie ihn Max Weber fiir den Westen
skizziert hat. Die Vorstellung, dass Arbeit eine "asketische Tugendiibung" sein
kann, mit deren Hilfe der Arbeitende sich selbst stirkt und diszipliniert, wurde nur
selten von den Interviewpartnern thematisiert. Aber bei den Befragten lielen sich
auch Einstellungen finden, die Ankldnge an die "klassische" protestantische Wirt-
schaftsethik des Westens weckten. So duflerten einige Protestanten, dass sie Ar-

25 S. FuBinote 2.

26 Im folgenden wird auf den Aufsatz Fiedlers eingegangen, der unter der Uberschrift " 'Ich kann doch
nicht fiir finf Yuan meinen Gott verkaufen!" Anmerkungen zur Wirtschaftsethik Shanghaier Pro-
testanten" in den Aktuellen China Nachrichten (1999) 38 erschien.



Christentum im heutigen China 53

beitserfolg als Segen Gottes verstanden. Doch nicht bei allen bewirkte eine ausge-
prigte Religiositdt auch einen besonderen Einsatz am Arbeitsplatz. Manche Inter-
viewpartner zogen die aktive Beteiligung in der Gemeinde einem besonders streb-
samen Arbeiten vor.

Welche Haltung nehmen die Christen der Shanghaier Studie zu Geld ein? Geld barg
ihrer Einschitzung nach sowohl Chancen als auch Gefahren. Oft wurde Wohlstand
als Moglichkeit gesehen Gutes zu tun. SchlieBlich wurde immer wieder die Bedeu-
tung des redlichen Gelderwerbs betont. Geld war fiir die Befragten aber ein ambi-
valenter Begriff. Wie in der chinesischen Tradition wurde er positiv aufgefasst,
doch existierten auch Beriihrungsingste vor dem "Mammon".”’

Fiedlers Fazit lautet: Die Vorstellung einer "protestantischen Wirtschaftsethik" exis-
tiert weder im Denken der Befragten noch in der offiziellen Lehre der Kirche. Die
Vorstellung von Arbeitserfolg und Reichtum als Segen Gottes kann als Bruchstiick
der "originalen" protestantischen Wirtschaftsethik aufgefasst werden. Ahnliche
Versatzstiicke dieser Ethik finden sich auch in anderen Bereichen. Solche Einstel-
lungen formen sich jedoch nicht zu einer ganzheitlichen christlichen Ethik, die die
Erfiillung des Christseins ausschlieBlich auf den Bereich des Arbeitens und Wirt-
schaftens fixieren wiirde. Insofern kénne man in dem Fallbeispiel nicht von einer
"protestantischen Wirtschaftsethik" sprechen, wie sie in der Soziologie und Psy-
chologie zur Charakterisierung eines bestimmten Arbeitertypus verwendet werde.

2.3 "Kulturchristentum"

In den 80er Jahren entstand in der protestantischen Kirche der Begriff "Kulturchris-
ten". Er bezeichnete chinesische Intellektuelle, "die iiber Literatur, Philosophie,
Geschichte oder andere sozialwissenschaftliche Disziplinen Interesse am Christen-
tum entwickelt hatten" und dariiber forschten.”® In einem Beitrag iiber die Haltung
chinesischer Intellektueller zum Christentum stellt Li Pingye, Kader in der Einheits-
front-Abteilung der Kommunistischen Partei, fest:

In einer Zeit, in der das Christentum im Westen im Niedergang begriffen ist und
man dort nach 6stlichen Philosophien Ausschau hélt, um die Krankheiten westlicher
Gesellschaften zu heilen, hat das Christentum in China, wo es einst ddmonisiert
wurde, ein neues, aufnahmebereites Publikum gefunden.?’

Nach der Kulturrevolution hétten sich Intellektuelle verstarkt Gebieten wie westli-
cher Philosophie und Religion zugewandt, die frither tabuisiert waren. Heute fielen
viele ideologische Hindernisse fiir die Erforschung des Christentums in China weg.
Das Christentum werde nun als geistige Kultur betrachtet, die Richtlinien fiir das
menschliche Leben biete.

Auch Prof. Zhuo Xinping, Direktor des Instituts zur Erforschung der Weltreligionen

27 Vor "Mammonismus" wird des Ofteren in kirchlichen Publikationen gewarnt, siche z.B. Ji Tai,
"Christsein in China", in: EMW (Hrsg.), China-Ansichten. Vom Umgang mit einer neuen Weltmacht,
Hermannsburg 1997, S. 31-33.

28 Chen Zemin, "Protestant Christianity in China: Facing the Challenges of Modernization", in: Philip
Wickeri und Lois Cole (Hrsg.), Christianity and Modernization. A Chinese Debate, Hong Kong:
Daga Press, 1995, S. 23-31, 29.

29 Li Pingye, "The Attitude of Contemporary Chinese Intellectuals Towards Christianity", in: Ebd., S.
59-77, 59 f.



54 Monika Gdnfibauer

an der Akademie fiir Sozialwissenschaften in Peking, ging 1998 in einem Vortrag®
der Frage nach, warum sich viele chinesische Intellektuelle heute mit dem Chris-
tentum befassen: Erstens entspringe das Interesse an christlicher Forschung dem
Bedarf an Untersuchungen zu menschlicher Zivilisation. Chinesische Intellektuelle,
die sich mit systematischer geisteswissenschaftlicher Forschung befassten, kdmen
an Erkenntnissen tiber das Christentum nicht vorbei. Zweitens existiere Interesse an
christlicher Forschung, weil westliches Gedankengut inzwischen "rehabilitiert" sei.
Drittens wollten Wissenschaftler die Funktion, Bedeutung und Wirkung des Chris-
tentums innerhalb der chinesischen Kultur verorten und bewerten, um das Chris-
tentum als wichtige Quelle fiir eine Rekonstruktion der chinesischen Kultur nutzbar
zu machen. Viertens suchten viele Intellektuelle in China personlich nach Wahrheit
und widmeten sich deshalb dem Christentum. Der gesellschaftliche Wandel in
China habe bei vielen Menschen zu einer Krise ihrer Weltanschauungen und ihres
Moralempfindens gefiihrt. In diesem Kontext werde fiir chinesische Intellektuelle
wieder die Frage akut, wie sie angesichts der Realitdt einer kommerzialisierten und
utilitaristischen Gesellschaft ihre eigene Spiritualitit und Personlichkeit erhalten
und sich fiir eine positive Entwicklung der chinesischen Gesellschaft einsetzen
konnten.

Der Begriff Kulturchristen wurde nachfolgend so stark diskutiert, dass in Hongkong
ein eigener Band zu dem Thema erschien.’' 1999 nahmen schlieBlich He Guanghu
und Zhuo Xinping auf Konferenzen in Birmingham und San Francisco zu dem Be-
griff Stellung und stellten klar, dass sie ihn fiir wenig geeignet hielten, die Mehrzahl
jener Wissenschaftler zu bezeichnen, die sich in der VR China mit Christentumstu-
dien befassen.”” Der Begriff sei in hohem Masse irrefiihrend: Seien Kulturchristen
denn "Christen mit Kultur", was wiederum impliziere, dass Christen allgemein kul-
turlos seien?®* Auch von staatlicher Seite drohten Missverstindnisse, wenn Wissen-
schaftler als Christen — welcher Art auch immer — bezeichnet wiirden.** Statt von

30 Der Vortrag findet sich unter dem Titel "Die Bedeutung des Christentums fiir Chinas Modernisie-
rung" abgedruckt in: Monika GanBbauer (Hrsg.), Christentum im Reich der Mitte. Aktuelle Thesen
und Texte aus China, Breklum 1998, S. 78-86.

31 Institute of Sino-Christian Studies (Hrsg.), Wenhua jidutu: xianxiang yu lunzheng (Cultural Chris-
tian: Phenomenon and Argument), Hongkong 1997.

32 He Guanghu arbeitet ebenfalls am Institut zur Erforschung der Weltreligionen der Akademie fiir
Sozialwissenschaften. In seinem Vortragsmanuskript heifit es: "As some scholars who were sympa-
thetic to Christian religion but were not members of any churches contributed so much to the public
understanding of Christianity through their writing, translating, editing and other cultural activities,
they began to be named 'cultural Christians'... However, as most Christians would deny to name a
person who has not been baptized a 'Christian' ... I prefer to coin a phrase, 'Cultural religions', in de-
scribing such a phenomenon". He Guanghu, "Religious Studies in China, 1978-1999, and their
Connection with Political and Social Circumstances", unverdff. Vortragsmanuskript, S. 7 f.

33 Zit. nach Zhuo Xinping, "Discussion on 'Cultural Christians' in China", bislang unver6ffentlichtes
Vortragsmanuskript, S. 13. Den Vortrag hielt Zhuo auf der Internationalen Konferenz "China and
Christianity. Burdened Past, Hopeful Future" vom 14.-16. Oktober 1999 in San Francisco.

34 "If man uses this term ['Cultural Christians'] ... there might be ... political and social misunder-
standings in China ... The problem of a correct understanding of religion in general and Christianity
in particular is up to now not yet finally solved ... If man identifies research of scholars in mainland
China studying Christianity with belief in Christianity, their sympathy and affirmation ... of Christi-
anity with Christian profession itself ... their position would be isolated ... and their influence ... in



Christentum im heutigen China 55

Kulturchristen solle man von "kulturellen Religionen" sprechen, so He, oder, wie
Zhuo vorschlug, schlicht von SMSC "Scholars in mainland China studying Christia-
nity".

24 Christentum in China und die Anfénge einer Zivilgesellschaft

Der Religionssoziologe Peter Berger versteht Kirche als sinnstiftende bzw.
-vermittelnde Institution der Zivilgesellschaft. Die Zivilgesellschaft kennzeichnet
nach Berger ein "Agglomerat von Institutionen, die zwischen der Privatsphére des
einzelnen und den Mega-Institutionen der modernen Welt liegen und zwischen
ihnen vermitteln."*

Helga Solinger weist darauf hin, dass heutzutage im GroBen wie im Kleinen Ent-
scheidungen anstehen, wohin sich Gesellschaften entwickeln sollen. Fragen nach
Solidaritdt und Gerechtigkeit, nach der Verteilung von Giitern und Machtfragen sind
zu beantworten.*®

Richard Madsen, der ein Buch iiber ldndlichen Katholizismus und Zivilgesellschaft
in China verfasst hat,”” hebt v.a. auf die politische Dimension des Konzepts Zivilge-
sellschaft ab. Seine Frage lautet, ob die religiose Praxis des Katholizismus in China



56 Monika Gdnfibauer

rungsorganisationen.*’ All diese Formen biirgerschaftlichen Engagements lassen
sich auch in der chinesischen Kirche und in den Programmen der kirchennahen
Nichtregierungsorganisation und Wohlfahrtsstiftung Amity finden, die 1985 ge-
griindet wurde und inzwischen in ganz China aktiv ist. Nach Wendt gehdrt zum
Engagement ein Sinnentwurf, und diesen bieten die Kirchen heute in China.

Fiir Michael Walzer, Sozialwissenschaftler in Princeton, bezeichnet die Zivilgesell-
schaft "sowohl den Raum von (zwischen-)menschlichen Vereinigungen, die nicht
erzwungen sind, als auch das Ensemble seiner Beziehungsnetze, die um der Familie
[oder beispielsweise] des Glaubens ... willen gebildet worden sind."** In diesem
Sinne betont auch der Historiker Bays, dass das Christentum mit seiner Organisation
in gemeindlicher Form angesichts der derzeitigen Dynamik privater Vereinigungen
in China eine Rolle fiir die Entstehung einer chinesischen "Zivilgesellschaft" spielen
kann.* Claudia Oblau beschreibt aus langjihriger Beobachtung:

In den Gemeinden lassen sich Eigeninitiative, Verantwortung, Teamgeist und
demokratische Umgangsformen einiiben, fiir die sonst in der Gesellschaft wenig
Raum ist.**

3 Schluss

Am Ende zielt mein Plddoyer auf eine stirkere Wahrnehmung des Themas "Chris-
tentum in China" in der deutschsprachigen Sinologie. Ich hoffe aufgezeigt zu haben,
dass sich hier lohnende Themenbereiche auftun, die man nicht allein der Befassung
von kirchlicher Seite {iberlassen sollte.

41 Wolf Rainer Wendt, "Biirgerschaft und zivile Gesellschaft. Thr Herkommen und ihre Perspektiven",
in: Ders. v.a. (Hrsg.), Zivilgesellschaft und soziales Handeln, Freiburg i.Br.: Lambertus, 1996, S. 13-
77, 13.

42 Michael Walzer, Zivile Gesellschaft und amerikanische Demokratie, Berlin: Rotbuch, 1992, S. 65.

43 Daniel H. Bays, Vorwort, in: Ders. (Hrsg.), Christianity in China. From the Eighteenth Century to
the Present, Stanford California: Stanford California Press, 1996, S. vii-xii, ix.

44 Claudia Oblau, "Protestantische Christen in China — Kirche der Armen, Laien- und Frauenkirche", in:
EMW und China InfoStelle (Hrsg.), Computer, Kirche und Konfuzius. Einblicke in das China von
heute, Breklum 1997, S. 74-79, 79.



