ASIEN, (Januar 2002) 82, S. 22-34

Konzepte von Mensch, Person und Selbst in Java:
eine historische Perspektive

Arndt Graf

Current discussions about "Human rights in Asia", "Asian values", "Democracy
and religion in Asia" etc. would gain much if the historical developments of the
related concepts in the cultures of Asia were taken more into account. This is es-
pecially true for those Asian countries where constant cultural change does not
allow to depart from a reductivist single formula, as it is the case with the Ma-
layo-Indonesian world. In an exemplary way, the present article gives an over-
view of the main historical trends of the concepts of Man, Person, and Self in
Java. Throughout the complicated intellectual history of this culture, change and
reorientation are far more often to be observed than static "tradition"” and fixed
identity. This article argues therefore for a dynamic, discourse-oriented view of
the underlying philosophical concepts.

Einleitung

In der politik- und wirtschaftswissenschaftlichen Asienforschung werden seit eini-
gen Jahren verstarkt kulturelle Aspekte diskutiert. Die Auseinandersetzung um die
asiatischen Werte ist hier ebenso zu nennen wie etwa die um asiatische Wirtschafts-
kulturen, Menschenrechte und Demokratisierung oder die Stellung der Frau. Wenn
man in diesen Diskussionen nicht gerade von einem universell giltigen, fiir alle
Zeiten und alle Gesellschaften gleichen MaRstab ausgeht, wird dabei meist der Er-
forschung der in den jeweiligen asiatischen Kulturen historisch gewachsenen Kon-
zepte eine besondere Bedeutung zugemessen.

Vor diesem Hintergrund gehe ich in dem vorliegenden Beitrag der Frage nach, wel-
che Konzepte von Mensch, Person und Selbst in der javanischen Kultur, der poli-
tisch einflussreichsten Indonesiens, ideengeschichtlich anzutreffen sind.' Die Hoff-
nung ist, damit einen Beitrag zum Verstandnis der komplexen politischen und wirt-
schaftlichen Kultur des Landes zu leisten. SchlieBlich liegt immer noch vielen An-
n&herungen der européischen Politik- und Wirtschaftswissenschaften an Indonesien
ein bestimmtes, in Europa entstandenes Menschenbild zugrunde. Mdglicherweise
kann daher eine Differenzierung dieser fundamentalen Ausgangsthese zu neuen
Ergebnissen fiilhren. Die hier gebrauchten Kategorien Mensch, Person und Selbst
lehnen sich an Differenzierungen der Philosophie an, von denen angenommen wird,

1 Fur Anmerkungen und Kommentare zum Manuskript danke ich Rainer Carle, Martina Heinschke
und Peter Pink sowie Bettina David. Fehler und Irrtiimer sind aber selbstverstandlich nur von mir zu
verantworten.



Mensch, Person und Selbst in Java 23

dass sie zumindest als allgemeine Frage auch auf auRereuropdische Kulturen an-
wendbar sind.? Der Begriff des Menschen wird dabei durch die ontologische Diffe-
renzierung Mensch-Nichtmensch (z.B. Gotter, Tiere, Natur, Artefakte etc.) be-
stimmt.® Unter "Person" wird das Konstitutionsverhaltnis von Individuum und Kol-
lektiv betrachtet.* "Selbst" schlieBlich betrifft Fragen nach Selbstverhaltnis und
Selbstentwurf.®

Im vorliegenden Beitrag wurde darauf verzichtet, simtliche von Rappe/Schummer
angeregten Differenzierungen der javanischen Konzepte von Mensch, Person und
Selbst abzufragen. Ein Grund dafiir liegt in den noch nicht in jedem Fall ausreichen-
den Quellen. Hinzu kommt ein anderer Aspekt, der gerade bei der Darstellung philo-
sophischer Konzepte der javanischen Kultur von Bedeutung ist: ndmlich der der
grolRen Heterogenitat der kulturellen Einflisse. Sie lasst ein mehr oder weniger
statisches, homogenes Konzept von Kultur als Grundlage der obengenannten Diffe-
renzierung problematisch erscheinen.® Aus diesem Grund liegt im Folgenden der
Schwerpunkt eher auf der Beriicksichtigung historischer Schichtungen der Konzepte
von Mensch, Person und Selbst in Java.

Kultureller Hintergrund: kejawen-Tradition

Die geografische Lage am Seeweg zwischen Sid- und Ostasien hat wohl entschei-
dend dazu beigetragen, dass das malaio-indonesische Inselreich mit seinen mehr als
350 Ethnien immer wieder geistige Impulse von auswarts aufgenommen und ent-
sprechend den lokalen Bedirfnissen weiterverarbeitet hat. Die weltanschaulichen
Uberlieferungen Indonesiens weisen daher Einfliisse von Islam, Buddhismus, Hin-
duismus, Christentum und sékularisierter Moderne ebenso auf wie weiterwirkende

2 Dieser Beitrag geht auf einen Vortrag zuriick, den ich am 15.6.2000 in der Vorlesungsreihe "Mensch
— Person — Selbst: Interkulturelle Perspektiven" am Institut fur Philosophie der Universitét Karlsruhe
hielt. Den Veranstaltern, Guido Rappe und Joachim Schummer, sowie den Teilnehmenden mdchte
ich fir ihre Fragen und Kommentare recht herzlich danken.

3 Die von Rappe/Schummer in ihrem Konzept zur Vorlesungsreihe entworfenen Leitfragen dienen hier
zur Orientierung: "Abgrenzung Mensch — Nichtmensch: Wie wird die menschliche Identitat in Ab-
grenzung bzw. im Vergleich zu nichtmenschlichen Wesen, z.B. Géttern, Tieren, Natur, Artefakten
bestimmt? Welche Wertgesichtspunkte begleiten diese “ontologischen™ Differenzierungen? Sind die
Abgrenzungskriterien konstitutiv flir menschliche Identitét oder finden sie auch Anwendung bei einer
sozialen Binnendifferenzierung zwischen menschlichen Gruppen?"

4 Hier formulieren Rappe/Schummer wie folgt: "Konstitutionsverhéltnis Individuum — Kollektiv: In
welchem Sinn bzw. AusmaR ist das subjektive menschliche Selbstverstandnis tber zwischenmensch-
liche emotionale und moralische Bindungen und soziale Rollen vermittelt? In welchem MaRe sind
abstrahierende Vorstellungen von Individuum und Kollektiv ausgebildet? Wird dabei das Konstituti-
onsverhaltnis eher von der Individuenseite (Individuen konstituieren das Kollektiv) oder eher von der
Kollektivseite (das Kollektiv konstituiert Individuen als Personen) bestimmt? Welche Rolle spielen
Freiheitsbegriffe?"

5 Die Leitfragen von Rappe/Schummer lauten hier: “Selbstverhéltnis und Selbstentwurf: Welche
spezifischen Selbsthilder und —entwiirfe sind charakteristisch fur die jeweilige Kultur? Ist das Selbst-
verhéltnis z.B. in besonderer Weise intellektuell-reflexiv, sinnlich-emotional, (iber existenzielle oder
mystische Erfahrungen oder soziale Resonanz vermittelt, bzw. ist die Selbstidentifikation selektiv
bezogen auf Intellekt, Wille, Korper oder sozialen Status. Gibt es dem Selbstverhéltnis entsprechende
kulturspezifische Ideale, Strebensziele und Gliicksvorstellungen?"

6  Zu der aktuellen Diskussion um den Kulturbegriff in der Indonesistik vgl. Th. Gibson (2000).



24 Arndt Graf

Grundmuster autochthoner Religionen. Dabei haben sich die Mischungsverhéltnisse
dieser sehr heterogenen Orientierungssysteme in den meisten indonesischen Kultu-
ren stets verandert.

Diese allgemeine weltanschauliche Veranderung wirkt sich ganz zentral in den Kon-
zepten von Mensch, Person und Selbst aus. Exemplarisch lasst sich dieser Prozess
sehr gut in der javanischen Kultur beobachten. Hier gibt es, vor allem im Binnen-
land um die alten Fiirstenstadte Yogyakarta und Surakarta, auch heute noch zum
Teil sehr starke Einfliisse hinduistisch-buddhistischer und autochthoner Systeme, die
nur teilweise islamisiert beziehungsweise christianisiert wurden. Diese so genannte
kejawen-Tradition, fir die die flexible Integration unterschiedlichster Denkweisen
charakteristisch ist, wird von manchen sogar als eigenstéandige javanische Religion
(agama Jawa) gesehen. Demgegeniber steht die wesentlich starker von islamischen
Einflissen gepragte Kultur der nérdlichen Kistenregion (pasisir). Sie war historisch
der Ausgangspunkt der friedlichen Islamisierung Javas, die im 14./15. Jahrhundert
begann und heute immer noch anhélt. Nach offiziellen Statistiken gelten mittler-
weile mehr als 80 Prozent der Javaner als Muslime. Davon wird jedoch ein grofer
Teil der kejawen-Tradition mit ihren vielfaltigen Einflissen zugerechnet.

Die komplizierte weltanschauliche Gemengelage Javas hat bei der javanischen Be-
volkerung selbst ebenso wie bei in- und auslandischen Javanologen zu einer Viel-
zahl von Klassifizierungsversuchen gefiihrt. So beruft sich der indonesisch-javani-
sche Ethnologe Koentjaraningrat (1984:326) auf eine in Handschriften Gberlieferte
Unterscheidung aus dem 18. Jahrhundert, die einer islamischen Traditionslinie (alur
panengen) eine hinduistisch-javanische (alur pangiwa) gegenuberstellt. Dieser
grundlegenden Differenzierung folgen auch die meisten niederl&ndischen Forscher
des kolonialen Zeitalters ebenso wie einflussreiche amerikanische Ethnologen nach
dem Zweiten Weltkrieg (zum Beispiel Clifford Geertz (1960) und andere). Auch
Koentjaraningrat stellt der Traditionslinie Agama Jawa (javanische Religion) die
Santri-Tradition (orthodox islamisch) gegeniber.

Allerdings wird etwa seit den 1980er-Jahren, auch im Zuge dekonstruktivistischer
Diskussionen, die Dichotomie Islam versus vermeintlich javanische Tradition immer
héufiger in Frage gestellt. Mark Woodward (1989) etwa weist in pointierter Form
auf die groRe Bedeutung islamischer Traditionen fiir den javanischen Mystizismus
hin, wahrend neben anderen vor allem John Pemberton (1994) das Interesse der
Regierung Soeharto herausstellt, im Bereich javanischer Traditionen Strukturen und
Anschauungen zu seinen Gunsten zu nutzen. Eine statisch-hierarchisch konzipierte,
vermeintlich ur-javanische Weltanschauung habe dabei der ideologischen Legitimie-
rung autoritarer Herrschaft gedient.

Fur die Frage nach den philosophischen Traditionen Javas erscheint vor diesem
aktuellen Hintergrund eine eher langfristig angelegte Forschungsperspektive daher
als besonders vielversprechend. Sehr aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang
das dreib&ndige Standardwerk Le carrefour javanais von Denys Lombard (1990). In
einem enzyklopadisch anmutenden historischen Uberblick beschreibt er die vielfil-
tigen Uberlappungen und Verzahnungen der kulturellen Entwicklung Javas seit den
frihesten Zeiten. Lombard zeigt auf, dass bis heute von allen wesentlichen histori-
schen Etappen Nachwirkungen in der javanischen Kultur zu beobachten sind. Des-



Mensch, Person und Selbst in Java 25

halb sind die groBBen hinduistisch-buddhistischen Reiche zwischen dem 5. und dem
14. Jahrhundert heute ebenso noch von Relevanz wie die seit dem 13./14. Jahrhun-
dert andauernde Islamisierung oder der europdisch-westliche Einfluss seit dem 16.
Jahrhundert.”

Im Rahmen der folgenden Einzeldarstellung versuche ich deshalb analog, die ent-
sprechenden historischen Schichtungen fiir die Konzepte von Mensch, Person und
Selbst nacheinander sichtbar zu machen.

Konzepte des Menschen

Guido Rappe (1995:324ff.) weist in seiner Analyse der Ethnien (bergreifenden
philosophischen Grundlagen indonesischer Menschenbilder treffend auf die groRe
Bedeutung autochthoner Vorstellungen, die bis heute weiterwirken, hin. Ursprung
und Verwandtschaft sind dabei zentrale Kategorien. Danach liegt genealogisches
Denken nicht nur der Sozialorganisation, sondern auch der Identitatsfindung bezie-
hungsweise Individuation des Einzelnen zugrunde, weil der Einzelne von Geburt an
in ein soziales Ordnungsgefiige eingebunden ist, das seine Position innerhalb der
Gemeinschaft und damit seine Stellung im Kosmos bestimmt (ebd.:327). Auch ar-
beitet Rappe heraus, dass in alten indonesischen Weltanschauungen, mithin also
auch der autochthon-javanischen, noch nicht von differenzierten Mikrokosmos-
Makrokosmos-Systemen wie in den spéteren indisch beeinflussten Reichen auszu-
gehen ist. Vielmehr scheint eine grundlegende Vorstellung von Polaritat vorzulie-
gen, die sich wiederum auf die Individuation des Einzelnen auswirkt.

Auf die fruhgeschichtlichen Agrargesellschaften, vor allem Javas, bezogen, stellt
dabei W. Marschall (1995:37) folgende zwei Pole der unmittelbaren und kosmi-
schen Lebenswelt heraus:

1. flussaufwérts — Bergrichtung — Oberschicht — Gotterwelt — Leben — gut

2. flussabwarts — meerwarts — allgemeine Bevodlkerung — Unterwelt — Tod -
schlecht.?

Entsprechend der Fragestellung nach den Konzepten von Mensch, Person und Selbst
lassen sich von dieser Grundpolaritit ausgehend folgende Annahmen treffen. Sie
sind nach Marschall zwar mangels historischer Quellen im konkreten Fall nicht
direkt nachweisbar, aber bei indonesischen Gesellschaften, die dem friilhen Java
vergleichbar sind, immer noch anzutreffen und deshalb analog auch fur Java anzu-
nehmen. Dabei sind, etwa bei den Batak in Nord-Sumatra, die von Marschall festge-
stellten allgemein zwei Pole zum Teil ontologisch weiter differenziert, ndmlich in

7 Lombards historisch-analytischer Ansatz wird in Indonesien selbst allerdings kontrovers diskutiert
(personl. Kommunikation mit Ichwan Azhari, November 2000). Einerseits wird sein Werk (in der in-
donesischen Ubersetzung) als die wohl umfassendste und kenntnisreichste Enzyklopadie Javas aufge-
fasst. Hauptkritikpunkt ist aber zum einen die analytische Trennung der als ganzheitlich empfunde-
nen kulturellen Mischung Javas. Zum anderen wird Ansto an der mehr oder weniger linear aufge-
fassten Darstellung der historischen Entwicklung genommen. Beide Punkte sind im Rahmen der vor-
liegenden Thematik von groRBem Interesse, da sie philosophische Grundlagen nicht nur Lombards,
sondern der européischen Wissenschaften generell in Frage stellen.

8 Von P. Pink stammt hierzu die Anregung, ob nicht statt von dem Begriffspaar "gut — schlecht™ eher
von “gunstig — ungunstig" auszugehen ist (personl. Kommunikation, September 2000).



26 Arndt Graf

Ober-, Menschen- und Unterwelt. Fir die Menschenwelt im friihen Java ist nach
Marschall eine dem gleichen Schema entsprechende Binnendifferenzierung anzu-
nehmen, bei der zwischen Oberschicht, allgemeiner Bevélkerung und Sklaven un-
terschieden wird. Ahnlich ist bis heute auch in den Abstammungslinien der jeweils
Altere, Friihergeborene und Vorfahr dem Jiingeren, Nachgeborenen und Nachkom-
men Uberlegen. Marschall verweist in diesem Zusammenhang auf das in ganz Indo-
nesien anzutreffende Symbol des Lebens- oder Weltenbaums, dessen Wurzel-,
Stamm- und Kronenbereich oft die Welt- und Sozialschichtung symbolisieren.
Tiere, Natur und Artefakte sind dabei den jeweiligen Sphéaren zuzuordnen.

Zusétzlich zu diesen autochthonen ontologischen Differenzierungen macht sich in
Java etwa seit dem 5. Jahrhundert indischer Einfluss bemerkbar und erlebt seine
Blutezeit bis zum 14. Jahrhundert. In dieser Zeit werden die bereits vorher angeleg-
ten Vorstellungen und insbhesondere das Mikrokosmos-Makrokosmos-Konzept wei-
ter ausdifferenziert. Besonders wirksam sind dabei mahayana-buddhistische und
shiwaistisch-hinduistische Traditionen. Hadiwijono (1967) stellt hier eine interes-
sante Quelle dar. Trotz des Titels seiner Dissertation (Man in Present Javanese
Mysticism) geht es ihm ndmlich nicht nur um Mystik oder um die Gegenwart. Viel-
mehr gibt er einen Uberblick tiber zentrale historische Auffassungen des javanischen
Hinduismus und Buddhismus. Laut Hadiwijono lassen sich folgende Aussagen tiber
grundlegende ontologische Differenzierungen im indisch beeinflussten Java treffen:

1. Es gibt die Vorstellung eines héchsten Wesens. Dieses wird mit Dharma
gleichgesetzt und als das Absolute angesehen.

2. Als das Absolute transzendiert Buddha alles Wissen. Ahnlich wie Paramashiwa
ist es ohne Eigenschaften, substanzlos, unbenennbar und frei von allen Verbin-
dungen.

3. Beziehungen zur Welt ereignen sich in Form von Manifestationen (ebd.:30).

4. Das Absolute hat das gesamte Universum durch die Elemente zur Existenz
gebracht, indem es sie zur Entfaltung gebracht hat. Das geschah in einer Weise,
dass alle Dinge, alle Gotter, Menschen und alle lebenden und nichtlebenden
Wesen von ihm stammen.

5. Als Konsequenz unterscheidet sich das Universum als Makrokosmos nicht vom
Absoluten.

6. Das Absolute ist daher in allen Dingen immanent. Es durchdringt die ganze
Welt (ebd.:34).

Nach Hadiwijono wird der Mensch im javanischen Shiwaismus und Buddhismus als
Emanation des Absoluten betrachtet. Diese Emanation geschieht in einer Weise,
dass der Mensch sich prinzipiell nicht vom Absoluten unterscheidet. So wie das
Absolute alle Dinge durchdringt, durchdringt es auch den Menschen.

Wéhrend seines Lebens verlasst der Mensch die urspringliche Einheit mit dem
Absoluten, so wie man als junger Mensch das elterliche Haus verlésst. Er kann sich
von den Beschwernissen des Lebens durch Yoga und andere Ubungen zu befreien
versuchen, um wieder die Einheit mit dem Absoluten zu erlangen (ebd.:66). In die-
sem Rahmen sind mystische Traditionen von groRer Bedeutung (ebd.:253).



Mensch, Person und Selbst in Java 27

Diese mystischen Traditionen Javas spielen gleich im Rahmen der Betrachtungen
lber Konzepte des Selbst noch eine wichtige Rolle. Zundchst jedoch ist nach den
autochthonen und indisch beeinflussten ontologischen Vorstellungen noch auf spezi-
fisch islamisch-javanische Konzepte des Menschen einzugehen.

Den Beginn der islamischen Periode in der javanischen Literatur gibt Pigeaud in
seinem Standardwerk The Literature of Java mit etwa dem 15. Jahrhundert an. Die
frihesten javanischen Schriften mit islamischem Ideengut scheinen dabei interes-
santerweise nicht in arabisch-javanischer, sondern noch in einer indisch beeinfluss-
ten antiken javanischen Schrift, der so genannten buda-Schrift (Pigeaud 1967:81),
gehalten gewesen zu sein. Diese Manuskripte haben meistens mystischen Inhalt, bei
dem indische, islamische und einheimische Traditionen verschmolzen sind. Von
Lombard wird in diesem Zusammenhang auf den groBen Einfluss malaiisch-islami-
scher Mystiker wie Hamzah Fanzuri bei der Verbreitung des Islams in Java hinge-
wiesen (Lombard 1990, 11:131).

Allerdings zeigt Pigeaud (1967:81) am konkreten Beispiel der in buda-Schrift ge-
haltenen mystischen Manuskripte, dass es in Java im Laufe der Zeit zu religiésen
Sauberungswellen gekommen sein muss. So scheinen im 19. Jahrhundert legalisti-
sche und orthodoxe Kréfte des javanischen Islams eine grofle Anzahl als vorisla-
misch eingestufter Texte, darunter auch viele buda-Manuskripte, vernichtet zu ha-
ben. Dennoch finden sich bis heute in einem groflen Teil der kejawen-Tradition
Elemente ontologischer Vorstellungen nicht nur aus islamischen Strémungen, son-
dern auch aus der indischen Philosophie und autochthonen Uberlieferungen.

Als Beispiel einer entsprechenden Schopfungsmythe, bei der vielfaltige Einfllisse
gemischt werden, fihrt Koentjaraningrat (1984:330) etwa den von javanisch-islami-
schen Autoren des 18. Jahrhunderts geschriebenen weltanschaulichen Text des Serat
Anbya auf. Hier gibt es Allah, Adam und Eva (Hawa), den Engel Gabriel (Jibril) und
die Schlange im Paradies, auf den ersten Blick mithin also ganz so wie in der islami-
schen Tradition. Doch findet hier die Schépfung der Welt in manchen Einzelheiten
vollig anders statt. So wird zunéchst bereits die Allmacht Allahs im Angesicht der
Krafte des Universums relativiert. Im Serat Anbya ist Allah zu schwach, um auf
Anhieb richtige Engel zu erschaffen. Vielmehr muss er erst mehrere erfolglose Ver-
suche beginnen, deren Ergebnisse die bdsen Geister sind. Auch die Erschaffung des
Menschen gelingt Allah nicht sofort. Er sendet mehrere seiner Engel, die alle bei
dieser Aufgabe versagen, bis es schlieBlich Gabriel (Jibril) doch gelingt. Dann
schafft Allah selbst eine wunderschdne Statue, in die der Engel ljajil durch ein Kklei-
nes Loch schlupft. Was er darinnen sieht, ist eine wunderschone Vorstellung
(bayangan) der gesamten Welt, mit Himmeln, Ozeanen und Kontinenten.

An dieser Geschichte ist sehr gut zu sehen, wie hinduistisch-javanische Vorstellun-
gen einer feinstofflichen Welt, in der die Welt nur noch als Vorstellung (bayangan)
vorhanden ist, mit Elementen der islamischen Schopfungsgeschichte verbunden
werden. Der Engel ljajil, der in die Statue schliipft und dadurch eine groRe Verande-
rung erfahrt, kann als Sinnbild des eigenen spirituellen Weges dienen, bei dem man
iiber mystische Ubungen zur Einheit mit dem Feinstofflichen, dem Absoluten ge-
langt.



28 Arndt Graf

Fur unsere Frage nach dem Konzept des Menschen in dieser islamisch-hinduistisch-
buddhistisch-javanischen Tradition ergibt sich dabei allerdings die Schwierigkeit,
nicht mehr in jedem Fall mit konkreten Definitionen und Abgrenzungen arbeiten zu
kénnen. Im javanischen Mystizismus scheinen die Unterscheidungen der Weltreli-
gionen nur noch von &auf3erlicher, oberflachlicher Bedeutung zu sein. Das eigentlich
Bedeutende, so heifit es, ist mit keinem menschlichen Konzept zu fassen.

In der Tat sprechen manche Autoren wie etwa J.J. Errington (1984:279f.) von einer
anti-intellektuellen und sogar einer anti-sprachlichen Tendenz der javanischen mys-
tischen Tradition.” Das Ziel ist, die Annaherung an Gott ganzheitlich zu erfahren
und das egoistische, an die Welt gebundene Selbst soweit wie mdglich zuriickzu-
nehmen. Darauf ist gleich im Zusammenhang mit der Diskussion tber Konzepte des
Selbst noch néher einzugehen. Zunachst stehen jedoch im nun anliegenden nachsten
Schritt javanische Konzepte der Person im Mittelpunkt der Betrachtungen.

Konzepte der Person in Java

Zum Verhaltnis Individuum-Kollektiv in Java liegen eine Reihe interessanter Ar-
beiten vor. Zu beginnen ist hier zunachst mit Beitradgen, die Indonesien und hier vor
allem Java im internationalen Vergleich ein besonders schwach ausgepragtes Ver-
stdndnis von Individualitat beziehungsweise, umgekehrt, besonders stark ausge-
pragte kollektivistische Traditionen attestieren. In der neueren einschlégigen Lite-
ratur wird hier immer wieder auf die empirische Studie von Geert Hofstede (1991)
hingewiesen, der eine vergleichende Untersuchung der Einstellungen von 110.000
Mitarbeitern von IBM in etwa zwei Dutzend Landern zugrundeliegt.

Mit Hilfe verschiedener Fragestellungen kommt Hofstede dabei zu dem Ergebnis,
dass Indonesien zu den am starksten kollektivistischen Gesellschaften der Welt
gehort. Dem Individuum werde hier ein so niedriger Stellenwert wie in kaum einem
anderen Land zugewiesen. Allerdings weist Hofstede auch darauf hin, dass zwischen
vorherrschenden Konzepten von Individualismus beziehungsweise Kollektivismus
und dem wirtschaftlichen Entwicklungsstand ein gewisser Zusammenhang besteht.
Nach seiner Aufstellung sind hohe Individualismus-Werte fast nur in den Industrie-
gesellschaften des Westens anzutreffen.

Gleichzeitig fuhrt Hofstede (1991:65) aus, dass es auch in westlichen Gesellschaften
gewissermalien kollektivistische Inseln gibt, die etwa im l&andlichen Bereich existie-
ren. Es liegt somit nahe, kulturelle Vorstellungen wie etwa die der Person mit den
sich stetig verandernden ékonomischen Verhéltnissen einer Gesellschaft in Verbin-
dung zu setzen. Damit sind zum einen Konzepte homogener, statischer Kulturen
angezweifelt. Zum anderen bedeutet das auch, dass ein einfacher Vergleich statisch
aufgefasster Kulturen nur begrenzte Aussagekraft besitzt.

Damit erscheint es im Rahmen unserer Fragestellung ratsam, jeweils auf die spezifi-
schen historischen Umsténde einzugehen, die zur Herausbildung etwa von Vorstel-
lungen der Person flhren. Fir Java jedenfalls weist Gisela Dahme (1999:16ff.) in

9 Dabei ist allerdings zu fragen, ob es sich hier um eine Besonderheit der javanischen Mystik handelt
oder ob nicht in anderen Kulturen auch Mystik versucht, den Menschen fiir andere Wahrheiten als
die intellektuell und sprachlich erfassbaren zu 6ffnen.



Mensch, Person und Selbst in Java 29

ihrer empirischen psychologischen Untersuchung darauf hin, dass sich die Erfahrun-
gen mit dem Kollektiv und die Vorstellungen davon seit etwa den 1970er-Jahren
tiefgreifend verdndern. Einen wesentlichen Grund dafir sieht sie in der drastischen
Reduzierung der Geburtenrate und damit den veranderten Grunderfahrungen der
Menschen in Java. In den nun immer haufiger vorkommenden Zwei-Kind-Familien
ist das Verhéltnis zwischen Kindern und Eltern, namentlich dem Vater, bei weitem
nicht mehr so kollektivistisch-autoritar gepragt wie in den traditionellen Viel-Kind-
Familien. Deshalb ist gerade bei jungeren Javanern von einer starken Verdnderung
der Einstellungen zu Individualismus beziehungsweise Kollektivismus auszugehen.

Vor diesem Hintergrund scheint der jeweilige sozio-6konomische Kontext auch flr
die Betrachtung der in der javanologischen Literatur dargestellten Konzepte der
Person bedeutend zu sein. Das betrifft vor allem empirische Studien, bei denen meist
Informanten aus Zentraljava, namentlich aus den alten Flrstenstadten Yogyakarta
und Surakarta, befragt wurden. Haufig handelt es sich hier um Adlige (priyayi), die
die Werte einer feudalen Welt tradieren. Aufgrund der immer noch groRen sozialen
Bedeutung dieser Informanten besitzen diese "klassisch” genannten Einstellungen
flr den traditionellen Bereich Zentraljavas weiterhin Relevanz. Es ist ndmlich davon
auszugehen, dass sie in vielfaltiger Form in der breiteren Gesellschaft und mithin
auch von der gegenwartigen jungen Generation der Javaner rezipiert werden.

So wird laut Magnis-Suseno in dem von ihm beschriebenen Teil Javas Gehorsam
innerhalb der Familie nicht durch Strafen oder Missfallenskundgebungen der Mutter
sanktioniert, sondern durch die Drohung, dass irgendeine Kraft auBerhalb der Fami-
lie — bose Geister, Hunde, ein Fremder — dem Kind etwas antun werde (vgl. Magnis-
Suseno 1981:44f.). Das Kind erfahrt so die eigene Familie ausschlieRlich als Quelle
seiner seelischen und leiblichen Geborgenheit. Alles Verhalten, das es in Einheit mit
der Familie halt, wird als richtig verinnerlicht. Falsch ist demnach alles, was es von
der Familie trennt. Die AuBenwelt stellt eine dauernde Bedrohung dar.

Magnis-Suseno sieht hier eine direkte Erklarung, warum Javaner, wenn sie schlief3-
lich erwachsen sind, sich ebenfalls in ganz &hnlicher Weise vorbehaltlos in ihre
Gruppe einfiigen. Sich direkt gegen den Willen einer anderen Person zu stellen, sei
flr sie seelisch revoltierend. Dieses Prinzip der Konfliktvermeidung werde schliel3-
lich auf soziale Beziehungen insgesamt ausgedehnt. Der Sittenkodex des Gewohn-
heitsrechts adat ist davon in besonderer Weise gepragt. Konfliktvermeidung — rukun
— ist hier deshalb oberstes Gebot (ebd.:47).

Diese besondere Betonung der kollektivistisch inspirierten Konfliktvermeidung als
vermeintlich ewig gleichbleibendem ur-javanischen Wert findet sich auch in der
populdren Literatur iber ‘Java' in vielfaltiger Form. Allerdings ist zu fragen, ob hier
nicht in historisch-philologischer Perspektive Differenzierungen angebracht sind.

In dieser Beziehung sind vor allem die Forschungen von Lombard und Hadiwijono
von Interesse. Hadiwijono (1967:51f.) geht ndmlich unter anderem auch auf den
Aspekt der Individualisierung in der indisch beeinflussten javanischen Tradition ein.
Danach lasst sich aus den alten hinduistisch-buddhistischen javanischen Quellen
durchaus ein explizites, historisch gewachsenes Konzept der Person ableiten. Aller-
dings wird hier Individualisierung als negativ erfahren. Gerade wegen der Individu-
alisierung befinde sich ndmlich der Mensch im Elend, was bedeute, dass er an das



30 Arndt Graf

Rad der Wiedergeburt gebunden sei. Erstrebenswert sei demnach, individualistische
Akte zu vermeiden und aus der Gruppe nicht weiter hervorzutreten. Freiheit gibt es
in diesem Zusammenhang nur als Befreiung von der Gebundenheit an das Grob-
stoffliche, das heilit die Materie und die personlichen, individuellen Leidenschaften.

Diese indisch beeinflussten javanischen Traditionen sind bis heute in den schriftli-
chen Quellen wie offenbar auch in der miindlichen Uberlieferung von Bedeutung.
Daneben gibt es jedoch seit dem Beginn der Islamisierung im 13./14. Jahrundert
zunehmend ein neues, positives Verstandnis des Individuums in Java, worauf Lom-
bard (1990, 11:155-175) ausfiihrlich hinweist. Er spricht sogar davon, dass die Idee
oder, wie er formuliert, die Notion der Person mit dem islamischen Einfluss in Java
erst entstanden sei. Die weltanschauliche Verdnderung sei so tiefgreifend gewesen,
dass man von einer "mentalen Revolution" sprechen kénne (Lombard 1990, 11:156).
Sie sei besonders von den groRen javanischen Handelsstadten an der Nordkiste mit
ihrer politisch relativ selbststandigen Handlerschicht ausgegangen. Ein wesentlicher
Teil der neuen Auffassung scheint mit einer neuen Sicht des Todes zusammenzu-
héngen, der nun zunehmend individualisiert wird. So verweist Lombard in diesem
Zusammenhang auf groRe Ubereinstimmungen zwischen den neuen, islamisch be-
einflussten philosophisch-religiésen Traktaten und dem Auftauchen von islamischen
Friedhdfen mit individuellen Grabmélern seit etwa dem 16. Jahrhundert.

Notwendigerweise besitzt das neue Verstandnis des Individuums auch grole Aus-
wirkungen auf das Verstandnis des Kollektivs beziehungsweise der Gesellschaft.
Eine abstrakte Gerechtigkeit, die individuell einklagbar ist, wird nun zum hohen
Wert. Gleichzeitig wird die Stellung des Fiirsten systematisch abgewertet. Er ist nun
immer weniger aufgrund seiner Abstammung von oder seiner privilegierten Kom-
munikation mit dem Gottlichen legitimiert. Vielmehr unterliegt nun auch er immer
stérker den moralischen Geboten des Korans, vor allem dem der personlichen Mafi-
gung.

In diesem Zusammenhang betrachtet Lombard (ebd.:163) auch das Ende jeder mo-
numentalen Bautétigkeit in Java, das noch zuvor riesige hinduistische und buddhisti-
sche Tempelanlagen wie etwa Prambanan oder Borobudur hervorgebracht hat. Doch
nicht nur auf die Architektur und andere Kiinste hat diese mentale Revolution in
Java Auswirkungen. Zu nennen ist auch eine neue lineare Vorstellung der Zeit sowie
eine neue Sicht der Natur, die nun zunehmend als unmittelbare Schopfung Gottes
betrachtet wird. Dabei wird das Geisterreich zwischen Himmel und Erde immer
mehr mediatisiert. In der Gegenwart ist diese immer noch stattfindende weltan-
schauliche Transformation in Java im Ubrigen von besonderem Interesse, da sie
ganz aktuell neue Perspektiven zum Beispiel auf den indonesischen Regenwald
eroffnet.’

Betrachtet man diese Erkenntnisse der philologischen Forschung im Kontext mit den
Ergebnissen empirischer Untersuchungen, so ist festzustellen, dass im langfristigen
Trend offenbar islamisch orientierte Vorstellungen der Person in der javanischen
Kultur an Bedeutung gewinnen. Die damit zusammenhédngende "mentale Revolu-
tion" scheint jedoch nicht in allen Milieus in gleicher Weise aufzutreten. Ubergangs-

10 Vgl. hierzu u.a. A. Graf (1995).



Mensch, Person und Selbst in Java 31

und Mischph&nomene, mithin das typische Spektrum der kejawen-Kultur, sind daher
wohl auch im Bereich der Konzepte von Individuum und Kollektiv immer noch
dominierend.

Selbstverhaltnis und Selbstentwurf

Auch in Hinsicht auf das Selbst in der javanischen Kultur lassen sich autochthone,
indisch beeinflusste und islamisch tiberformte Konzepte unterscheiden.

Bei den autochthonen Entwiirfen scheint es nach Marschall, als ob die Selbstidenti-
fikation vor allem vom sozialen Status abhdngt. Dieser Status wird durch die Geburt
beziehungsweise die Abstammung vorgegeben und kann beziehungsweise muss
durch Rituale bekraftigt werden. Fir den Einzelnen bedeutet das im Laufe seines
Lebens durchaus einen "Weg", wie ihn G. Rappe (1995:341) in verschiedenen indo-
nesischen Ethnien wahrnimmt. Interessant ist in diesem Zusammenhang auch Rap-
pes Begriff der "Individuationsordnung” (ebd.), den er der "Ursprungsstruktur"
(origin structure) von Fox gegenuberstellt. Wahrend bei Fox vorwiegend der ver-
wandtschaftliche Bereich in Erwagung gezogen wird, beinhaltet Rappes "Individua-
tionsordnung" namlich die ganze Individuation vom Ursprung im chaotisch mannig-
faltigen Kontinuum des Urzustands bis hin zur entfalteten und geordneten Gegen-
wart eines ethnisch-spezifischen Kosmos. Gleichzeitig ist damit wohl auch die Indi-
viduation des Einzelnen bezeichnet, die ganz ahnlich verlduft: vom Ursprung im
chaotisch mannigfaltigen Urzustand zu einer mehr und mehr geordneten Welt.

Allerdings lassen sich nach dem derzeitigen Stand der Forschung keine konkreteren
Aussagen Uber solche autochthon-javanischen Konzepte des Selbst treffen. Ganz
anders stellt sich das bei den indisch beeinflussten Entwirfen dar. Hier bietet vor
allem J.J. Errington (1984:278-280) eine relativ differenzierte Darstellung. Danach
gibt es zwei Arten des Selbst in der Tradition der javanischen Adligen (priyayi),
nédmlich das groRe, das aku-Selbst und das kleine, das ingsun-Selbst. Das aku ist das
weltliche Selbst, das von der Interaktion mit der Welt hervorriihrt. Dieses aku-Selbst
muss Uberwunden werden, sodass man die Einheit mit dem feinen, heiligen Selbst
des ingsun erreicht.

Bei beiden Bezeichnungen handelt es sich um unterschiedliche Personalpronomen
der ersten Person. Aku wird im spontanen, vertrauten, familiaren Verkehr verwendet,
in der so genannten ngoko-Sprachebene des Javanischen. Ingsun hingegen ist als
Personalpronomen der ersten Person dem Konig und den Gottern des Schattenspiels
wayang kulit vorbehalten und wird in feierlicher, ritueller Atmosphére verwendet.
Diesen unterschiedlichen Sphéaren, so kénnte man hinzufligen, entspricht ein ent-
sprechendes innerliches wie duRerliches Verhalten. So kann man das aku-Selbst dem
Bereich des Groben (kasar) zuordnen, in dem unkontrollierte Leidenschaften eine
wichtige Rolle spielen. Demgegeniber entspricht das ingsun-Selbst dem verfeiner-
ten (halus) Bereich des Menschen.

Vom aku-Selbst zum ingsun-Selbst gelangt man durch mystische Praktiken, durch
die man das notige feine Gefiihl (rasa) erlangt. Errington (ebd.:281f.) unterscheidet
hier wiederum zwei Wege. Zunachst nennt er den als "grob" (kasar) eingestuften
Weg, der nglakoni genannt wird. Das Versagen kérperlicher Bedirfnisse wie Schlaf,



32 Arndt Graf

Essen, Trinken, sexuelle Aktivitaten etc. steht hier im Mittelpunkt. Der zweite Weg,
semedhi genannt, wird dagegen als "fein" (a/us) angesehen. Konzentration und Me-
ditation sind hier die wichtigsten Mittel.

Der angestrebte Zustand in beiden Wegen ist Selbstkontrolle und eine geschérfte
Wahrnehmung (eling) nicht nur des eigenen Selbst, sondern auch des Selbst anderer
Personen. Das eigene grofle Selbst des aku soll durch das kleine Selbst des ingsun
ersetzt werden. Diesen Zusammenhang sieht Errington (ebd.:284) im Ubrigen als
Grundlage der javanischen Ethik an. Erringtons Befund wird auch von anderen For-
schern weitgehend geteilt. Ward Keeler (1987:48ff.) weist jedoch darauf hin, dass
Erringtons Informanten meist der adligen Schicht der priyayi entstammen. Erring-
tons Aussagen seien deshalb nicht unbedingt auf die gesamte javanische Kultur
verallgemeinerbar. Deshalb fiihrt Keeler weltanschauliche Aussagen aus einfacheren
Bevdlkerungskreisen an. Hier sei zwar die Grundtendenz zu Erringtons Ergebnissen
ahnlich, doch seien die Differenzierungen zwischen dem aku- und dem ingsun-
Selbst bei weitem nicht so weit gediehen.

Keeler (ebd.) legt im Ubrigen besonderes Gewicht auf einen weiteren Aspekt javani-
scher Selbstentwirfe, der fur die Erklarung der relativ dirftigen schriftlichen Quel-
lenlage zu diesem Thema aufschlussreich ist. Danach ist man in der javanischen
Kultur gehalten, auf dem Weg vom aku- zum ingsun-Selbst jedes Uberflissige Wort
zu vermeiden. Verbale Kommunikation verstérkt nur die Bindungen zur Welt, die es
ja gerade zu Uberwinden gilt. Auch bei Errington (1984:279f.) findet sich dieser
Gedanke. Er geht sogar noch weiter und attestiert dieser Richtung der javanischen
Philosophie nicht nur eine anti-sprachliche, sondern auch eine anti-intellektuelle
Tendenz. Die Gedanken seien namlich ein Instrument des aku: "Where the aku is,
God is not. Where God is, the aku is not." Aus diesem Grunde werde in den javani-
schen mystischen Stromungen (kebatinan) soviel Wert auf praktische Ubungen
gelegt.

Dieses Bild wird durch eine philologische Annédherung, bei der Texte aus verschie-
denen Jahrhunderten im historischen Zusammenhang betrachtet werden, ergénzt.
Danach ist gerade im Bereich der Mystik islamischer Einfluss ber die Jahrhunderte
immer starker geworden. Die von Lombard angefiihrte neue islamisch-javanische
Notion der Person beinhaltet namlich auch ein neues Konzept des Selbst, das er mit
dem malaiischen Begriff diri wiedergibt. Um das Verstandnis des diri habe es das
ganze 16. und 17. Jahrhundert hindurch eine ausgedehnte Debatte unter den Eliten
Sumatras und Javas gegeben.

Anféanglich seien hier Interpretationen islamischer sufi-Mystik besonders einfluss-
reich gewesen. Danach wird das diri-Selbst als Ausgangspunkt fiir die mystische
Einswerdung mit dem Géttlichen begriffen. Insofern bestehen durchaus Ahnlich-
keiten mit der aku-ingsun-Unterscheidung der indisch beeinflussten javanischen
Tradition, obwohl hier die alte, hinduistisch-buddhistische Konzeption des egoisti-
schen aku-Selbst, das es zu Uberwinden gilt, in dieser Scharfe nicht mehr vorkommt.
Dennoch ist das diri-Selbst der frihen islamisch-javanischen Mystiker wohl spéte-
ren Generationen offenbar als zu heterodox erschienen. Stattdessen wurden andere
Auffassungen des Selbst bevorzugt, bei denen die ontologischen Grenzen zwischen
Mensch und Gott klarer gezogen werden. In diesem Zusammenhang scheint es auch



Mensch, Person und Selbst in Java 33

zu einer Fortentwicklung von partiell anti-intellektuellen Tendenzen hindujavani-
scher mystischer Strémungen gekommen zu sein. Im Zuge der Entwicklung des
neuen islamischen diri-Selbst wird ndmlich nach Lombard nun dem Recht, der Er-
ziehung und der Literatur eine neue Bedeutung beigemessen. Wie Lombard aus-
flhrt, besteht das Ideal des islamischen diri-Selbst in einer Vorstellung des perfekten
Menschen (insan al-kamil). Um diese Perfektion zu erreichen, muss ein schritt-
weiser Lernprozess im Diesseits erfolgen. Der Erziehung kommt nun eine besondere
Bedeutung zu. Das Kind ist am Anfang unschuldig "wie ein Spiegel” (seperti suatu
cermin, Lombard 1990, 11:172). Erst mit den im Koran vorgeschriebenen Stufen
wird es auf den rechten Weg gebracht. Wichtig sind etwa Beschneidung mit sechs
Jahren, regelmaRiges Beten mit sieben, religiose Praktik mit dreizehn, Heirat mit
sechzehn oder siebzehn usw. Jede dieser Stufen ist mit Unterweisungen, mit Unter-
richt, verbunden.

Es ist nach Lombard diesem Schwerpunkt auf dem Aspekt des Lernens bei der Er-
klimmung der Lebensstufen zuzuschreiben, dass das diri-Selbst wesentlich stérker
vom Intellekt geprégt ist als das ja immer noch gleichzeitig existierende aku-ingsun-
Selbst in den Strémungen der javanischen Kultur mit stirkeren indischen Elemen-
ten.

Implikationen fiir kulturbezogene Ansiitze der Politikwissenschaft

Der in diesem Beitrag vorgelegte kurze Uberblick zeigt, wie differenziert Aussagen
liber Konzepte von Mensch, Person und Selbst in Java getroffen werden miissen, um
den tatsachlichen historischen Schichtungen gerecht zu werden. Weitere Forschun-
gen werden hier das Bild wohl immer noch komplexer werden lassen.

Fur kulturbezogene Ansétze der Politik- und Wirtschaftswissenschaften besitzt die-
ser Sachverhalt unter Umstanden weitreichende Konsequenzen. So sind wohl Aus-
sagen Uber "die" javanische Kultur oder "das" javanische Menschenbild in Zukunft
nicht mehr haltbar, sofern sie statisch, unveranderlich und homogen aufgefasst sind.
Stattdessen ist wohl von Fall zu Fall der historische Kontext Javas und Indonesiens
stérker zu berticksichtigen. Dadurch ergibt sich die paradox anmutende Situation,
dass "Kultur" als Erklarungsfaktor immer wichtiger wird, bei genauerem Hinsehen
jedoch ein wohl nie ganz fassbares FlieRgleichgewicht darstellt.

Literaturverzeichnis

Dahme, Gisela 1997, Arger in familiiren Konfliktsituationen in Java und Deutschland. Eine kulturver-
gleicgende Studie, Manuskript des Vortrags vom 28.5.1997 im Indonesischen Seminar, Universitat
Hamburg

Errington, J. Joseph 1984, "Self and self-conduct among the Javanese priyayi elite", in: American Ethno-
logist, 11, Nr. 2, S. 275-290

Geertz, Clifford 1960, The Religion of Java, London

Gibson, Thomas 2000, "Islam and the spirit cults in New Order Indonesia: Global flows vs. local know-
ledge", in: Indonesia, 69, April, S. 41-70

Graf, Arndt 1995, Der indonesische Regenwald im Prozess der Entmagisierung. Zum Wandel eines
literarischen Topos' bei Mochtar Lubis, Mlnster, Hamburg: Lit (Austronesiana, 3)

Grawe, Christian 1980, “Einleitung”, Beitrag zum Stichwort "Mensch" fur das Historische Worterbuch
der Philosophie, hrsg. Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Bd. 5, Basel, Sp. 1059-1061



34 Arndt Graf

Hadiwijono, Harun 1967, Man in the Present Javanese Mysticism, Baarn: Bosch & Keuning (Diss. Vrije
Universiteit Amsterdam)

Hadiwijono, Harun 1983, Konsepsi tentang Manusia dalam Kebatinan Jawa, Jakarta

Hardjoprakoso, Sumantri 1956, Indonesisch mensbild als basis ener psycho-therapie, Leiden: Diss.
Rijksuniversiteit

Hofstede, Geert 1991, Cultures and Organizations. Sofiware of the Mind, London

Jatman, Darmanto 1985, Aku sebagai salah satu pokok dalam Ilmu Jiwa, Manuskript, Yogyakarta: Yaya-
san llmu Pengetahuan dan Kebudayaan Panunggalan Lembaga Javanologi

Jatman, Darmanto 0.J., llmu Jiwa Jawa, Manuskript, Yogyakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan, Direktorat Jendral Kebudayaan, Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan
Nusantara (Javanologi)

Keeler, Ward 1987, Javanese Shadow Plays, Javanese Selves, New Jersey

Jonge, Huub de 1993, "Western and Indonesian views on the abangan-santri division in Javanese society:
the reception of Geertz's The religion of Java", in: Henk Driessen (ed.): The politics of ethnographic
reading and writing, Saarbriicken: Breitenbach, S. 101-123

Koentjaraningrat 1984, Kebudayaan Jawa, Jakarta

Kumar, Ann 1997, "Java: a self-critical examination of the nation and ist history”, in: Anthony Reid (ed.):
The last stand of Asian autonomies, Basingstoke u. New York, S. 321-343 (Studies in the Economies
of East and South-East Asia)

Lombard, Denys 1990, Le carrefour javanais. Essai d'histoire globale, 3 Bde. Paris. 1. Les limites de
l'occidentalisation, 2. Les reseaux asiatiques, 3. L'heritage des royaumes concentriques

Magnis-Suseno, Franz 1981, Javanische Weisheit und Ethik. Studien zu einer ostlichen Moral, Miinchen,
Wien: Oldenbourg

Magnis-Suseno, Franz/S. Reksosusilo 1983, Etika Jawa dalam tantangan, Y ogyakarta

Marschall, Wolfgang 1995, "Die javanische Friihgeschichte im stidostasiatischen Raum", in: Arne u. Eva
Eggebrecht (hrsg.): Versunkene Kénigreiche Indonesiens, (Katalog zur Ausstellung des Roemer- und
Pelizaeus-Museums), Mainz: von Zabern, S. 28-41

Pemberton, John 1994, On the Subject of "Java", Ithaca: Cornell Univ. Press

Pigeaud, Theodore G. Th. 1967, Literature of Java, Catalogue raisonné of Javanese Manuscripts in the
Library of the University of Leiden, 5 vol., Den Haag: Nijhoff

Rappe, Guido 1995, Archaische Leiberfahrung. Der Leib in der frithgriechischen Philosophie und in
im/afereBugogsiischen Kulturen, Berlin: Akademie Verlag (Lynkeus. Studien zur Neuen Phanomeno-

ogie, Bd.

Rappe, Guido/Joachim Schummer 1999, Mensch — Person — Selbst: Interkulturelle Perspektiven. Konzept
zur Vortragsreihe des Instituts fiir Philosophie der Universitit Karlsruhe (TH) im WS 99/00, un-
veroff. Manuskript

Ricklefs, M.C. 1984, "Islamization in Java: an overview and some philosophical considerations", in:
Raphael Israeli u. Anthony H. Johns (eds.): Islam in Asia, Vol. 2: Southeast and East Asia, Boulder,
Colorado: Westview Press

Sastrowardojo, Subagio 1991, "Philosophy in modern Indonesian poetry”, in: Indonesia Circle, Nr. 54,
Mérz, S. 29-33

Stoéhr, Waldemar u. Zoetmulder, Piet 1965, Die Religionen Indonesiens, Koln

Stohr, Waldemar u. Zoetmulder, Piet 1976, Die altindonesischen Religionen, Leiden/Koln

Sunoto 1987, Sebuah profil kefilsafatan Jawa, Yogyakarta: Yayasan Pengetahuan dan Kebudayaan
"Panunggalan”, Lembaga Javanologi

Sunoto, H. 1|983, Pemikiran tentang kefilsafatan Indonesia, Yogyakarta: Yayasan Lembaga Studi Filsafat
Pancasila

Sutrisno, Slamet 1985, Sorotan Budaya Jawa dan yang lainnya: resensi buku 1983-1984. Manusia &
kebudayaan, politik & pembangunan. llmu, filsafat & agama, Yogyakarta: Andi Offset

Timur, Sunarto 1990, "Falsafah wayang, dalang dan penonton”, in: Gatra, Nr. 24, S. 34-39

Wandelt, Ingo 1988, "Einige Anmerkungen zur Entwicklung des Menschenbildes im Indonesien der
Neuen Ordnung", in: Karl-Heinz Pampus u. Bernd Nothofer (eds.): Die deutsche Malaiologie: Fest-
schrift zu Ehren von Frau Professor Dr. Irene Hilgers-Hesse, Heidelberg: Groos

Woodward, Mark 1989, Islam in Java, Tucson: University of Arizona Press

Wiwoho, B. 1998, Cermin diri orang Jawa, Jakarta: Bina Rena Pariwara



