
 ASIEN, (Januar 2002) 82, S. 35-60 

Politische Diskurse, Intellektuelle und  
politischer Wandel 

Diskurswandel in China seit 1998 und 
seine Implikationen 

Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

In the wake of political transitions in East and Southeast Asia, especially after 
the Asian crisis 1997 there have been hot debates on political reform concepts 
among intellectuals of the different countries. Just as in Eastern and Central 
Europe, the role of the intellectual debates and of the intellectuals as an impor-
tant political group has been mainly neglected when analyzing the political tran-
sition process. The aim of this study is to investigate, by focussing on the case of 
China, what kind of discourses are identifiable and what discourse strategies are 
used for discussing political reform and democracy. We would like to concen-
trate on the political function of intellectuals and the interrelatedness between 
political ideas or concepts and the position of the individual intellectual or the 
group of intellectuals and the interests and arguments which are tied to this po-
sition. 

Die Rolle von Ideen und Diskursen in der Gestaltung von Politik gilt häufig als 
marginal. Doch haben u.a. Dietrich Rueschemeyer und Theda Skocpol gezeigt, dass 
historischer Wandel eng mit der Entwicklung von Ideen, wissenschaftlichen, politi-
schen und moralischen Vorstellungen verbunden ist.1 Peter A. Hall, ein führender 
Vertreter der Power of Economic Ideas hat zu Recht konstatiert, dass die Vernach-
lässigung der Rolle von Ideen in der politischen Ökonomie bedeute 

to miss an important component of the economic and political worlds. It is 
ideas, in the form of economic theories and the policies developed from them, 
that enable national leaders to chart a course through turbulent economic 
times, and ideas about what is efficient, expedient, and just that motivate the 
movement from one line of policy to another.2 

Mit geringen Abwandlungen lässt sich diese Sichtweise auf die politische Sphäre 
übertragen. Denn staatliches Handeln muss sich auch im politischen Bereich auf ein 
bestimmtes Wissens- und Diskursreservoir stützen, um Kontinuität oder Wandel 
rational handhaben zu können. Dies gilt gleichermaßen für transformatorische 
                                                           
1  Rueschemeyer, Dietrich/Skocpol, Theda, eds., States, Social Knowledge, and the Origins of Modern 

Social Policies, Princeton 1996, S. 4; von europäisch-historischer Warte aus: Wuthnow, Robert, 
Communities of Discourse: Ideology and Social Structure in the Reformation, the Enlightenment, and 
European Socialism, Cambridge/Mass., London 1989.  

2  Hall, Peter A., "Conclusion: The Politics of Keynesian Ideas", in: derselbe, ed., The Political Power 
of Economic Ideas: Keynesianism across Nations, Princeton 1989, S. 361. 



36 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

Wandlungsprozesse, in deren Verlauf Wissen sich politisiert und eine transformato-
rische Rolle übernimmt. Im Zuge von Entwicklungsprozessen oder – im Falle Chi-
nas – des Umbaus zu einer offeneren Marktwirtschaft kann der Staat seinen Willen 
nicht einfach despotisch durchsetzen. Vielmehr muss er im Interesse der Stärkung 
seiner Staatskapazität mit der Wissensgemeinschaft, den Intellektuellen und Vor-
denkern, in einen Diskurs eintreten. 
Allerdings reicht es nicht, Ideen nur zu benennen und zu beschreiben. Vielmehr 
müssen die Wechselwirkung von Ideenproduzenten, Ideenträgern und staatlichem 
Handeln, das Verhalten der beteiligten Akteure und die Auswirkungen von Ideen-
diskursen analysiert werden, als Analyse eines wichtigen Segments von Politikges-
taltung. Dabei wirken Ideen nicht per se als Motoren von Wandel und Entwicklung. 
Sie tun dies vielmehr unter bestimmten historischen, ökonomischen, politischen und 
kulturellen Rahmenbedingungen und eingebettet in spezifische Interessen und In-
stitutionen. 
Anders als die sozialwissenschaftlichen Theorien der "Vorstellungen" oder der 
"Idealogy" gehen wir nicht davon aus, dass Vorstellungen in Form politischer Kon-
zepte oder wissenschaftlicher Theorien grundsätzlich sozialen oder politischen 
Wandel bewirken.3 Neben ökonomischem, institutionellem und Wertewandel kön-
nen Vorstellungen und Ideen allerdings zu Wandlungsprozessen beitragen, indem 
sie Richtungen vorgeben bzw. die Diskussion über Rahmenbedingungen und Rich-
tung stimulieren können. Dies geschieht nicht durch individuelle oder kollektiv-
passive Vorstellungen, sondern erst durch den kommunikativen Diskurs. 
Der folgende Beitrag befasst sich mit der Rolle von Diskursen für politische Wand-
lungsprozesse sowie mit der Rolle von Intellektuellen als Träger und Akteuren sol-
cher Diskurse. Ausgehend vom Diskurs- und Intellektuellenbegriff sowie von der 
sozialen und politischen Funktionalität von Intellektuellen wird am Beispiel ver-
schiedener Diskursstrategien eine Klassifizierung der wichtigsten Diskursinhalte im 
gegenwärtigen China vorgenommen. Dieser konkrete Teil basiert auf qualitativen 
Interviews, die im Rahmen des von der DFG geförderten Projektes "Politische Re-
form- und Demokratisierungsdiskurse in Ost- und Südostasien im Lichte neuer Pro-
zesse regionaler Gemeinschaftsbildung" in den Jahren 2000 und 2001 in China 
durchgeführt worden sind. Dabei stellt sich letztlich die Frage, wie und in welcher 
Weise Diskurse Einfluss auf politische Prozesse nehmen. Von daher untersuchen 
wir zugleich Momente eines Spillover-Effekts von Diskursinhalten in die praktische 
Politik hinein.4 

                                                           
3  Zur Theorie der Vorstellungen vgl. Cohen, Percy S., Moderne soziologische Theorie. Erklärungsmo-

delle zwischenmenschlichen Verhaltens, Wien, Köln, Graz 1972, S. 184ff. 
4  Wenn wir im Folgenden den Zeitraum ab 1998 untersuchen, so hängt dies mit den Einwirkungen der 

"Asienkrise" auf die politischen Debatten in der Region Ost- und Südostasien zusammen. Im Rah-
men des oben erwähnten Forschungsprojektes haben wir bereits an anderer Stelle verdeutlicht, dass 
die "Asienkrise" und die damit verbundene Diskussion über ihre politischen Ursachen und Folgen 
auch in China ab 1998 zu einer neuen Diskursqualität geführt haben, vgl. Derichs, Claudia/Heberer, 
Thomas, Politische Reform- und Demokratisierungsdiskurse im Lichte neuer Prozesse regionaler 
Gemeinschaftsbildung, Project Discussion Paper No. 1/2000 (orangene Reihe), Institut für Ostasien-
wissenschaften, Duisburg 2000. 



 Diskurswandel in China seit 1998 37 

 37

1 Diskurse: Funktionen und Inhalte 
Mit Diskurs meinen wir eine Form der kritischen intellektuellen Auseinanderset-
zung, bei der die Diskursteilnehmer auf Grundlage unterschiedlicher Argumente 
miteinander kommunizieren. Die Vertreter der einzelnen Argumente versuchen 
dabei die Richtigkeit und Wahrhaftigkeit ihrer Thesen zu belegen. Von daher han-
delt es sich nicht um individuelles Verhalten, sondern um einen Interaktionsprozess, 
in dem der Diskurs die daran Beteiligten in einen "Kommunikationszusammenhang" 
bringt.5  
Es geht uns also um die Analyse von Interpretationen, Konzepten und kritischen 
Sichtweisen im Hinblick auf Problemlösungen und auf die gegenwärtige und 
zukünftige politische Gestaltung Chinas. Evers und Nowotny haben gesellschaftli-
che Diskurse als Verarbeitung von "Verunsicherungen" interpretiert und Diskurse 
als Institutionalisierung neuer "Sicherheiten".6 Lösungen werden also gesucht, Ori-
entierungs- und Gestaltungswissen sind gefragt sowie direkte oder indirekte Politik-
beratung. Die mit sozialem Wandel verbundenen Krisenerscheinungen erfordern 
neue politische Konzepte ("Sicherheiten") und Verhaltensregeln. Dies gilt vor allem 
für Länder wie China, in denen vermeintlich eschatologische Zukunftsvisionen und 
damit verbundene Sicherheiten erodiert sind. 
Nun erfolgen Diskurse nicht losgelöst von historischen Erfahrungen und Brüchen 
oder gar von sozialer Praxis. Einerseits "formt und prägt der situationale, institutio-
nelle und soziale Kontext den Diskurs, andererseits wirkt der Diskurs auf die soziale 
und gesellschaftliche Wirklichkeit zurück". Der Diskurs ist also "sowohl sozial kon-
stitutiv als auch sozial bestimmt".7 Eine solche Begriffsbestimmung impliziert, dass 
politischen Diskursen, die im Zentrum unserer Erörterung stehen, verschiedene 
Funktionen zukommen: Sie (der gesamte Diskurs oder Teile davon) können beste-
hende Herrschaftsverhältnisse legitimieren und/oder zementieren oder sie können 
dazu beitragen, diese Verhältnisse im Sinne eines Wandels zu beeinflussen bzw. zu 
stimulieren. Entsprechend lässt sich von bewahrenden/rechtfertigenden, konstrukti-
ven, transformatorischen und demontierenden Diskursstrategien sprechen.8 Diskurse 
entwickeln also Potenziale, die in der einen oder anderen Richtung gesellschaftliche 
oder politische Wandlungswirkung entfalten oder zu verhindern suchen. Anderer-
seits stellen sie eine Form der partizipativen Kommunikation dar,9 weil sie einer 
größeren Zahl von Personen außerhalb der Entscheidungselite erlauben, zumindest 

                                                           
5  Vgl. Eder, Klaus, "Dialog und Kooperation. Zur Zähmung der Bewegungsgesellschaft", in: Klein, 

Ansgar/Legrand, Hans-Josef/Leif, Thomas, Hrsg., Neue soziale Bewegungen. Impulse, Bilanzen und 
Perspektiven, Opladen 1999, S. 28. 

6  Evers, Adalbert/Nowotny, Helga, Über den Umgang mit Unsicherheit. Die Entdeckung der Gestalt-
barkeit von Gesellschaft, Frankfurt/M. 1987, S. 20/21. 

7  Wodak, Ruth et al., Zur diskursiven Konstruktion nationaler Identität, Frankfurt/M. 1998, S. 42f.; 
van Dijk, Teun A., "The Study of Discourse", in: derselbe, ed., Discourse as Structure and Process, 
London et al. 1997, S. 1ff. 

8  Wodak et al., a.a.O., S. 43. 
9  Zum Begriff der partizipativen Kommunikation vgl. Servaes, Jan/Jacobson, Thomas L./White, Shir-

ley A., eds., Participatory Communication for Social Change, New Delhi, Thousand Oaks, London 
1996. 



38 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

an der diskursiven Gestaltung von Gesellschafts- und Politikentwürfen teilzuneh-
men. 
Bei politischen Diskursen handelt es sich nicht nur um Macht-, sondern vor allem 
auch um Gestaltungsdiskurse, die auf institutionelle Änderungen abzielen. Sie treten 
in Krisen- oder Umbruchszeiten bzw. in Phasen politischen Wandels besonders 
deutlich zutage, weil in solchen Phasen intellektuelles und kritisches Vermögen 
gefragt ist, um Stabilität zu sichern, Anpassung oder Wandel zu erreichen. Anderer-
seits bilden sich dann pluralisierende Meinungen heraus, werden traditionelle Werte 
und Strukturen hinterfragt und die Richtung gesellschaftlicher Gestaltung erörtert. 
Solche Prozesse sind mit dem Phänomen gesellschaftlichen Lernens verbunden. 
Auch die inhaltliche Verarbeitung des Wandlungsprozesses und die Lernprozesse 
laufen in Form von Diskursen ab. Foucault hat darauf hingewiesen, dass unter Be-
dingungen der Liberalisierung Widerstand gegen Macht nicht in direkter Auseinan-
dersetzung mit dem staatlichen Machtapparat stattfindet, also auch nicht organisiert, 
sondern über Diskurse und herausforderndes Verhalten. Auch wenn er daraus andere 
Schlussfolgerungen zieht, etwa im Sinne fortschreitender internalisierter sozialer 
Kontrolle und Selbstkontrolle, so ist für unseren Zusammenhang der Umstand inte-
ressant, dass in Liberalisierungsphasen Diskurse, die zunächst unorganisiert vorge-
tragen werden, an die Stelle von Gewalt treten.10 Gleichwohl, so wird zu zeigen sein, 
geht diese Unorganisiertheit einher mit tendenzieller Organisierung, sei es auch nur 
in Form von Netzwerken, Interaktionsprozessen oder epistemischen Gemeinschaf-
ten. 

2 Die politische Funktion von Intellektuellen 
Träger von Diskursen sind Intellektuelle. Und obgleich es verschiedene Akteure 
gibt, die in politischen Modernisierungs-, Transformations- oder Transitionsprozes-
sen eine Rolle spielen können, so kommt vergleichenden Untersuchungen zufolge 
Intellektuellen hierbei eine spezifische Rolle zu.11 Zum einen sind Diskurse abhän-
gig von Ideengebern und wortgewandten Personen, d.h. Intellektuellen. Zum ande-
ren erweisen sich Intellektuelle in Umbruchsprozessen als besonders ideologiekri-
tisch, tragen sie alternative politische Konzepte vor. Diese müssen sich keineswegs 
schon gegen das jeweilige politische System richten. Vielmehr verstehen sie es, ihre 
Kritik in eine Symbolik und in Metapher zu verpacken, die nicht so ohne Weiteres 
als systemfeindlich zu klassifizieren sind. 
Doch was meinen wir eigentlich mit dem Begriff des "Intellektuellen"? Ein 'Intel-
lektueller', sagt Alatas, "is a person who is engaged in thinking about ideas and non-
material problems using the faculty of reason".12 Dabei muss es sich nicht notwen-
digerweise um "Akademiker" im Sinne akademisch Ausgebildeter handeln, vielmehr 

                                                           
10  Zu Foucaults Diskursbegriff vgl. u.a. seine Schriften Überwachen und Strafen, Frankfurt/M. 1976; 

Archäologie des Wissens, Frankfurt/M. 1973, S. 31ff.; Diskurs und Wahrheit, Berlin 1996. 
11  Dazu: O'Donnell, Guillermo/Schmitter, Philippe C./Whitehead, Lawrence, eds., Transitions from 

Authoritarian Rule, 5 vols., Baltimore, London 1986. 
12  Alatas, Syed Hussein, Intellectuals in Developing Societies, London 1977, S. 8. 



 Diskurswandel in China seit 1998 39 

 39

ist jede "intellektuell-kritisch" argumentierende Person Teil der Intellektuellen-
schaft. 
Funktional gesehen sollen Intellektuelle Vordenker und Aufklärer, d.h. unabhängig 
von ihren eigenen Interessen, in ihrem Denken kultur-, gesellschafts- und herr-
schaftskritisch sein. Dies unterscheidet sie von den akademisch Ausgebildeten. Fou-
cault differenziert zwischen den universellen Gelehrten, die große Weltentwürfe 
kreieren, und den spezifischen, die gesellschaftliche Teilbereiche repräsentieren und 
Veränderungen nur in diesen Segmenten präferieren,13 wobei die gegenwärtigen 
Diskursteilnehmer in China eher von der letzten Gruppe gebildet werden. Die für 
unsere Darstellung interessanteste Bestimmung stammt von Karl Mannheim:  

In every society there are social groups whose special task it is to provide an 
interpretation of the world for that society. We call this the intelligentsia.14  

Genau diese Aufgabe, nämlich eine Interpretation für die Gesellschaft, leisten (auch 
in der politischen Sphäre) die Intellektuellen, die einerseits am politischen Diskurs 
einer Gesellschaft teilnehmen, zugleich aber systemische Formungsinteressen 
ausbilden. 
Edward W. Said hat das "Intellektuell-Sein" auf die Formel gebracht: 

Intellektuelle sind nur dann wirkliche Intellektuelle, wenn sie, angefeuert von 
metaphysischer Leidenschaft und den uneigennützigen Prinzipien der Wahr-
heit und der Gerechtigkeit, Korruption anprangern, sich für die Schwachen 
einsetzen und unzulänglicher und repressiver Autorität die Gefolgschaft ver-
weigern.15 

Im Prinzip besitzt ein solcher Intellektuellenbegriff universale Bedeutung und 
könnte als supranationaler Klammerbegriff gefasst werden, auch wenn es Unter-
schiede zwischen Intellektuellen innerhalb eines Landes und zwischen denen in 
verschiedenen Ländern gibt. In Bezug auf China wurde häufig angemerkt, dass 
Intellektuelle traditionell wie in der Gegenwart idealiter die Interessen der Gesamt-
gesellschaft und keine Partikul 



40 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

jeweiligen herrschenden Regime gegenüber oppositionell eingestellt),18 eine Markie-
rung, die eher für Intellektuelle zutreffen mag, die sich in revolutionären oder Be-
freiungsbewegungen engagieren bzw. für solche in autoritären Gesellschaften. Ge-
rade in autoritären Staaten steht der Intellektuelle vor einem Dilemma, wenn und 
insofern seine ideellen Konzepte und die gesellschaftlich-politische Realität, in der 
er lebt, nicht übereinstimmen. Er kann sich dann zu eben jenem Regimeoppositio-
nellen entwickeln. Ist er zugleich persönlich von dieser Kluft zwischen Erkenntnis 
und Realität betroffen, etwa auf Grund von Verfolgung, Repression, Zensur oder 
auch nur der bloßen Erkenntnis der Krisenhaftigkeit der Gesellschaft, kann dies zu 
einem Identitätsverlust im Hinblick auf Staat und System führen. Einerseits ist er 
dann weiterhin Teil dieser Gesellschaft und damit des Systems, in dem er lebt, fühlt 
sich diesen gegenüber verpflichtet, andererseits führt der Identitätsverlust zu abneh-
mender Loyalität gegenüber Staat und System, ohne dass er dadurch schon aus der 
politischen Verantwortung für das Gemeinwesen entlassen würde. Er hat nun die 
scheinbare Wahl zwischen konformistischer Unterwerfung und intellektueller bzw. 
nationsgebundener Verantwortlichkeit. 
Vaclav Havel hat in seinem Buch "Versuch, in der Wahrheit zu leben" dazu aufgeru-
fen, sich diesem Dilemma zu stellen und den Widerspruch aufzulösen. Anpassung in 
posttotalitären Systemen, so Havel, stärke das System und seine Macht, weil Anpas-
sung das "Panorama" von Erwartungen des Regimes schaffe und die Spielregeln 
bestätige.19 Der einzige Ausweg aus dem Intellektuellendilemma bestehe darin, sich 
um ein Leben in Wahrheit zu bemühen, denn dadurch, dass (in unserem Fall der 
Intellektuelle) die "Spielregeln" verletze, 

hat er das Spiel als solches abgeschafft. Er hat entlarvt, dass es nur ein Spiel 
ist. Er hat die Welt des 'Scheins' zerstört, die Grundlage des Systems; er hat 
die Machthaber dadurch verletzt, dass er ihre Bindungen durchlöchert hat; er 
zeigte, dass das 'Leben in der Lüge' ein Leben in Lüge ist.20 

Er knüpft damit an eine Aussage Foucaults an, dass der Intellektuelle die "Spezifität 
der Politik der Wahrheit" in der Gesellschaft vertrete, dass er sich für die Macht des 
Wahren einsetze21 und damit Repräsentant des unabhängigen gesellschaftlichen 
Gewissens sei. 
Es gibt aber noch eine andere Seite der Intellektuellen, die, so Gramsci, auch das 
hegemoniale System der herrschenden Klasse tragen, die Herrschaft dieser Klasse 
ideologisch vermitteln. Er unterscheidet zwischen traditionellen und organischen 
Intellektuellen. Bei den Letzteren handelt es sich um die von einer neuen herrschen-
den Klasse in ihrem Interesse herangezogene Intellektuellenschicht, bei der Ersteren 
um die "aus der alten Gesellschaft" stammenden Intellektuellen, die gleichwohl von 
dem neuen Regime assimiliert werden können. Gramsci weist letztlich auf die Not-
wendigkeit einer Differenzierung hin, denn d i e Intellektuellen gibt es nicht. Intel-

                                                           
18  Shils, Edward, "The Intellectuals in the Political Development of the New States", in: Kautsky, John, 

ed., Political Change in Underdeveloped Countries, Nationalism and Communism, New York 1976, 
S. 217-219. 

19  Havel, Vaclav, Versuch, in der Wahrheit zu leben, Reinbek 1990, S. 23ff. 
20  Ibid., S. 27/28. 
21  Foucault, Michel, Botschaften der Macht, a.a.O., S. 28. 



 Diskurswandel in China seit 1998 41 

 41

lektuelle bildeten keine autonome, unabhängige soziale Gruppe. Verschiedene Ge-
sellschaften und gesellschaftliche Gruppen würden sich jeweils "ihre eigene spezia-
lisierte Kategorie" von Intellektuellen schaffen.22 
Seine Bestimmung von der Hegemonie der herrschenden Klasse bzw. des Staates 
berührt indessen noch ein weiteres in unserem Zusammenhang wichtiges Moment. 
Der Staat versucht seine Hegemonie in allen Bereichen, auch in der ideologischen, 
kulturellen und wissenschaftlichen Sphäre, sicherzustellen. Intellektuelle, die sich 
im Prozess sozialen Wandels nicht mehr als ideologische Funktionäre im Sinne der 
Herrschenden verhalten, sondern als politische Aufklärer, beginnen diese Hegemo-
nie grundsätzlich zu hinterfragen und bemühen sich um die Verbreitung und Durch-
setzung neuer Ideen. Damit stellen sie das System als solches noch nicht in Frage. 
Allein durch die Existenz verschiedener Strömungen tragen sie auf diese Weise 
jedoch zur politischen Pluralisierung und damit zur Verringerung staatlicher Hege-
monie bei, indem nämlich die Dominanz der offiziellen Staats- oder Partei-"Linie" 
dadurch grundsätzlich hinterfragt wird. Es erfolgt dann ein Übergang von der He-
gemonie des Staates hin zu einem fragmentierten Autoritarismus, in dem verschie-
dene Akteure Platz haben, bei gleichzeitiger Fortexistenz des politischen Systems. 
Eine ähnliche Unterscheidung wie Gramsci hat Edward Shils vorgenommen, der 
zwischen "traditionellen" und "modernen" Intellektuellen unterscheidet, wobei die 
Letzteren in modernen Bildungsanstalten und mit modernen Bildungsinhalten aus-
gebildet worden seien.23 Anders als Gramsci stellt Shils allerdings die Modernisie-
rungsfunktion in den Mittelpunkt seiner Betrachtung und argumentiert, dass die 
modernen Intellektuellen grundsätzlich an der Schaffung moderner Verhältnisse und 
Strukturen interessiert und damit Modernisierungsakteure seien. Eine modernistisch 
eingestellte Intelligenz bemüht sich zugleich um wissenschaftliche Lösungen aktu-
eller politischer Probleme. Sie kann Staat und Gesellschaft daher politikrelevantes 
Wissen anbieten. Gerade in Modernisierungsprozessen bewirkt die Nachfrage nach 
gesellschafts- und staatsrelevantem Wissen die Produktion von Diskursen, werden 
knowledge professionals zu policy intellectuals.24 
Wir beziehen uns hier auf die Intellektuellen im politischen Sinn und unterscheiden 
zugleich zwischen den marginalen Intellektuellen,25 die mit ihrer Kritik an den Rand 
gedrängt oder verfolgt werden ("Dissidenten" und "Kaltgestellte"), den konstruktiv-
kritischen Intellektuellen, deren Vorstellungen über die der offiziellen Parteilinie 
weit hinausreichen, ohne dass sie eine direkte Sprengung des Systems beabsichtigen, 
den angepasst-kritischen, die im Rahmen der offiziellen Parteiargumentation ge-
wisse Zweifel äußern und moderate Veränderungen vorschlagen und den assimi-
lierten Intellektuellen, die sich pedantisch in diesem Rahmen bewegen und keinerlei 
Zweifel äußern. Darüber hinaus haben Intellektuelle immer auch die Möglichkeit 

                                                           
22  Gramsci, Antonio, Gefängnis Hefte, Bd. 7, Hrsg.: Klaus Bochmann et al., Hefte 12-15, Hamburg, 

Berlin 1996, S. 1497ff. 
23  Shils, Edward, The Intellectuals and the Powers and Other Essays, Chicago, London 1972, S. 389. 
24  Vgl. dazu Katznelson, Ira, "Knowledge about What? Policy Intellectuals and the New Liberalism", 

in: D. Rueschemeyer/T. Skocpol, a.a.O., S. 28. 
25  Zum marginalen Intellektuellen vgl. Konrad, Györgi/Szelenyi, Ivan, Die Intelligenz auf dem Weg zur 

Klassenmacht, Frankfurt/M. 1978, S. 362ff. 



42 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

des Exits, indem sie sich z.B. selbstständig in der Wirtschaft engagieren (xia hai), 
sich ins innere Exil zurückziehen, in esoterische Sphären ausweichen oder abwei-
chende Positionen in intellektuellen Subgesellschaften pflegen. 
Modernisierungstheoretisch ergibt sich für China noch eine weitere Ambivalenz der 
Intellektuellen: Einerseits gab bzw. gibt es das Bemühen, den "Westen" und seine 
Entwicklung zu kopieren, andererseits wird die Übernahme "westlicher" Muster (mit 
Ausnahme technischer Momente) als unvereinbar mit der einheimischen Kultur 
abgelehnt. Diese Ambivalenz schlägt sich auch in den Diskursinhalten nieder und 
führt zu Brüchen in der Argumentation, zumal es häufig eine biografisch determi-
nierte Bindung an die politische Führung (oder die herrschende Partei) und das Sys-
tem gibt, nicht zuletzt als Resultat biografischer Erfahrung und kollektiver Erinne-
rung. Gleichwohl stimmen die Diskursteilnehmer gleich welcher Richtung heute 
weitgehend überein, dass Demokratie und Freiheit allgemeine politische Ziele dar-
stellen.26 
Nicht unwichtig erscheint die Frage, weshalb Intellektuelle sich kritisch verhalten. 
Gewiss spielt in Ländern wie China das Moment der Identität mit der Nation und 
ihrem Wohlergehen eine zentrale Rolle. Intellektuelle wollen im Interesse der Mo-
dernisierung und der Stärkung ihrer Nation ein modernes intellektuelles System 
etablieren. Dies erfordere, so meinen sie, eine Rationalisierung des politischen Sys-
tems (größere Kontrolle, Transparenz und Entscheidungssicherheit), im Interesse der 
Schaffung "moderner" Verhältnisse, der Eindämmung von Korruption und von 
Machtmissbrauch. 
Und noch ein weiteres Moment scheint eine signifikante Rolle zu spielen: Das Kon-
zept der "Wissen konstituierenden Interessen" (Habermas) im Sinne von Wissen als 
"Reflexionswissen", das auch (politische u.a.) Interessen generiert, d.h. Ziele und 
Absichten, die verwirklicht werden sollen und deren Realisierung für den Betreffen-
den bzw. eine Gruppe von Vorteil ist. Habermas interpretiert Interessen als "Grund-
orientierungen", die auf "die Lösung von Systemproblemen", d.h. die Emanzipation 
von Menschen aus systemischen Zwängen abzielen ("emanzipatorisches Erkennt-
nisinteresse"). Zugleich muss zwischen zwei Arten von Interessen unterschieden 
werden: Zwischen ideologisch bestimmten, die auf Manipulation und Kontrolle 
abzielen, sowie nicht ideologisch bestimmten, die Rationalisierung, Aufklärung und 
Überzeugung zum Ziel haben.27 Dieser Interessendualismus passt sehr gut auf die 
politischen Diskurse in China, in denen sich ideologische (offizieller Partei- und 
Staatsdiskurs) und latente Interessen (konstruktiv-kritische und marginale Diskurs-
teilnehmer) in Interaktion befinden. 

3 Diskursinhalte und -strategien seit 1998 
Intellektuelle Diskurse über politische Reformen und Demokratisierung sind auch in 
der VR China nicht neu. Sie haben die Reformära seit Ende der 1970er-Jahre be-
gleitet und verschiedene Höhen und Tiefen durchlaufen. Zweifellos sind Intellektu-
elle heute unabhängiger, gesellschaftskritischer und eher bereit, sich für ihre Rechte 
                                                           
26  Dazu u.a.: Chu Xiao-quan, "Zwei Goldene Zeitalter Chinas", in: Lettre, 56 (2000), S. 56ff. 
27  Vgl. Habermas, Jürgen, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt/M. 1971, vor allem S. 235ff. 



 Diskurswandel in China seit 1998 43 

 43

einzusetzen und den Staat herauszufordern.28 Dies hat auch damit zu tun, dass sie 
nicht mehr vollständig vom Staat abhängig sind, sondern dass alternative Berufs- 
und Karrierewege zur Verfügung stehen (Errichtung relativ unabhängiger Institute, 
Gründung eigener Firmen, Tolerierung eines limitierten Meinungspluralismus durch 
den Staat). Dadurch haben sich die Beziehungen von Intellektuellen und Staat/Partei 
grundsätzlich verändert, auch in Richtung abnehmender Loyalität gegenüber Partei 
und Staat bei gleichzeitig wachsender Autonomie.29 Zugleich hat dies dazu beigetra-
gen, das aus der Mao-Ära stammende Trauma der Intellektuellen, das u.a. aus der 
Intellektuellenverfolgung 1957 (Kampagne gegen die "Rechten") und der Kulturre-
volution herrührt, überwinden zu helfen. 
Im Folgenden geht es nun um eine Auswahl von Personen und Teildiskursen, deren 
Ideen Auswirkungen auf den Gesamtdiskurs haben. Dabei beanspruchen wir nicht, 
dass diese Ideen und Teildiskurse das gesamte Spektrum intellektueller Ideen abde-
cken. Wir konzentrieren uns vielmehr auf pfadweisende Diskurse. 
Grundsätzlich lassen sich zwei große Diskursebenen unterscheiden: Der Diskurs, der 
die offizielle Staats- oder Parteilinie wiedergibt, also entweder auf der Beschlusslage 
der politischen Führung basiert oder diese konformistisch weiterträgt (wir wollen 
ihn zunächst als etatistischen Diskurs bezeichnen, weil er die offizielle staatliche 
Linie vorgibt) und sich an die vom Staat bzw. von der Partei gesetzten Markierun-
gen hält (in China sind das z.B. die "Vier grundlegenden Prinzipien"30). Intellektu-
ell-kritische Diskurse bewegen sich dagegen über diese Markierungen hinaus (ohne 
das System bereits grundsätzlich in Frage zu stellen). Sie begeben sich dabei stets in 
die Gefahr zu politischer Pathologie erklärt zu werden, wenn und insofern sie sich 
nicht mehr "regelkonform" verhalten.31  
Unsere Interviewreihen mit Angehörigen der intellektuellen Elite32 aus think tanks 
und wichtigen Forschungseinrichtungen verdeutlichten dabei die Streuung der 
Diskurspositionen im Sinne der o.g. Differenzierung (bewahrende, rechtfertigende, 
konstruktive, transformatorische und demontierende Diskursstrategien). 

                                                           
28  Vgl. dazu auch: Mok, Ka-ho, Intellectuals and the State in Post-Mao China, Houndmills et al. 1998. 
29  Dazu u.a.: Goldman, Merle/Link, Perry/Su Wei, "China's Intellectuals in the Deng Era: Loss of 

Identity with the State", in: Dittmer, Lowell/Kim, Samuel S., eds., China's Quest for National 
Identity, Ithaca, London 1993, S. 125ff.; Mok, a.a.O., S. 4ff. 

30  Festhalten am sozialistischen System, an der Führungsrolle der KP, an der demokratischen Diktatur 
des Volkes und an der führenden Rolle der Parteiideologie. 

31  Ähnlich Ulrich Beck im Gespräch mit Habermas, in: Habermas, Jürgen, Die neue Unübersichtlich-
keit, Frankfurt/M. 1985, S. 61. 

32  Interviewt wurden Angehörige des Zentrums für Vergleichende Politik und Wirtschaft (CCPE/ dem 
früheren Übersetzungsinstitut für Marxismus-Leninismus), der verschiedenen Elite-Universitäten wie 
Qinghua- und Beijing-Universität, freie Journalisten, Unternehmer, Angehörige der Chinesischen 
Akademie für Sozialwissenschaften sowie von anderen wissenschaftlichen Institutionen. Daneben 
wurden zahlreiche informelle Gespräche mit WissenschaftlerInnen, AktivistInnen von NGOs und 
PolitikberaterInnen geführt.  



44 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

3.1  Bewahrende und rechtfertigende Diskurse: gradueller Wandel, Rechts-
staat und Herrschaft der KP 

Bewahrende und rechtfertigende Diskurse zeichnen sich einerseits dadurch aus, dass 
sie die Parteiherrschaft unterstützen und sich vorrangig auf Reformen im Rahmen 
der offiziellen Parteilinie konzentrieren. Dies bezieht sich etwa auf die Diskussion 
über die "sozialistische Demokratie chinesischer Prägung", in deren Rahmen zwar 
die Rolle der Volkskongresse gestärkt, Staat und Partei funktional getrennt, deren 
Beziehung rechtlich geregelt und ein Rechtssystem eingeführt werden sollen, aller-
dings unter Beibehaltung der Führungsrolle der Partei.33 Andererseits bilden auch 
die postmodernen bzw. postkolonialen Kritiker einen Teil dieses Diskursstranges. 
Für die Letzteren ist die Kritik an den autoritären Strukturen in China durch chinesi-
sche Intellektuelle Ausdruck des verderblichen "westlichen" Einflusses.34 
Der Aufbau einer "Rechtsgesellschaft" nimmt eine zentrale Stellung in diesem Dis-
kursstrang ein und verbindet ihn gleichzeitig mit allen anderen. Systembedingte 
Missstände wie Korruption oder Bürokratismus sollen diesem Diskurs zufolge nicht 
durch Ausweitung öffentlicher Kontrolle und Transparenz sowie von Partizipation 
gelöst werden, sondern durch verstärkte politisch-ideologische Erziehung, Selbster-
ziehung führender Funktionäre (die neueste ideologische Richtlinie heißt "Mit Tu-
gend regieren", Yi de zhi guo), Erhöhung des Bewusstseins der Kader, bessere und 
striktere Kaderauswahl und stärkere parteiinterne Kaderkontrolle.35 
Yu Keping vom China Centre for Comparative Politics and Economics zufolge ist 
der "Deng-Xiaoping-Diskurs" die Manifestation des parteikonformen Diskurses. 
Gleichwohl beinhaltet dieser auch Elemente anderer Diskurse. So wird auch hier 
über den "mittleren Weg", "graduellen Wandel", den Aufbau eines Rechtsstaates 
oder die Dorfwahlen diskutiert. Entscheidend ist aber, dass diese Diskursteilnehmer 
eine Reform ohne und außerhalb der Partei für unmöglich halten. Yu: "Es wird aber 
in China in Zukunft niemals ein parlamentarisches System oder eine Mehrparteien-
demokratie geben".36 Die Akteure dieses Diskurses argumentieren häufig auch mit 
"indigenen", d.h. genuin "chinesischen" Elementen der Demokratie. So hält z.B. Yu 

                                                           
33  Vgl. dazu Du Lun, Vervollkommnung der "sozialistischen Demokratie chinesischer Prägung". Eine 

kurze Darstellung des systemkonformen Modells im Demokratie-Diskurs in der VR China seit dem 
XV. Parteitag im September 1997, Institute for East Asian Studies, Project Discussion Paper No. 8 
(orangene Reihe), Institut für Ostasienwissenschaften, Duisburg 2001. 

34  Dazu: Ben Xu, "Postmodern-postcolonial Criticism and Pro-Democracy Enlightenment", in: Modern 
China, 1/2001, S. 117-147. 

35  Vgl. z.B. Wei Jianxing, "Jianding xinxin, jiada lidu shenru tuijin dangfeng lianzheng jianshe he fan 
fubai douzheng (Das Vertrauen verstärken, den Aufbau eines sauberen Parteiarbeitsstils vorantreiben 
und den Kampf gegen Korruption führen)", in: Qiushi, 5/2000, S. 6-14; Li Xueqin, "Jiaqiang sixiang 
zhengzhi gongzuo yu fan fubai (Die politisch-ideologische Arbeit verstärken und die Korruption be-
kämpfen)", in: Qiushi, 14/2000, S. 41-43. Vgl. dazu auch den rigiden Katalog, den die Parteiführung 
in ihren "Leitlinien zur Vertiefung der Reform des Kadersystems" im Herbst 2000 aufgestellt hat, 
zusammengefasst von Jing Dali, "Xiezhi fubai de zhiben zhi ce (Grundsätzliche Politik zur Eindäm-
mung von Korruption)", in: Renmin Ribao (Volkszeitung), 9.11.00. Dazu auch: Heberer, Thomas, 
Korruption als Globales Phänomen und seine Ausprägungen in Ostasien. Korruption und Korrupti-
onsdiskurse, Project Discussion Paper No. 9 (orangene Reihe), Institut für Ostasienwissenschaften, 
Duisburg 2001, S. 16ff. 

36  Interview mit Yu Keping im Juli 2000. 



 Diskurswandel in China seit 1998 45 

 45

Keping die Diskussion über "asiatische" oder "chinesische" Werte für wichtig, da 
eine Ideologie benötigt werde. Stärken der "asiatischen Werte", die er letztlich mit 
"konfuzianischen" identifiziert, sieht er in Konzepten der Gleichberechtigung (ping-
deng), der Harmonie, des Mittleren Weges (zhongyong zhidao) und zivilisierter 
Höflichkeit. Schwachstellen dagegen seien die diesen Konzepten inhärenten As-
pekte der Ungleichheit zwischen den Geschlechtern, der Korruption, der Hofierung 
von Regierungsbeamten und des Erkaufens von Macht. 
Die Vertreter dieses Diskurses stellen explizit den Reformerfolg und die damit ver-
bundenen Verdienste der Partei in den Vordergrund. Zhao Baoxu, Politikprofessor 
an der Peking-Universität, hebt die Leistungen der sog. "Dritten Führungsgene-
ration" um Deng Xiaoping hervor. Deng habe die Tradition der Personenherrschaft 
beendet und die Ära der Gesetzesherrschaft eingeleitet. Zwar benötige man noch 
sehr viel Geduld, bis aus der VR China ein Rechtsstaat werde, aber der Weg, den 
Deng eingeschlagen habe, sei der richtige. Letztlich werde der "Durchbruch" (tupo-
kou) über die Wirtschaft erreicht. Die Demokratisierung von Gesellschaft und Poli-
tik würde sich mit der Zeit automatisch einstellen. Er argumentiert also modernisie-
rungstheoretisch. Vom Blickwinkel der chinesischen Geschichte des 20. Jhdts. her, 
so Zhao, sei Demokratie von den Intellektuellen weitgehend nur als Mittel (zum 
Sturz einer Regierung) begriffen worden, nicht jedoch als Ziel im Sinne der Schaf-
fung eines demokratischen Systems. 

Was die Frage der Demokratie anbelangt, so man kann sagen, dass gegen 
Ende der Qing eine neue Gedankenwelle einsetzte, wobei schließlich am Ende 
die Banner [der alten Herrschaft] geschlagen wurden. Später gab Chen Duxiu 
dann die "Neue Jugend" (Xin qingnian) heraus und erhob die Banner der Her-
ren "De" [democracy] und "Sai" [science]. Das haben aber lediglich die Stu-
dentenbewegung aufgenommen, die Vierte-Mai-Bewegung, Chen Duxiu, Li 
Dazhao oder Hu Shi. Aber warum stand am Anfang eine Studentenbewegung? 
(...) Die Studentenbewegung hat stets unter dem Banner der Demokratie ope-
riert, auch wenn es realiter darum ging, dass sie mit der gegenwärtigen Politik 
nicht einverstanden war. Sie wollte letztlich die Regierung stürzen. Demokra-
tie war ein Banner, eine Methode, ihr Ziel jedoch war nicht gut (liang), ihr 
Ziel war Revolution. Also war sie das Banner und die Parole der Revolution.37 

Gerade aufgrund dieser Erfahrung müssten die Reformentwürfe der Partei unter-
stützt und Demokratie als Ziel neu definiert werden. Das beinhaltet für Zhao auch, 
dass der Schutz des Einzelnen per Gesetz garantiert sein müsse. Damit knüpft er 
aber nur scheinbar an andere Diskurse, die z.B. den Schutz individueller Rechte und 
die Gleichheit aller vor dem Gesetz ins Zentrum rücken, an. So betont er, dass die 
Gefahr der Einflussnahme v.a. der USA auf so genannte chinesische Demokratie-
kämpfer, die im Grunde nur den Sturz der Regierung anstrebten, sehr groß sei. Viele 
dieser Akteure würden gekauft, Geld spiele hier eine wichtige Rolle.38 Westliche 
Demokratiesierungsmethoden seien eher als "maoistisch" zu begreifen. Sie gingen 
nach wie vor von einem revolutionären Wandel aus und seien daher abzulehnen. 
Chinesische Demokratisierung hingegen bedeute auf der oberen Ebene die Auswei-
tung von Partizipation im Nationalen Volkskongress, auf der unteren Dorfwahlen. 
                                                           
37  Interview mit Zhao Baoxu im Juli 2000. 
38  Interview mit Zhao Baoxu im Juli 2000. 



46 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

Zhao steht der Frage politischer Reformen kritisch gegenüber. Gleichwohl plädiert 
er, wie Yu Keping, für eine "innere Reform", d.h. eine kontrollierte, graduelle Re-
form mit kontrollierter Partizipation, um "Chaos" (luan) zu vermeiden. 
Wichtigste Kennzeichen dieses Diskurses sind die dezidierte Befürwortung der 
wirtschaftlichen Reform sowie die Hervorhebung ihrer Erfolge. Wer nur deren 
Schwachstellen kritisiere, sei letztlich Gegner der Reformen und damit fortschritts-
feindlich. Die Vervollkommnung der "sozialistischen Demokratie chinesischer Prä-
gung" steht im Zentrum dieses Diskurses und beinhaltet die Institutionalisierung 
(zhiduhua) und Verrechtlichung (falühua) des politischen Systems. Diese Diskurs-
strategie zeichnet sich dadurch aus, dass ökonomische Menschenrechte hierarchisch 
über den politischen angesiedelt werden und dass die Stärkung der Volkskongresse 
(Konstituierung über Wahlen, Wahl von Verwaltungs- und Rechtsprechungsorga-
nen, Führung durch den jeweils höher stehenden Volkskongress) die anzustrebende 
Institutionalisierung des demokratischen Zentralismus bedeute.39 

3.2  Konstruktive Diskurse: Verfassungsdemokratie oder "demokratischer 
Nationalismus" 

Konstruktive Diskurse machen im Rahmen der politischen Möglichkeiten Vor-
schläge für politische Reformen, die eine wesentliche Verbesserung des politischen 
Systems und der Partizipation mit sich bringen, ohne dass die Parteiherrschaft 
grundsätzlich in Frage gestellt wird. Jedoch ist dieser Diskursstrang alles andere als 
homogen. So können sowohl die Diskurse zur Stärkung Chinas, also Diskurse ent-
lang eines populistischen Nationalismus, als auch die entlang eines chinesisch rezi-
pierten Liberalismus zum konstruktiven Diskursstrang gezählt werden. Der Un-
terschied zu den rechtfertigenden/bewahrenden Diskursen besteht darin, dass ein 
Mehrparteiensystem nicht grundsätzlich abgelehnt, sondern unter der Führung einer 
aufgeklärten Elite sogar angestrebt wird. 
Als Vertreter dieses Diskurses wollen wir im Folgenden Li Shenzhi und Wang 
Xiaodong vorstellen. Li gehört zur intellektuellen Elite und war stellvertretender 
Präsident des wichtigsten think tanks der Regierung, der Chinesischen Akademie für 
Sozialwissenschaften, ehe er im Frühjahr 2000 mit einigen anderen Intellektuellen in 
die Kritik geriet. Wang Xiaodong ist Mitherausgeber der Zeitschrift Zhanlüe Yu 
Guanli (Strategie und Management) und war zusammen mit Fang Ning, Professor 
an der Pädagogischen Hochschule, Autor des dritten, 1999 erschienenen Say no-
Buches Chinas Weg im Schatten der Globalisierung (Quanqiuhua yinxing de bei-
hou). Wang,40 der auch unter dem Pseudonym Shi Zhong schreibt,41 ist einer der 

                                                           
39  Eine detaillierte Beschreibung des bewahrenden und rechtfertigenden Diskurses findet sich in dem 

Project Discussion Paper Nr. 8/2000 von Du Lun (besonders S. 6) und Nr. 3/2000 von Yu Keping, 
hrsg. vom Institut für Ostasienwissenschaften, Duisburg (orangene Reihe). 

40  Wang Xiaodong wurde 1955 geboren und gehört der sog. Kulturrevolutionsgeneration an. 1978 
erhielt er einen Studienplatz für Mathematik an der Peking-Universität. In den 1980er-Jahren brach 
er sein Doktorandenstudium in Japan ab, danach arbeitete er als Dozent an der Außenhandelsuniver-
sität, wo er allerdings nach dem 4. Juni 1989 entlassen wurde, da er, wie er sagt, als "zu links" galt. 

41  Shi Zhong (Wang Xiaodong), "Xifangren yanzhong de Zhongguo minzuzhuyi (Chinesischer Natio-
nalismus in den Augen der Westler)", in: Zhanlüe Yu Guanli (Strategie und Management), 1/1996, S. 



 Diskurswandel in China seit 1998 47 

 47

chinesischen Protagonisten des Diskurses um Edward Saids Orientalismus-These42 
und zeichnet sich v.a. durch seine Affirmation westlicher demokratischer Werte bei 
gleichzeitiger Betonung nationalistischer Selbststärkung aus. Er bezeichnet dies als 
die Ideologie des "demokratischen Nationalismus" und die tragende Bewegung 
dahinter als "Neue Linke".43 Er selbst möchte sich nur als "Linken", als Vertreter der 
unterprivilegierten Klasse" verstanden sehen.44 Zugleich verfügt er über einflussrei-
che Kontakte in Partei und Streitkräften.45 Der Far Eastern Economic Review zu-
folge46 konnten diese Kräfte, die verwirrenderweise auch als die "Neue Rechte" 
bezeichnet werden, das Vertrauen Jiang Zemins gewinnen und ihren Einfluss auf 
den Prozess der Reform ausbauen. Leute wie Pan Yue, Vizeminister der Wirt-
schaftsreformkommission, Wang Huning, einflussreicher Ideengeber Jiangs, Advo-
kat einer "starken Regierung" und ehemaliger Professor der Fudan-Universität in 
Shanghai, He Xin, Autor und Berater des Politbüros, Wang Xiaodong u.a. zählen 
sich zu den Verfechtern eines aufgeklärten nationalistischen Autoritarismus. 
Die antagonistischen Positionen Lis und Wangs bilden eine gemeinsame Schnitt-
menge. Sie streben beide eine Reform des bestehenden Systems innerhalb der Sys-
temgrenzen an (da sie alles andere für utopisch erklären) und unterstützen eine Re-
form durch eine aufgeklärte Elite. Die Auseinandersetzung mit Nationalismus und 
Liberalismus bildet hierbei das diskursive battle field. 
Während Li für eine Verfassungsreform plädiert, hebt er gleichzeitig hervor, dass 
Jiang Zemin die besten Chancen hätte, an der Macht zu bleiben, wenn er Konkur-
renz und Öffnung des politischen Systems zulassen würde. Wir finden bei ihm eine 
Mischung aus traditioneller Orientierung an einer "aufgeklärten Elite", inneren Sys-
temreformen sowie Zielen, die außerhalb des Systems liegen. Demokratie bedeutet 
für ihn die Aufhebung des Parteienverbots und der Zensur, Gewaltenteilung und die 
Einführung einer parlamentarischen Demokratie. Ökonomisch betrachtet sei es ob-
solet, von Neo-Liberalismus in China zu reden, da die, wie er sagt, "10.000 Schulen 
des Liberalismus" von "Adam Smith bis John Locke" in China weder richtig adap-
tiert noch verstanden worden seien. Politische Reformen und Demokratisierung 
müssten durch Verfassungsänderung und innerhalb der Partei von oben nach unten 
einsetzen. 

                                                                                                                                        
20-26. Dieser Beitrag findet sich auch in dem oben erwähnten dreibändigen Werk Standpunkte 
chinesischer Intellektueller (Zhongguo zhishi fenzi de lichang), Li Shitao (Hrsg.), Beijing 2000, Bd. 
2, S. 324-337, unter dem gleichen Titel. 

42  Vgl. Barmé, Geremie, "To Screw Foreigners is Patriotic: China's Avant-Garde Nationalists", The 
China Journal No. 34, 1995, S. 4-5.  

43  Liu, Melinda, "Broken Dreams", in: Newsweek 7.6. 1999. 
44  Interview mit Wang Xiaodong im Juni 2000. 
45  Namentlich wurden die Personen nicht genannt — Hinweise in informellen Gesprächen bezogen sich 

vor allem auf Militärkreise und WTO-Gegner innerhalb der Partei. Unterstützer finden sich unter den 
Auftraggebern der beiden China kann Nein sagen-Bücher, bei Professoren der Qinghua-Universität 
wie Li Xiguang, dem Hauptautor des Buches Dämonisierung von Chinas Vergangenheit (Yaoguihua 
Zhongguo de beihou), und dem Direktor der Chinese Social Science Press Cao Hongju. Das Militär 
finanziert eine der wichtigen Zeitungen dieser Gruppe, Strategie und Management (Zhanlüe Yu 
Guanli). 

46  Bruce Gilley, "The Right Stuff", in: Far Eastern Economic Review, 17.5.2001, S. 26. 



48 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

Bereits 1981 habe ich 10 Punkte zur Reform der Verfassung niedergeschrie-
ben. Ich glaube, das politische System in China drückt sich am konzentrier-
testen in der Verfassung, der Trägerin des politischen Systems, aus. (...) Man 
kann nicht von Reform des politischen Systems sprechen, wenn man nicht die 
Verfassung reformiert. 1989 habe ich das erste nichtstaatliche (minjian tuanti 
fadong) theoretische Diskussionsforum (lilun yantaohui) zur Verfassungsän-
derung ins Leben gerufen. Am 26. März 1989 in der Staatsbibliothek – mehr 
als 200 Menschen haben daran teilgenommen. 1999 habe ich noch einmal vier 
Prinzipien zur Verfassungsänderung vorgetragen und kürzlich noch einmal. 
Man sieht mich nicht in der Zeitung, aber wenn ich Vorträge halte, dann hören 
mir Hunderte von Menschen zu. Ich glaube, das ist auch eine Art von Dis-
kurs.47 

Li denkt auch an die Einführung eines Mehrparteiensystems, das für ihn mit dem 
gegenwärtigen System keineswegs unvereinbar ist, denn: 

Wer gibt die Impulse für ein Mehrpart



 Diskurswandel in China seit 1998 49 

 49

dung und moralischen Integrität" ausgewählt worden. Zu Beginn der Ming-Dynastie 
sei die Macht der Eunuchen entscheidend gewesen. Das heutige System sei mit dem 
der "Eunuchenprivilegien" gleichzusetzen. Nur diejenigen mit guten Beziehungen 
und Vertraute der Führer könnten in die Politik gelangen, womit der Unfähigkeit der 
Staatsbeamten wieder Vorschub geleistet würde. 
Von den Intellektuellen erwartet Wang keine großen Impulse für Veränderungen: 

Diejenigen, die an der Peking-Universität oder an der Chinesischen Akademie 
für Sozialwissenschaften tätig sind, das sind die 'Elite-Intellektuellen'. Sie 
können zwar die Regierung kritisieren, aber in Wirklichkeit werden sie von 
ihr großgezogen, hat die Regierung ihnen enorm viele Vorteile verschafft. 
Was haben sie schon für besondere Fähigkeiten? Bei näherer Betrachtung sind 
sie noch korrupter [als die Politiker]. Ihre Aufsätze über internationale Ange-
legenheiten, Liberalismus oder auch interne Angelegenheiten sind äußerst lä-
cherlich und tölpelhaft.50 

Mit dieser Kritik zielt Wang auf Liberale wie Li Shenzhi oder den Politologen und 
Juristen Liu Junning. So käme es z.B. Menschen wie Li nur auf ihre eigene Macht 
an. Sie redeten gegen eine "Tyrannei der Massen", da die einfachen Menschen zu 
dumm seien und ihre Herrschaft lediglich eine Tyrannei der Mehrheit mit sich 
bringe. Freiheit bedeute ihnen in Wirklichkeit nichts, da sie z.B. gegen die Verbrei-
tung von nationalistischen Gedanken im Internet seien. Von daher ginge es solchen 
Intellektuellen nicht um Demokratie, sie hätten vielmehr Angst vor ihr. 
In Wangs Auffassungen verbinden sich Ideen des Neo-Autoritarismus, der sich die 
Schaffung einer starken Nation, eines starken Staates und die Lösung von Proble-
men mit Hilfe eines starken Führers erhofft— mit genuinen Demokratiekonzepten. 
So versteht er unter demokratischer Kontrolle, durch Wahlen sowie Presse- und 
Redefreiheit die "Fähigsten" an die Spitze des Staates rücken zu lassen. 
Wang spricht Themen an, die im Volk gut ankommen. Er bezeichnet die Intellektu-
ellen als Sprachrohr der Reichen, die Dorfwahlen als notwendig, aber gleichzeitig 
vom Regionalismus und von der Hongbao-Tradition51 zur Farce gemacht. Die KP 
nennt er eine "Kapitalistenpartei" und schimpft gegen die Unterdrückung der weni-
ger Priviligierten durch arrogante, reiche Politiker. Die Sehnsucht nach Disziplin 
und Respekt der ersten Generation der Revolutionäre und die Forderung nach freiem 
politischen Wettbewerb basierten in letzter Konsequenz auf einer reformierten (res-
taurierten leninistischen) Partei:  

Wenn die KP [ähnlich wie Jiang Qingguo in Taiwan] die Partei öffnen würde, 
brächte das für sie nur Vorteile. Andere Parteien müssten zugelassen werden. 
Dann könnte die KP [im Wettbewerb] stark bleiben. Macht sie jedoch weiter 
wie bisher, so wird sie nur weiter geschwächt werden. 

Für Wang ist Nationalismus zugleich Triebkraft der Moderne: "Wenn wir erst ein 
starkes Land sind, können wir viel besser Demokratie aufbauen. Wir brauchen eine 
starke Armee, die das Land beschützen kann."52 Leute wie Xiao Gongqin, die nach 
                                                           
50  Interview mit Wang Xiaodong im Juni 2000. 
51  Hongbao bedeutet "Roter Umschlag". Dieser wurde meist mit Geld gefüllt zum traditionellen Neu-

jahrsfest überreicht und ist heute zum Synonym für Korruption geworden.  
52  Interview mit Wang Xiaodong im Juni 2000. 



50 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

der Bombardierung der chinesischen Botschaft in Belgrad (1999) vor Ultra-Natio-
nalismus im Lande warnten, hält Wang für "zu USA-freundlich". Rund um den 
"China-kann-Nein-sagen-Club", der sich seit 1993 besonders als Reaktion auf die 
sog. Zhongguo weixian lun (Theorie der Gefährlichkeit Chinas) im Zuge des Hun-
tingtonschen Szenarios des Zusammenpralls der Kulturen herausbildete, wächst 
beständig eine differenzierte Intellektuellengemeinschaft, die sich der Zukunft eines 
(v.a. militärisch und ökonomisch) starken und demokratischen Chinas verschrieben 
hat.53 Die Nationalisten stehen den Absichten des Westens äußerst misstrauisch 
gegenüber, greifen jedoch westliche Begriffe und Konzepte auf. Wang erklärt zwar 
offen, er sei Nationalist, gleichwohl trete er aber für Demokratie ein, wobei Demo-
kratie zwei Kernelemente beinhalte: allgemeines Stimmrecht sowie Presse- und 
Publikationsfreiheit. Nur Demokratie könne sicherstellen, dass die Öffentlichkeit 
kontrollieren könne, ob die politische Führung sich im Interesse der Nation verhalte, 
und nur durch Demokratie könne die Eindämmung der Korruption gelingen. Damit 
stellt er sich letztlich in die Tradition des europäischen Risorgimento-Nationalismus, 
der ebenfalls die Selbstbestimmung der Nation mit deren Demokratisierung zu ver-
binden suchte. 
Was Li Shenzhi und Wang Xiaodong inhaltlich trennt (ihre Haltung zu Nationalis-
mus bzw. zu Liberalismus), verbindet sie auf struktureller Ebene. Beide wünschen 
sich mehr Einfluss. Doch Wang präferiert ein starkes China und versucht, die Libe-
ralen als "Sprachrohr der Reichen" zu diskreditieren. Li hingegen wendet sich gegen 
die Nationalisten und ihren starken Einfluss auf die Regierung. Von daher gibt es 
signifikante Unterschiede in der Zielsetzung beider. Wang strebt zugleich eine Stär-
kung der Nation durch Demokratisierung an. China soll dem Westen nicht nur eben-
bürtig, sondern bei zukünftigen Konflikten auch überlegen sein. Er tritt überdies für 
einen "populistischen" Weg ein, den Mao in seinen Augen verloren hat, wobei sein 
Kapital darin besteht, wie er erklärt, dass er sich für die "unterdrückten Klassen" im 
restaurierten Kapitalismus einsetzen will. 
Li hingegen wendet sich entschieden gegen die sog. "Neuen Linken" und zieht in 
Zweifel, ob sich diese wirklich von den "Alten Linken", den Demagogen, unter-
schieden. Beide seien letztlich rückwärtsorientiert. Den Nationalismus hält er für 
"die größte Gefahr für das heutige China". Er stimmt in diesem Sinne mit He Bao-
gang überein, der argumentiert, dass die Partei es immer wieder verstehe, mit dem 
Instrument des Nationalismus die Intellektuellen an sich zu binden, wodurch die 
Herausbildung einer kritischen Rationalität und damit ein Demokratisierungsprozess 
unmöglich gemacht werde. Allein die Ablösung vom Nationalismus schaffe die 
kritische Masse für einen intellektuellen Umdenkungsprozess.54 Auf der anderen 

                                                           
53  Zumindest hypothetisch könnte Friedrich List zum Verständnis des Phänomens des Anwachsens 

nationalistischer Diskurse im Postsozialismus beitragen. Versuchte er doch, das Erwachen eines 
neuen Nationalismus aus dem bankrotten Sozialismus zu erklären. Nationalismus habe danach als 
dritte Kraft zwischen Kapitalismus und Sozialismus die Wirtschaft in Zentraleuropa im 19. Jh. be-
stimmt. Vgl. Szporluk, Roman, Communism and Nationalism: Karl Marx versus Friedrich List, Ox-
ford 1991. 

54  He Baogang, Why is establishing democracy so difficult in China? — The challenge of China's 
national identity question. Papers of the international conference "The Responses of Intellectuals to 



 Diskurswandel in China seit 1998 51 

 51

Seite ist Li Realist — vertritt er doch die Überzeugung, dass es nur innerhalb des 
Systems eine Reform geben könne. Auch er glaubt, ähnlich wie Zhao Baoxu, an eine 
im Gefolge der ökonomischen Liberalisierung einsetzende politische Liberalisie-
rung. Er geht mit seinen Vorstellungen eines Wettbewerbssystems (Mehrparteien-
systems) allerdings über Zhao hinaus. 

3.3  Transformatorische Diskurse: strategisch leise Reformen zur Überwin-
dung des Systems 

Diese Gruppe von Diskursakteuren intendiert weitgehende Reformen, ähnlich den 
Vertretern des "konstruktiven" Diskurses, allerdings mit dem Ziel einer Demokrati-
sierung und Überwindung des jetzigen Systems, auch wenn sie ihre Vorstellungen 
symbolisch verpacken, um nicht zu Staatsfeinden erklärt zu werden. Sie zeichnet 
sich inhaltlich durch strategisch "leise Reformen" aus, d.h. Reformen, die durch die 
Aufklärung der Gesellschaft eine "mündige" und aufgeklärte55 Öffentlichkeit anstre-
ben. Beispiele hierfür sind die Gründung von Beratungsgesellschaften bzw. "nicht-
staatlichen Forschungsinstitutionen", die sich für weitergehende rechtliche Bestim-
mungen einsetzen (wie etwa Cao Siyuans "Konkursgesellschaft", die das Konkurs-
gesetz auf den Weg gebracht hat) oder der think tank "Welt-und-China-Institut", das 
sich ganz konkret für politische Reformen stark macht, etwa für die Ausdehnung 
allgemeiner und freier Wahlen von der Dorf- auf die Gemeinde- und Kreisebene. 
Diese Diskursteilnehmer stehen der Partei äußerst kritisch gegenüber. Ihre Lösungs-
strategie für eine Demokratisierung der Gesellschaft speist sich aus der Einsicht, 
dem autoritären Staat nicht konfrontativ gegenübertreten zu können. 
Zu dieser Diskursgruppe zählen etwa Xu Youyu,56 politischer Philosoph an der Chi-
nesischen Akademie für Sozialwissenschaften, und der Historiker Qin Hui.57 Xu 
mischt sich aktiv in den Demokratisierungsdiskurs ein und ist durch seine Veröf-
fentlichungen in Beijinger und Hongkonger Zeitschriften bekannt. Er bezeichnet 
sich selbst als Liberalen, fügt aber hinzu, man könne ihn auch zu den "Neuen Lin-
ken" zählen. Für ihn hat sich die Politik durch den Reformprozess nicht grundlegend 
verändert. Das bezeuge u.a. das Festhalten der Parteiführung an den "Vier grundle-
genden Prinzipien" und damit an der führenden Rolle der Partei und der Ideologie. 
Zwar weise die gegenwärtige Marktwirtschaft viele kapitalistische Faktoren auf, 
aber Ereignisse wie Belgrad oder die Taiwanfrage hätten gezeigt, dass China keine 
kapitalistische Gesellschaft sei, die anhand solcher Ereignisse eine innere Reflexion 
vornehme. Im Prinzip geht es auch ihm um die Kritik an extrem-nationalistischen 
Tendenzen. Er kritisiert explizit den diktatorischen Charakter des gegenwärtigen 
Regimes sowie das Ein-Parteien-System. Eine Demokratisierung ist für ihn nur 

                                                                                                                                        
the Challenge of the 21st Century in China and Eastern Europe — A Comparative Approach", Hong-
kong, December 15-16, 2000. 

55  Gespräch mit Dai Qing im Juli 2000. 
56  Auch Xu gehört wie Wang Xiaodong, Yu Keping u.a. der sog. Kulturrevolutionsgeneration an. Xu 

(Jg. 1947) schloss sich in der Kulturrevolution der Rebellenfraktion der Rotgardisten an. Sein Vater 
trat schon in den 1920er-Jahren kurz nach ihrer Gründung in die KP ein. 

57  Qin ist auch Herausgeber der "Peasantology Book Series".  



52 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

durch die Übernahme westlicher Konzepte zu erreichen, nicht aber durch einen 
Rückgriff auf einheimische, "chinesische" Traditionen. 

Natürlich gibt und gab es früher auch solche, die laut nach den 'konfuziani-
schen Liberalen' gerufen haben. Es gibt auch Aufsätze, die sich ausschließlich 
mit der Frage nach demokratischen Ideen in unserer Tradition beschäftigen. 
Wir können uns nicht komplett auf westliche Ideen stützen, wird behauptet. 
Ich glaube das nicht (...). Sie glauben, dass einige der westlichen Konzepte 
wie Freiheit, Demokratie und Marktwirtschaft, allein wenn wir davon spre-
chen, dass diese Dinge aus dem Westen kommen, von den chinesischen 
Durchschnittsbürgern nicht akzeptiert würden, da diese Bürger eher traditio-
nell dächten. Daher müssten wir in der chinesischen Kultur selbst nach eige-
nen [demokratischen] Elementen suchen. 58 
Wir können nicht sagen, wir seien Anhänger einer bestimmten westlichen 
Philosophie. Wir synthetisieren – ich z.B. bin sehr auf einer Linie mit John 
Locke. Aber auch mit John Rawls und Robert Nozick; andere folgen Friedrich 
Hayek. Generell ist die Idee, dass wir von verschiedenen Ansätzen die beste 
Mischung für die spezielle Situation Chinas herausfinden müssen. Auch der 
Dritte Weg wird gegenwärtig viel diskutiert (...). Das geht nicht zuletzt auf 
den Einfluss der Werke von Giddens zurück, die hier zum großen Teil publi-
ziert worden sind. Viele Intellektuelle präferieren diesen Weg, weil wir radi-
kale Wege ablehnen. Eben das ist der chinesische Weg des Denkens, nicht so 
radikal wie Sozialismus oder Liberalismus. In China nennt man das 
'Zhongyong zhidao' [Der mittlere oder goldene Pfad].59 

Xu führt aus, dass der "mittlere Weg" im Sinne des chinesischen Mittelweges als 
"indirekter Weg" zu begreifen sei. Soziale Bewegungen, die sich gegen die Regie-
rung richteten, seien für China derzeit kein geeigneter Weg. Die Orientierung an 
Taiwan, Korea sowie an osteuropäischen Ländern steht in seinem Denken im Vor-
dergrund. Doch dürfe der Liberalismus nicht zu einer Modernisierungstheorie de-
gradiert werden. Eine solche Theorie käme zwar der hundertjährigen Suche Chinas 
nach einer optimalen Modernisierungsstrategie entgegen, habe allerdings mit dem 
Erreichen der "wahren Freiheit" nichts mehr zu tun. Liberalismus beinhalte die Mo-
mente soziale Gerechtigkeit, das Recht jedes Individuums auf Religions-, Rede- und 
Meinungsfreiheit, die Toleranz Andersdenkender usw. Kulturrelativismus gälte es 
zu bekämpfen, Gemeinsamkeiten müssten betont werden. Ziel, so Xu, sei der Auf-
bau einer konstitutionellen Demokratie. 
Ganz ähnlich argumentieren Qin Hui und Dai Qing. Dai sieht in der Aufklärung der 
Bevölkerung über die von der Partei falsch dargelegten historischen und philosophi-
schen Sachverhalte die Grundvoraussetzung für eine Demokratisierung bzw. für die 
Entwicklung hin zu einer Zivilgesellschaft. Qin setzt an den Erfahrungen der Ge-
schichte der VR China an, um von dieser Warte aus das Thema politischen Wandels 
anzusprechen. Im Mittelpunkt seiner Kritik stehen soziale Ungerechtigkeiten im 
bestehenden System. Ausgangspunkt bildet die Verteilung bzw. Enteignung von 
Eigentum im Laufe der Geschichte der VR China. Das spezifische Gefüge zwischen 

                                                           
58  Ein Konzept, welches in verschiedenen Kommentaren und Auslegungen der Originalschriften das 

konfuzianische Verständnis einer optimalen Führungspersönlichkeit beschreibt. 
59  Interview mit Xu Youyu im Juni 2000. 



 Diskurswandel in China seit 1998 53 

 53

Staat und Bürgern, die Möglichkeiten von Partizipation und der Kontrolle durch 
Institutionen wie der eines "Runden Tisches" stehen im Zentrum der Auseinander-
setzung mit Demokratisierung. Diese Position bewegt sich heraus aus dem rein aka-
demischen, intellektuellen Milieu und rückt in die Nähe von Bürgerbewegungen, 
wobei allerdings "indigene" Momente durchaus bejaht werden. 

Der Weg der chinesischen Demokratisierung ist der einzige Weg, den es gibt. 
Und dieser wird anders sein als der von anderen Ländern. Die Demokratisie-
rung in anderen Ländern nimmt mindestens zwei Formen an: 1) Länder der 
traditionellen Privatisierung, diese waren von Anbeginn an autoritäre Sys-
teme. Später haben sie sich demokratisiert wie z.B. Taiwan, Japan, Südafrika 
oder Indien. Die Demokratisierung vollzog sich im Prozess diskursiver Kon-
sultationen und politischer Aussöhnung, nicht durch einen Aufstand. (...) 2) 
Länder, in denen die Wirtschaft ursprünglich volkseigen war und die Ver-
waltung des Vermögens eine Verwaltung des vergesellschafteten Eigentums 
war. So konnten die osteuropäischen Länder erst mit der Demokratisierung 
auch das Privateigentum einführen und erst unter den Bedingungen einer De-
mokratisierung Privateigentum hervorbringen. Die Demokratisierung verlangt 
zugleich ein freies Pressewesen und eine weitgehende Partizipation der Öf-
fentlichkeit, damit die Bürokraten kontrolliert werden können. So war es z.B. 
in der Tschechei. Man könnte sagen, dass die dortige Privatisierung mit der 
Demokratisierung vergleichbar ist. Der Demokratisierungsprozess war sehr 
einfach, man hat die Frage einfach am Runden Tisch gelöst. Unser Demokra-
tisierungsprozess wird sich jedoch von den oben genannten unterscheiden. In 
China wird das Gemeineigentum bereits vor einer Demokratisierung fast völ-
lig verschwunden sein. Allerdings erfolgt dies unter nicht-demokratischen 
Verhältnissen. D.h. die Öffentlichkeit partizipiert daran nur wenig (...). 
Zugleich gibt es keine Pressefreiheit, und die Korruption macht alles noch 
schlimmer.60 

Solche Aussagen sind politisch brisant und führen zu einem enormen politischen 
Druck auf Qin. Dessen ungeachtet schlägt er ein Modell sozialer Gerechtigkeit vor, 
in dem das Postulat der Partei, Stabilität und Sicherheit, durch den Hinweis auf die 
dafür notwendige Freiheit und Organisation von Interessenvertretungen dekonstru-
iert wird. Ähnlich wie Dai und Xu verortet Qin die Kraft der Reform im Volk. 

Ich glaube, man muss als Erstes unbedingt zwischen der Öffentlichkeit und 
dem Volk ein Gerechtigkeitsdenken etablieren. Erst dann kann man die Prob-
leme, die im Demokratisierungsprozess auftreten, reduzieren. Ich unterscheide 
zwei Arten von Gerechtigkeit: die Volks- und die soziale Gerechtigkeit. Die 
jeweilige Gerechtigkeit wird dann bestimmen, wieviel Freiheit es geben wird 
und wieviel Risiko verantwortet werden kann (...) Im Grunde wollen alle 
Menschen frei und sicher leben.61 

Qin weist darüber hinaus auf die Notwendigkeit der Gründung von unabhängigen 
Gewerkschaften als eine der Grundvoraussetzungen politischer Reformen hin. Er 
schlägt ein Modell der sozialen Gerechtigkeit vor, in dem das Postulat der Partei, 
Stabilität und Sicherheit, durch den Hinweis auf die dafür notwendige Freiheit und 
Organisation von Interessenvertretungen konterkariert wird. Die gegenwärtige Re-
                                                           
60  Interview mit Qin Hui im Juni 2000. 
61  Interview mit Qin Hui im Juni 2000. 



54 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

form hält Qin für eine, die den Vorteil der Unterentwicklung ausnutze und zu einer 
ungerechten Akkumulation des Kapitals geführt habe. Nun sei aber der Zeitpunkt 
gekommen, eine gerechte (freie) Marktwirtschaft zu etablieren, in der gleiche Chan-
cen und gleichberechtigter Wettbewerb herrschten und der Staat nur eine marginale 
Rolle spielen sollte. Wang Hui, der Herausgeber der Zeitschrift Dushu (Lesen), 
argumentiert ähnlich wie Qin Hui und verweist darauf, dass für China nur ein sozi-
aldemokratisches Modell notwendig sei — "die historische Entwicklung wird uns 
hierhin führen",62 glaubt er. 

3.4  Demontierende Diskurse: Systemwandel und Dritter Weg 

Vertreter dieser Diskursrichtung sind die so genannten "Dissidenten", die in China 
verfolgt werden, sowie die Gruppe der "Kaltgestellten", die zwar nicht verhaftet, 
deren Bewegungsfreiheit allerdings eingeschränkt wird. Im Prinzip streben die Ver-
treter dieser Richtung politischen Wandel außerhalb des bestehenden Systems an. 
Ein Protagonist dieses Diskurses ist Liu Junning, der den "Kaltgestellten" zuzuord-
nen ist. Der Jurist und ehemalige Mitarbeiter der Chinesischen Akademie der Sozi-
alwissenschaften, dem im Jahre 2000 von den chinesischen Behörden die Ausreise 
nahegelegt wurde und der mittlerweile in den USA lebt, gehört zur Generation der-
jenigen, die ihre Kindheit und Schulzeit in der Kulturrevolution und danach ver-
brachten. 
Liu will weniger die Bevölkerung aufklären, er glaubt vielmehr an die demokrati-
schen Fähigkeiten der Bevölkerung und bescheinigt ihr, ohne weiter zu differenzie-
ren, ein demokratisches Grundverständnis. Von daher hält er eine "Erziehungsdik-
tatur", wie sie Sun Yatsen in den 1920er-Jahren auf dem Weg zur Demokratie für 
nötig hielt, für indiskutabel. Priorität räumt er dem Aufbau einer repräsentativen 
Demokratie und der Zulassung individueller Freiheiten (und Pflichten63) ein. Aus-
schlaggebend für diesen Prozess sei die Zulassung von Privateigentum. Ein sys-
temimmanenter Wandel sei sinnlos. Den Dritten Weg, der für ihn ein Mehrpartei-
ensystem, ein parlamentarisches System und Privatwirtschaft beinhaltet, hält er 
gegenwärtig zwar für illusorisch, nichtsdestotrotz aber für notwendig und erstre-
benswert. Der Dritte Weg sei vor allem durch zurückkehrende Intellektuelle aus dem 
Ausland bekannt geworden. Die Regierung würde aber all diejenigen, die den Drit-
ten Weg begrüßen, als Feinde im Inneren und diejenigen, die ihn praktizieren, als 
Feinde im Äußeren betrachten. Eine Änderung des Namens der Partei in "Chinesi-
sche Sozialistische Partei", wie sie von dem Unternehmer Cao Siyuan vorgeschlagen 
wurde, sei sicher möglich, doch am System selbst würde dies nichts ändern. 

Meiner Meinung nach besitzen der Dritte und der Erste Weg viele Gemein-
samkeiten, etwa das Prinzip der Mehrparteiendemokratie. Manchmal ist es 
auch nicht die Frage der Wahl zwischen Sozialismus oder Kapitalismus oder 
nach einem Mehrparteiensystem. Wenn du sagst, du gehst den Dritten Weg 

                                                           
62  Interview mit Wang Hui im Dezember 2000. 
63  So gehört Liu zu den Unterzeichnern einer "Allgemeinen Erklärung der Menschenpflichten", 1998. 

Siehe Helmut Schmidt (Hrsg.), Allgemeine Erklärung der Menschenpflichten. Ein Vorschlag, Mün-
chen, S. 101-106. Erste Internationale Konferenz über Weltethos und traditionelle chinesische Ethik, 
Beijing, 10.-12. August 1997. 



 Diskurswandel in China seit 1998 55 

 55

nur, indem du den Namen der Partei änderst [...] Ganz gleich, ob Dritter oder 
Erster Weg, Voraussetzung ist immer, dass ein Mehrparteiensystem existiert. 
Dies impliziert auch ein parlamentarisches System und die Akzeptanz der Pri-
vatwirtschaft als Kernpunkte. In diesem Sinne unterscheiden sich der Erste 
und der Dritte Weg gar nicht so sehr voneinander.64 

Privatwirtschaft ist für Liu ein zentrales Moment, quasi eine Grundvoraussetzung 
des Dritten Weges, der zugleich aber Demokratie voraussetzt. Mehrparteiensystem 
und Privatwirtschaft, das sind für ihn offensichtlich die Kernelemente dieses Weges, 
und deshalb sieht er auch keine großen Unterschiede zwischen Erstem und Drittem 
Weg. 
Ansätze für Demokratisierung sieht Liu durchaus auch heute schon, auch wenn sich 
eher von Pluralisierung unter Bedingungen eines fragmentierten Autoritarismus 
sprechen ließe: 

Es gibt heute Zeitungen [im Gegensatz zu den 80er-Jahren], die auch Kom-
mentare außerhalb von Regierungserklärungen veröffentlichen und damit das 
Interesse der Leser erreichen. Das heißt nicht, dass die Leserschaft die Regie-
rung ablehnt, nein, aber sie wollen wissen, was es außerhalb der Regierungs-
erklärungen noch für Erklärungen gibt. (...) Unter den Bedingungen eines 
nicht-demokratischen Staates haben [diese Zeitungen] eine wichtige Funktion 
(...). 
Es ist nicht richtig zu behaupten, wir könnten keine Demokratisierung durch-
führen, weil die Menschen der ländlichen Gebiete noch zu rückständig seien. 
Dann dürfte es keine Dorfwahlen geben. (...) Wenn man sagt, der Bildungs-
grad bestimmt die Demokratisierung, dann müsste man als erstes eine Demo-
kratisierung im ZK durchführen. (...) Unter den Bauern kann man einen Wett-
bewerb stattfinden lassen, warum nicht auch im ZK? Es ist nicht verwunder-
lich, dass das Niveau [der Demokratisierung] unter Zentralkomiteemitgliedern 
niedriger ist als das der Bauern. (...) Der Bauer weiß ganz genau, was für seine 
Fische, sein Vieh und seine Feldfrüchte von Vorteil ist. Wir brauchen viel-
leicht nicht ein Wahlvolk, welches die schwierigsten politischen Fragen Chi-
nas lösen kann, das sollen ein paar Spezialisten tun. (...) Die Mindestvoraus-
setzungen für Demokratie sind durchaus vorhanden — dafür braucht man 
keinen hohen Bildungsstand. Voraussetzung für ein Bewusstsein über politi-
sche Rechte ist das Recht auf Privateigentum.65 

Voraussetzung für ein demokratisches Bewusstsein ist nach Liu also die Einführung 
des Privateigentums. Die Basis für dieses Bewusstsein sei im Volk schon vorhan-
den, in den Köpfen der Politiker jedoch noch nicht. Liu trennt scharf zwischen "den 
Herrschenden" und "dem Volk". Er verneint zugleich die Frage nach der Existenz 
spezifisch chinesischer, indigener Momente von Demokratisierung: 

Der "Sozialismus mit chinesischen Besonderheiten" und die "Demokratisie-
rung mit chinesischen Besonderheiten" sind zwei ganz unterschiedliche 
Dinge. Weil die meisten von Sozialismus mit chinesischen Besonderheiten 
reden, kann man dies als einen Ausdruck für östlichen Sozialismus mit kapi-
talistischen Besonderheiten begreifen. Eine Demokratie in chinesischer Form 
kann man derzeit noch nicht erkennen. Wir wissen nicht, was das eigentlich 

                                                           
64  Interview mit Liu Junning kurz vor seiner Ausreise in die USA im Juni 2000. 
65  Interview mit Liu Junning im Juni 2000. 



56 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

sein soll. Vielleicht gibt es in China bald so jemanden wie Li Denghui. Das 
wird dann ein System, welches zum Teil patriarchalisch (fuquanzhi), zum Teil 
paternalistisch (jiazhangzhi) sein wird.66 

Wie wir gezeigt haben, werden die konstruktiven und transformatorischen ebenso 
wie die demontierenden Diskurse hauptsächlich von gesellschaftskritischen Intel-
lektuellen (die nicht zugleich auch systemkritisch sein müssen, mit Ausnahme der 
demontierenden) vorgetragen. Bezogen auf China sehen sich diese Intellektuellen in 
der Verantwortung gegenüber der Gesamtgesellschaft, tragen zugleich aber Positio-
nen oder Interpretationen vor, die zumindest partiell gleichsam schon die Toleranz-
werte der politisch Herrschenden überschreiten, wenn auch noch nicht die Toleranz-
grenzen. Der Unterschied besteht darin, dass bei Überschreitung der Toleranzwerte 
die politische Führung die Option eines Eingriffs (in Form von Zensur oder Kritik) 
offen und bestimmte Interpretationen als Grenzäußerungen im Raum stehen lässt, 
während bei Überschreiten der Toleranzgrenze Sanktionen verhängt werden (von 
administrativen bis hin zu strafrechtlichen Konsequenzen). 
Kritische Intellektuelle arbeiten in autoritären Staaten wie China letztlich in einem 
vom Staat bzw. von der Partei kontrollierten Diskursumfeld. Dies schränkt die Ar-
gumentationsfelder zwar ein, gleichwohl stehen mehrere Ausweichstrategien zur 
Verfügung wie symbolische oder metaphorische Diskursformen. Im Falle Chinas 
heißt das: Kritische Sachverhalte werden in schriftlichen Abhandlungen entweder 
nicht auf China selbst bezogen, sondern allgemein gehalten oder am Beispiel ande-
rer Länder diskutiert (symbolischer Diskurs). Oder die eigentliche Kritik wird in 
scheinbar systemkonformen Diskursinhalten verpackt; es wird dann mit Aussagen 
der herrschenden Partei oder ihrer Führer argumentiert, um darüber hinausgehende 
politische Vorschläge zu unterbreiten und zu rechtfertigen. Überdies finden die 
Diskurse eben nicht nur in der Öffentlichkeit statt, sondern auch in Verhandlungs- 
und Diskussionsrunden hinter verschlossenen Türen.67 

4 Perspektiven 
Unsere Analyse verschiedener Diskursstrategien lässt sich wie folgt zusammenfas-
sen: Während es eine große inhaltliche Diversifität unter den verschiedenen Dis-
kursteilnehmern gibt, weisen die Argumentationsmuster strukturelle Gemeinsam-
keiten auf. So haben wir für den von uns behandelten Untersuchungszeitraum fest-
stellen können, dass die überwiegende Mehrheit der Diskursteilnehmer einen offe-
nen konfrontativen Diskurs vermeidet, statt dessen sich offizieller Argumentationen 
bedient, um abweichende, alternative Konzepte artikulieren zu können. Das liegt 
natürlich auch daran, dass konfrontative Argumentationen zur Marginalisierung und 
Ausschaltung der Akteure führt. Diskursteilnehmer, die sich hauptsächlich auf die 
Kritik der bestehenden Verhältnisse beschränken und offen zu einem grundlegenden 
Systemwechsel aufrufen, haben in China wenig Chancen. Das hat nicht nur das 
Beispiel Liu Junnings gezeigt, sondern auch das der namhaften Ökonomin He 
                                                           
66  Interview mit Liu Junning im Juni 2000.  
67  Dazu: Corcoran, Paul E., "Language and Politics", in: Swanson, D.L./Nimmo, D., eds., New 

Directions in Political Communication. A Resource Book, Newbury Park, London, New Delhi 1990, 
S. 51/52. 



 Diskurswandel in China seit 1998 57 

 57

Qinglian, die durch ihr Buch Pitfalls of modernization (Xiandaihua de xianjing) 
(1998) bekannt geworden ist und ebenfalls ins Ausland emigrieren musste. 
Neben der inhaltlichen Einteilung halten wir es aber im Hinblick auf die Wirkungs-
weise von Ideen und das Verhältnis zwischen Politikgestaltung und Diskursen für 
wichtig, die einzelnen Diskurse hinsichtlich ihrer Wirkungsreichweite zu untersu-
chen. Abgesehen davon, dass persönliche Beziehungen und Netzwerke und v.a. die 
Mitarbeit in Forschungs- und Bildungsinstitutionen (Parteihochschule) den Einfluss 
von Ideen und Wissen auf Politikprozesse maßgeblich bestimmen, können wir mehr 
oder weniger einflussreiche Diskursstrategien unterscheiden. Um die oben darge-
legte vielfältige Diskurslandschaft hinsichtlich ihrer Relevanz beurteilen zu können, 
bedarf es jedoch einer unterschiedlichen Gewichtung der einzelnen Diskursstränge 
und -strategien. 
Die beiden inhaltlichen Elemente, die bewahrende, transformatorische und kon-
struktive Diskurse verbinden, sind der Nationalismus und die Auseinandersetzung 
mit westlichen Theorien.68 So ist es auch Anliegen der sog. Liberalen um Li Shenzhi 
oder Xu Youyu, aus patriotischen Gründen vor der Gefahr eines übersteigerten 
chauvinistischen Nationalismus zu warnen. Dasselbe Movens steht bei der Argu-
mentation für eine stufenweise, langsame und sanfte Reform (incremental reform) 
im Vordergrund. Es scheint also notwendig zu sein, das "nationalistische Element" 
in die Diskussion einzubeziehen, ob unterstützend oder davor warnend. 
Die Auseinandersetzung mit westlichen Theorien und Konzepten dagegen hat weni-
ger einigenden Einfluss, dafür gibt es zu wenig gut trainierte Spezialisten in diesem 
Feld. Solche Theorien sind in ihrem Wirkungsgrad von der Vermittlung durch Spe-
zialisten abhängig. Es besteht zudem weiterhin große Unsicherheit und Unklarheit, 
was das Verständnis westlicher Demokratietheorien anbelangt.  
So kam es zu einem bezeichnenden Missverständnis während des Habermas-
Besuchs in China im Mai 2001. Es zeigte sich, dass es einen common sense weder in 
der intellektuellen Elite des Mainstream-Diskurses noch in der politischen Elite über 
die Einschätzung und Kenntnis westlicher "linker" Ideen gibt. Dem rauschenden 
Empfang, der Habermas in Beijing im Mai bereitet wurde, folgte enttäuschte 
Erwartung, von dem einzig lebenden "Weltphilosophen" keine Lobhuldigung der 
Überlegenheit des Sozialismus zu hören, sondern eine auf universalistische 
Konzepte rekurrierende Gesellschaftstheorie. Dennoch, so heißt es, soll Habermas 
vom Vizepräsidenten der Parteihochschule, Chen Bijian, das Angebot eines 
Lehrauftrags an der Parteischule gemacht worden sein. 
Der Mainstream-Diskurs verlässt i.d.R. die intellektuelle und politische Elite nicht, 
bildet keinen Brückenschlag zu anderen gesellschaftlichen Gruppen. Durch die 
Funktion dieser Intellektuellen als garde der bestehenden Verhältnisse und als loyale 
Staats- und Parteidiener produzieren sie Theorien, die wenig Transformationsgehalt 
besitzen und deren Haltbarkeitsdatum von dem Wohlwollen der politischen Elite 
abhängt. Die "assimilierten Intellektuellen" des bewahrenden Diskurses verfügen 

                                                           
68  Zum nationalistischen Diskurs vgl. G. Schubert, Nationalismus in China – Der liberale Gegentext 

zum anti-westlichen Etatismus, Project Discussion Paper No. 18/2001 (orangene Reihe), Institut für 
Ostasienwissenschaften, Duisburg 2001. 



58 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

vielleicht über einflussreiche Netzwerke, doch dies scheint nicht unbedingt ein Ga-
rant für zukünftigen Einfluss zu sein. Die Rede Jiang Zemins zum 80. Gründungstag 
der Partei am 1. Juli 2001 machte einmal mehr deutlich, dass es um die Rettung der 
Partei geht, auch wenn grundlegende Statuten dafür umdefiniert werden müssen. So 
ist es nun den privaten Unternehmern (und damit auch Millionären) offiziell gestat-
tet, in die Partei einzutreten, auch wenn dies den Status quo lediglich legitimiert. Es 
wurden zugleich neue Theorien Jiang Zemins in Umlauf gebracht, die eine Mi-
schung von maoistischen, marxistischen und konfuzianischen Grundsätzen darstel-
len. Die neue Leitlinie Yi de zhi guo (Mit Tugend regieren)69 rekurriert auf die er-
leuchtete Elite des konfuzianischen Ideals. Dennoch, so haben wir oben dargelegt, 
steht neben der Rechtfertigung parteipolitischer Rhetorik auch im bewahrenden 
Diskurs das Ziel an oberster Stelle, das System von innen heraus zu reformieren. 
Von daher erscheinen die informellen Strategien der Intellektuellen des konstrukti-
ven und auch des transformatorischen Diskurses zurzeit am erfolgversprechendsten 
für eine leise Reform, die Chaos und Revolte vermeiden will. Wie wir gezeigt ha-
ben, agieren diese Intellektuellen auf verschiedenen gesellschaftlichen Ebenen 
gleichzeitig. So versucht etwa Dai Qing durch Reportagen und Essays das kritische 
Bewusstsein der Bevölkerung zu wecken, während Xu Youyu auf verzerrte Dar-
stellungen westlicher Theorien, die diese verunglimpfen sollen, reagiert.  
Wir haben auch verdeutlicht, dass es vor allem unter den Intellektuellen des 
transformatorischen Diskurses den Konsens gibt, Abstand von offenem Dissens zu 
nehmen und leise Reformen anzustreben. Die Mittel, die hierfür genutzt werden, 
sind so vielfältig wie die Diskursinhalte. Wir haben ferner darauf hingewiesen, dass 
es Überschneidungen zwischen unterschiedlichen Diskursstrategien gibt, etwa im 
Hinblick auf den gemeinsamen Kampf gegen Nationalismus (konstruktiver 
"liberaler" und transformatorischer Diskurs) oder in Bezug auf die Verwis-
senschaftlichung der politischen Elite (konstruktiver "nationalistischer" und 
transformatorischer Diskurs). Gemeinsam ist diesen beiden Diskursgruppen auch die 
Kritik an den bestehenden Verhältnissen, die jedoch nicht konfrontativ geäußert 
wird. Die gemeinsame Strategie scheint also eine verdeckte, die offiziellen 
Argumentationen nutzende zu sein. Durch die mittlerweile sich häufenden Fälle von 
Verurteilungen erklärter "Liberaler" wird auch dieses Label in Mitleidenschaft 
gezogen und führt dazu, dass sich viele Intellektuelle von "dieser Art des 
Liberalismus" im Sinne He Qinglians (die mittlerweile auch unter diesem Label 
gefasst wird, trotz ihrer deutlichen Kritik an dem ökonomischen Neo-Liberalismus) 
und Liu Junning abwenden.  
Die Lehre nach 1989 ist zumindest für die ältere Generation der Intellektuellen, eine 
Diskurstrategie einzuschlagen, die nicht sofort zur Ausschaltung der Akteure führt 
und Labels vermeidet. Insofern verbinden sich Vertreter des bewahrenden, 
konstruktiven und transformatorischen Diskurses zu einer Gruppe von 
Intellektuellen, die die Reform innerhalb des Systems anstreben. 

                                                           
69  Vgl. dazu etwa verschiedene Beiträge in Qiushi (Wahrheit) 12/2001. 



 Diskurswandel in China seit 1998 59 

 59

Abschließend stellt sich die Frage, inwiefern intellektuelle Ideen und Diskurse tat-
sächlich in die Gestaltung von Politik einzuwirken vermögen. Die Untersuchung der 
Beeinflussung von Politik durch Ideen und Diskurse ist, theoretisch gesehen, bislang 
unbefriedigend geblieben. Eine direkte Verbindung von Ideen und Politikgestaltung 
ist nur schwierig nachzuweisen. Dies liegt daran, dass die Wirkungsweise von Ideen 
sich kaum direkt, sondern eher im Verborgenen vollzieht. Ideen stellen nichts Greif-
bares dar, entziehen sich weitgehend der empirischen Erfassung. Überdies sind sie 
keine unabhängige Variable der Politikbeeinflussung, sondern ein Teilelement, das 
unter bestimmten Rahmenbedingungen in Raum und Zeit wirkt. Sozio-ökonomische 
Veränderungen und die Herausbildung eines neuen politischen Raums lassen neue 
Ideen und Diskurse entstehen. Solche Ideen wirken dann als "Straßenkarten" (road 
maps), die politischen Akteuren als Haltepunkte in Umbruchzeiten dienen.70 
Tatsächlich vollzieht sich der Einfluss von Diskursen und Wissen auf Politikpro-
zesse eher über persönliche Beziehungen und Netzwerke oder über die Ausbildung 
an Bildungs- und Fortbildungsinstitutionen (Hochschulen, Parteischulen etc.). Auf 
diese Weise wird staatliches Handeln von Menschen, Interessen, Werten und Ideen 
außerhalb des Staates beeinflusst. Dies erfolgt nicht durch gleichberechtigten Aus-
tausch, sondern durch Aus- und Verhandlungsprozesse zwischen Akteuren mit un-
terschiedlichen Ressourcen.71 Die Einflussmöglichkeiten hängen von Öffnung oder 
Geschlossenheit der staatlichen Institutionen gegenüber von außen kommendem 
Wissen ab. Rationale Staatsgebilde haben dabei einen größeren Bedarf an Informa-
tionen und Wissen als weniger rationale, weil die Informationen und das Wissen 
dazu beitragen, Probleme zu erkennen und zu lösen.  
Um nur einige wenige Beispiele zu nennen: So dient z.B. das neue Forschungszent-
rum School of Public Policy and Management (Gonggong guanli xueyuan) an der 
Qinghua-Universität unter Mitwirkung von Hu Angang, der direkte Verbindungen 
zu höchsten Parteizirkeln unterhält, der Erarbeitung von ökonomischen und politi-
schen Transformationskonzepten. Einbezogen werden hierbei auch chinesische 
Forscher in Hongkong und den USA. Daneben bestehen zahlreiche Kontakte zwi-
schen Mitgliedern von staatlichen think tanks und Forschungsinstituten zu Intel-
lektuellen außerhalb dieser Institutionen. Das Zentrum für Entwicklungsforschung 
des Staatsrates (Guowuyuan fazhan yanjiu zhongxin) unterhält z.B. Kontakte zu dem 
genannten Forschungszentrum der Qinghua-Universität. Cao Siyuans Beratungsge-
sellschaft (Beijing Siyuan Research Center for Social Sciences/Beijing Siyuan 
Merger and Bancruptcy Consultancy) ist gleichzeitig Unternehmensberatung und 
Forschungsinstitut. Die von ihm und seinem Mitarbeiterstab erarbeiteten Vorschläge 
zur Parteireform werden in Zeitschriften publiziert, die nur für die parteiinterne 
Zirkulation vorgesehen sind (wie z.B. sein aktueller Artikel zur Parteireform in 
Xinxi Cangai 5/2001).  
 

                                                           
70  Vgl. dazu Keohane, Robert/Goldstein, Judith, "Introduction", in: dieselben, eds., Ideas and Foreign 

Policy, Ithaca 1993. 
71  Vgl. dazu Katznelson, Ira, "Knowledge about What? Policy Intellectuals and the New Liberalism", 

in: D. Rueschemeyer/T. Skocpol, a.a.O., S. 21ff. 



60 Thomas Heberer und Nora Sausmikat 

Mitarbeiterinnen des "Beijinger Zentrums für Frauenrechtsstudien und Rechtsbera-
tung" und des Shanxi Women Law Research Center haben am neuen Gesetz gegen 
häusliche Gewalt mitgewirkt und sind dabei, neue Regularien für Transformati-
onsprobleme wie Probleme von Migrantinnen und neue administrative Regelungen 
für Arbeitsrechte für Frauen sowie Gerichtsdispute zu erarbeiten. Und der unab-
hängige Politikanalytiker Li Fan betreibt in Zusammenarbeit mit Ministerien direkte 
Lobbyarbeit zur Ausweitung der Gemeindewahlen, wobei er diese Wahlen als Kern 
der politischen Reform betrachtet. Vernetzungen wie die hier beschriebenen führen 
zweifellos zu Ideentransfers und zur Entwicklung neuer Konzepte politischer und 
ökonomischer Reform. 
Diese kurzen und sicher vereinfachenden Ausführungen verdeutlichen, dass Ideen 
und Diskurse Wirkungsmacht und Politikeffekte entwickeln und Institutionen beein-
flussen können. Der reale Spillover-Effekt wird hier nur hinsichtlich seiner Mög-
lichkeiten angesprochen, ohne dass wir den Beweis dafür erbringen wollten. Dies 
würde den Rahmen dieses Beitrags sprengen und kann auch nur am konkreten Fall-
beispiel untersucht werden. 


