
 ASIEN, (Oktober 2002) 85, S. 19-38 

Christentum und Buddhismus als Antagonisten? 
Religion und ethnische Identität bei den Sgaw-Karen 

in Nordthailand 

Roland Platz 

The influence of Christianity in Sgaw-Karen communities of Northern Thailand 
is growing. Baptists and Catholics are the most important Christian denomina-
tions. Protestant churches reject the traditional religion, but insist on the core 
elements of their distinct culture to support their ethnic separation. Catholics are 
more tolerant, their religious boundary is more permeable. Thai-Buddhism is 
still marginal but growing in Karen villages, reducing traditional beliefs par-
ticularly ancestor worship. Buddhism as a feature of the dominant Thai culture 
contributes to the integration of Buddhist Karen into mainstream society. Despite 
conflicts between Christians and Non-Christians, differing attitudes by the 
various Christian denominations towards Karen tradition and intra-ethnic dis-
sociation based on religion, a distinctive Karen ethnic identity persists irrespec-
tive of religion. Religious and ethnic identity are associated differently, however, 
according to religion. 

"Was glaubst Du, welche Religion ist die beste?" Nicht selten wurde mir während 
der Feldforschungen diese Frage gestellt. Die Karen nehmen Religion ernst, aber 
Fanatiker sind selten anzutreffen. 
Neben der ethnischen Abgrenzung der Sgaw-Karen in Nordthailand verlaufen auch 
intraethnische Grenzlinien, die sich an den Religionen Christentum und Buddhismus 
orientieren. Die christliche Identität verstärkt eine Abgrenzung gegenüber der domi-
nanten Thai-Gesellschaft, der Buddhismus bewirkt eher das Gegenteil. Im Folgen-
den wird dargelegt, wie sich die Religionen auf die ethnische Identität auswirken 
und wie sich Christentum und Buddhismus gegenüber traditionellen religiösen In-
halten darstellen. Es geht auch um die Frage, ob die Annahme des Christentums eine 
Veränderung des traditionellen ökologisch orientierten Weltbildes der Karen be-
wirkt. Darüber hinaus werden die Missionstätigkeiten beider Glaubensrichtungen 
kurz skizziert. 
Der Beitrag basiert auf einem von der Deutschen Forschungsgemeinschaft finan-
zierten zweijährigen Forschungsprojekt, das im Oktober 1999 begann und sich über 
zwei halbjährliche Forschungsperioden in Thailand erstreckte. Insgesamt wurden 
vier Hauptuntersuchungsdörfer für die Studie ausgewählt. Dazu wurden fünf 
weitere Orte, die sich in der jeweiligen Nachbarschaft befinden, zu sporadischen 
kurzen Aufenthalten aufgesucht. Die für die Forschung relevanten Dörfer liegen in 
der Provinz Mae Hong Son, im Muang- und Pai-Distrikt und in der Provinz 
Chiangmai, Distrikt Mae Chaem und Distrikt Mae Wang. Die Dörfer sind entweder 



20 Roland Platz 

ausschließlich buddhistisch (in Verbindung mit traditionellen religiösen Elementen), 
christlich oder haben gemischte religiöse Populationen. Interviews mit Migranten 
wurden in Chiangmai und Mae Hong Son durchgeführt. Als Forschungsmethoden 
dienten die teilnehmende Beobachtung und verschiedene Interviewformen, vor 
allem unstrukturierte Interviews. 

Die Karen 
Der Begriff "Karen" bezeichnet diverse, miteinander verwandte ethnische Gruppen. 
Die Sgaw und Pwo, die beiden Hauptgruppen der Karen in Thailand, umfassen 
350.000 der insgesamt 750.000 Angehörigen von Minoritäten in Nordthailand (Tri-
bal Research Institute 2001). Kayah, Palaung und Taungthu (Pa-O) werden eben-
falls zu den Karen gezählt, wobei nur wenige Tausend in Thailand leben. In Burma 
siedeln ca. 2,5 bis 4,5 Millionen Karen (s. Hayami 1995:336; Liepe 1996:75).1 Die 
verschiedenen Sprachen der einzelnen Gruppen bilden eine eigene ethno-linguisti-
sche Kategorie innerhalb der tibeto-burmanischen Sprachfamilie. Die kulturellen 
Affinitäten sind am größten zwischen Sgaw und Pwo. Die Untersuchung bezieht 
sich auf die Sgaw-Karen (Selbstbezeichnung: P'ganyaw = Mensch). 
Die Karen sind spätestens im 18. Jahrhundert von Burma nach Thailand eingewan-
dert. Manche Theorien gehen sogar davon aus, dass sie schon vor den Thais in der 
Region lebten (s. Hovemyr 1989:68f.). Ihre Siedlungsgebiete in Thailand liegen vor 
allem in den Provinzen Mae Hong Son und Tak sowie im westlichen Teil der Pro-
vinz Chiangmai. Zu den Thai-Nachbarn bestanden kontinuierliche Handelsbezie-
hungen und seit der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts auch paternalistische Be-
ziehungen zu den damaligen Prinzen des Lanna-Reiches in Chiangmai. Zunächst 
Schwendbau betreibende Subsistenzreisbauern haben die Karen seit Beginn des 20. 
Jahrhunderts zusätzlich den Anbau von Nassreis übernommen. Die Ökonomie der 
Karen zeichnete sich stets durch rücksichtsvolle Bewirtschaftung der natürlichen 
Ressourcen aus. Die Karen in Thailand bildeten im Gegensatz zu den in Burma 
lebenden Karen nie staatliche Institutionen, die Dörfer sind autonome Einheiten. 
Der traditionelle Dorfführer ist der hi kho (Dorfpriester), der nur eingeschränkte 
Autorität genießt. Er hat jedoch eine rituelle Bedeutung als Verbindung zum thi k'sa 
kaw k'sa, dem "Herrn des Landes", der die Bewohner des Dorfes schützen soll. 
Heute gibt es einen gewählten Headman. Die Sgaw-Karen haben eine bilaterale 
Deszendenz und matrilokale Residenzregeln (s. Hayami 1995; Keyes 1979; 
Kunstadter 1978; Mischung 1984; Renard 1980). 
Die Religionszugehörigkeit der Karen wird klassifiziert in christlich, buddhistisch 
und traditionell.2 Allgemein wird bei den Sgaw-Karen in Thailand von einem Anteil 

                                                           
1  Beide Autoren beziehen sich auf den Census von 1983 (1983 Population Census, published by the 

Immigration and Manpower Department in 1986, Rangun).  
2  Die Trennlinie zwischen Buddhisten und Traditionalisten verschwimmt, da der Buddhismus bei den 

Karen in synkretistischer Form auftritt. Ein wesentliches Merkmal der Traditionalisten, das sie von 
den Buddhisten unterscheidet, ist die Ausübung des Ahnenkults (aw chä, s.u.). Eine Erhebung des 
Tribal Research Institutes von 1977 zählte für die Sgaw-Karen 42,9% Traditionalisten (Animisten 
genannt), 38,4% Buddhisten und 18,3% Christen (Kunstadter 1983:25). 1989 wurden bei den Karen 



 Ethnische Identität bei den Sgaw-Karen 21 

21 

der Christen von 25% ausgegangen, die größten Gruppen sind die Baptisten und die 
Katholiken. Auch die Pentecostal-Kirchen sind im Aufschwung. Dazu kommen 
noch Methodisten und Presbyterianer. Eine weitere christliche Gruppe, zahlenmäßig 
weniger bedeutend, sind die Siebenten-Tags-Adventisten. Mittlerweile ist eine 
Reihe fundamentalistisch-christlicher Kirchen, meist amerikanischer Herkunft da-
bei, unter den Minoritäten Nordthailands zu missionieren. Deren Einfluss auf die 
Karen bleibt vorerst peripher. 
Mo lü pa la oder aw chä sind Bezeichnungen für die Traditionalisten, die Buddhis-
ten werden chä phaw oder ba phaw, die Christen chri poh genannt.3 Die Variation 
nicht-christlicher religiöser Vorstellungen reicht von nahezu ausschließlich thai-
buddhistischen bis zu rein traditionellen Inhalten. Sofern aw chä (Ahnenkult s.u.) 
nicht mehr praktiziert wird, nennen sich nicht-christliche Karen in der Regel Budd-
histen, unabhängig davon, ob es sich um eine nominelle Glaubenszugehörigkeit 
handelt oder nicht. 

Ethnische und religiöse Identität am Beispiel der Karen 
Ethnische Grenzen können zugleich durchlässig, fließend, aber auch starr sein. Des-
halb können primordiale und situationalistische ethnische Identität gleichzeitig exis-
tieren (Proschan 1997:92).4 Opposition in verschiedenen sozialen, kulturellen und 
religiösen Ausprägungen wirkt sich auf die Intensität und Persistenz ethnischer 
Identität aus (Scott 1990). Bedingt durch jahrhundertelange Konflikte mit staatlich 
organisierten Völkern, insbesondere in Burma, ist das Selbstverständnis der Karen 
geprägt von Unterdrückung und Benachteiligung, wie es auch in ihren Mythen zum 
Ausdruck kommt. Die Karen haben innerhalb der Thai-Gesellschaft eine marginale 
Position. Ihre Wirtschaft basiert auf einer Subsistenzökonomie und sie verfügen 
über schlechtere Bildungsmöglichkeiten im Vergleich zu den Tieflandbewohnern. 
Die Kultur der Karen kann man als eine Kultur der Armut bezeichnen, die aber auf 
einer solidarischen Dorfgemeinschaft aufbaut. Voller Stolz weisen die Karen auf 
ihre moralische Überlegenheit anderen Ethnien gegenüber hin. Besonders den Thais 
begegnen sie mit Misstrauen. Kunstadter (1979:159) spricht im Falle der Karen von 
                                                                                                                                        

allgemein 47.490 Christen = 17,23% gezählt, 55% Buddhisten und 16% Traditionalisten (Tribal 
Research Institute 1989). Die Christen verteilen sich auf die gesamte Siedlungsregion der Karen. 

3  Katholiken und Baptisten bezeichnen sich beide selbst auch als ba yoà poh (zu Gott Betende). 
Katholiken nennen Baptisten ble thi poh (die ins Wasser getaucht werden), diese wiederum be-
zeichnen die Katholiken als phgi thi poh (die Wasser verspritzen) (vgl. auch Chumpol Maniratana-
vongsiri 1997:239). 

4  Bei der primordialistischen Sichtweise besteht eine affektive Verbindung der ethnischen Gruppe zu 
Merkmalen wie Verwandschaft, Territorium, Sprache, Religion (Isajiw 1975; Geertz 1963; Greeley 
1974; Shils 1957). Isaacs (1975:397) spricht von einem Bedürfnis nach Zugehörigkeit zu einer 
Gruppe. Beim Situationalismus (Formalismus, Zirkumstantialismus) (Despres 1975; Epstein 1978; 
Rosen 1984; Wallman 1979) ist der Rekurs auf gemeinsame Merkmale abhängig von der Situation, in 
der sich die Mitglieder der Gruppen zum Zeitpunkt des Bestimmens und Aushandelns ethnischer 
Grenzen befinden (Orywal 1993:595). Ethnische Gruppen sind soziale Einheiten, die aus struktureller 
Opposition zwischen interagierenden Gruppen resultieren (vgl. Leach 1970). Die Gruppenzu-
gehörigkeit wird nicht durch gemeinsame Kultur definiert, sondern durch Zuschreibung und Identi-
fikation der Agierenden selbst (Barth 1969:10). Nach Abner Cohen (1974:XVI) sind ethnische 
Gruppen Interessensgruppen, die zweckrational handeln. 



22 Roland Platz 

einer Präferenz im Sinne des Nation of Nationalities-Modells im Gegensatz zum 
Melting Pot; das bedeutet, die Karen halten eine ethnische Abgrenzung aufrecht. 
Die Thais sehen die Karen als ungebildet und rückständig an. Sie sind in deren Au-
gen verarmte Bergbauern, deren Loyalität gegenüber dem Staat in Frage zu stellen 
ist und die für die Zerstörung des Waldes durch Brandrodung verantwortlich sind. 
Zweifellos gibt es innerhalb einer ethnischen Gruppe individuelle unterschiedliche 
Reaktionen (s. Smalley 1994:337-40). Gerade bei gebildeten städtischen Karen-
Migranten ist Bilingualismus und Bikulturalität offensichtlich (vgl. Platz 1999; Platz 
2000). Doch trotz der Dynamik, die jeder Kultur inhärent ist, ist der Spielraum eines 
Wandels ethnischer Identität enger begrenzt, als es Situationalisten postulieren (vgl. 
Banks 1976; Elwert 1989; Höllmann 1992; Leach 1970; Lehman 1967; Schriek 
1997). Einfache Karen-Lohnarbeiter sprechen Thai nur mit Akzent. Die Zweitspra-
che reicht nicht an die emotionale Spannbreite der ersten heran (De 
Vos/Romanucci-Ross 1982:374f.). Die Thai-Gesellschaft integriert seit Jahrhunder-
ten andere ethnische Gruppen, doch unter der Voraussetzung weitest gehender kul-
tureller und sprachlicher Assimilierung. An dieser Stelle kommt der Aspekt der 
religiösen Identität zum Tragen. Ethnische und religiöse Identität bilden bei den 
Karen-Christen, insbesondere Protestanten, eine gemeinsame Kategorie, die zu in-
terethnischen Grenzziehungen in Opposition zu den Thais und der mit ihrer Kultur 
assoziierten Religion, des Buddhismus, führt. Aber es kommt auch zu intraethni-
schen Grenzziehungen. Die in diesem Zusammenhang spürbaren Konflikte treten 
allerdings bei anderen Ethnien Nordthailands noch schärfer hervor. Autoren 
(Kammerer 1996; Tapp 1989) weisen auf die Abgrenzung christlicher Akhas und 
deren Verachtung traditioneller Praktiken hin oder zeigen die Intoleranz und Pola-
risierung der Protestanten bei den Hmong auf. Somit werden im Alltag einer Dorf-
gemeinschaft Sphären geschaffen, die nach Religionen getrennt sind. 
Religiöse Identität kann auch Priorität über die ethnische Identität besitzen. Doch 
dies ist bei den Karen bisher nicht der Fall.5 

Die Bedeutung des Buddhismus für die Karen 
Der Buddhismus spielte in der Vergangenheit vor allem für die Sgaw-Karen eine 
eher untergeordnete Rolle. Erst im letzten Jahrhundert begann so etwas wie eine 
buddhistische Missionsbewegung. In den Zeiten des thailändischen Militärdiktators 
Sarit zu Beginn der 60er-Jahre des 20. Jahrhunderts wurden Werte wie Gehorsam 
und Fleiß als wichtigste buddhistische Tugenden internalisiert (Bechert 1967; Som-
boon Suksamran 1982). Buddhistische Mönche sollten im Rahmen des Dhammaca-
rik-Programms von 1965 unter Anleitung des Staates Missionsarbeit bei den Karen 
                                                           
5  Ein Beispiel ist die Forschung von Jacobson (1997) über pakistanische Migranten in England. Die 

zweite Generation der Einwanderer versteht sich als bikulturell, aber fühlt sich der globalen islami-
schen Gemeinschaft zugehörig. Die Grenzen ethnischer Identität werden in diesem Fall unschärfer, 
eine universelle Religion wie der Islam wird zu einem einigenden Band. Oder man denke an den 
zunehmenden Antagonismus zwischen Christen und Moslems auf Java, der sich seit den 80er-Jahren 
manifestiert und mittlerweile auch den nicht-religiösen Alltag bestimmt (Hyung-Jun 1998). Die 
islamische Revitalisierung lässt religiöse Grenzen deutlicher zu Tage treten. Gerade monistische 
Religionen wie Christentum und Islam tendieren zu Polarisierung und Missionsbestrebungen. 



 Ethnische Identität bei den Sgaw-Karen 23 

23 

und den anderen ethnischen Minoritäten leisten. Die eingesetzten 10 Teams mit 
jeweils 50 Mönchen konnten zahlreiche Karen-Dörfer, schwerpunktmäßig in der 
Provinz Chiangmai, erreichen. Dieses Programm hatte nur sehr bedingt einen spiri-
tuellen Charakter. Neben der Erfüllung sozialer Aufgaben und der Betreuung land-
wirtschaftlicher Projekte sollten gleichzeitig Thai-Werte und Autorität vermittelt 
werden. Der Staat wollte die Bergvölker in die Thai-Nation integrieren und die 
Sicherheitslage an den Grenzen stabilisieren. Zentrum des Dhammacarik-Pro-
gramms war der Wat Sri Soda in Chiangmai, in dem auch heute noch fast alle Mön-
che und Novizen den ethnischen Minderheiten angehören. Aber im Gegensatz zu 
christlichen Missionaren blieben die Mönche relativ kurze Zeit und es haben sich 
keine engen persönlichen Beziehungen herausgebildet (Keyes 1987:129; Sanit 
Wongprasert 1988:126-137). Der Wat Sri Soda unterhält weitere Tempel und ver-
schiedene Trainingszentren. Von den 450 Mönchen und Novizen, die im Jahr 2000 
im Tempel lebten, waren 300 Karen.6 
Ziele des Tempels, wie es in Gesprächen und offiziellen Broschüren deutlich wird, 
sind die Schaffung von Bildungsmöglichkeiten für die Angehörigen der Minderhei-
ten mittels Klosterschule sowie die spirituelle Unterstützung der Dorfbevölkerung 
und die Durchführung sozialer Projekte in zumeist entlegenen Dörfern. Die Mönche 
und Novizen, die nach längerem Aufenthalt im Wat Sri Soda oder in einem der 
Trainingszentren eine Zeitlang in Karen-Dörfern leben, sind Multiplikatoren einer 
thai-buddhistischen Perspektive. Mittlerweile werden die Mönche dazu angehalten, 
längere Zeit in den Dörfern zu verweilen. Ein Teil der im Tempel als Lehrer tätigen 
Mönche sind selbst Karen. Organisiert vom Public Welfare Department, das auch 
den Wat Sri Soda unterstützt, traten im Juli 2000 200 Mönche, die Angehörige der 
Minderheiten Nordthailands waren, in einer Massenordination im Wat Benjamabo-
pit im Dusit Distrikt (Bangkok), in dem die Mitglieder der königlichen Familie 
ordiniert werden, in den Mönchsorden ein. Erklärtes Ziel ist es, für den Buddhismus 
bei den chao khao (lit: Bergmenschen) zu werben (Bangkok Post 2.7.2000). Die 
gleiche Intention verfolgt auch weiterhin der Wat Sri Soda, das heißt die politische 
Integration der Bergstämme mittels nationaler Werte wie Buddhismus bleibt als 
Zielvorstellung erhalten. Da der Buddhismus in Thailand trotz Reformbewegungen7 
nicht getrennt von Staat und Thai-Identität zu sehen ist, verstärkt zunehmender 
buddhistischer Einfluss die Integration der Karen in die Thai-Gesellschaft und -Na-
tion. Offizielle Stellen lassen sinngemäß verlauten, ein loyaler Staatsbürger kann 
nur ein buddhistischer Karen sein.8 
In den meisten Karen-Dörfern werden weiterhin Riten in Verbindung mit dem Ag-
rarzyklus vollzogen, die sich den Territorialgeistern und Reisseelen widmen. Dazu 
zählen z.B. lüo-da, das Opfer für den thi k'sa kaw k'sa (Herr des Landes), pameko 
(Opfer vor dem Verpflanzen des Reises) oder lütibo (Opfer beim Bewässerungska-
                                                           
6  Von den schätzungsweise 180.000 Sgaw-Karen im Jahr 2001 sind in etwa 130.000 Buddhisten, hinzu 

kommen maximal 10.000 Praktizierende des Ahnenkults, die sich aber offiziell auch als Buddhisten 
ausgeben können. 

7  Zu den Reformmönchen und –bewegungen gehören u.a. Bhuddhadhasa Bhikkhu, die Bewegung der 
Waldmönche (Achan Cha) oder Santi Asok (vgl. Schober 1995; Sulak Sivaraksa 1984). 

8  Persönlich Mitteilung von Lamar Robert, senior advisor des Social Research Institutes Chiangmai (s. 
auch Keyes 1993:260). 



24 Roland Platz 

nal) (vgl. Mischung 1986; Yoshimatsu 1989). Gemäß einer synkretistischen Auffas-
sung von Religion besteht kein Widerspruch zu den traditionellen Praktiken, auch 
den lokalen wat (buddhistischer Tempel) zu besuchen oder auf dem Hausaltar eine 
verehrte Buddha-Statue aufzustellen (vgl. Sompob Lajaroj 1992). Der Buddhismus 
ist im Unterschied zum Christentum nicht exklusiv, lokale religiöse Elemente zu 
integrieren, stellt kein Problem dar. Thai-buddhistische Inhalte haben keinen Ein-
fluss auf den Verlauf traditioneller Zeremonien, sondern sie sind eine Ergänzung. 
Bedeutende Einschnitte im Lebenszyklus wie Heirat oder Begräbnis werden aller-
dings in buddhistischer Form begangen. Buddhistische religiöse Inhalte wie Karma 
und Wiedergeburt haben Eingang in das Denken gefunden. 
Zum Teil erklären sich die Karen zum Buddhismus zugehörig, um die Diskriminie-
rung seitens der Thai-Bevölkerung abzuwehren. Die Intensität buddhistischer oder 
traditioneller religiöser Praktiken ist letztlich eine individuelle Entscheidung. Das 
religiöse Weltbild der ländlichen Nordthais und der traditionellen Karen weist Ähn-
lichkeiten auf.9 Es blieben bei den Thais traditionelle vorbuddhistische Geistervor-
stellungen (phi), die Vorstellung einer vitalen Kraft (khwan) oder die Institution des 
mo, des traditionellen Heilers erhalten (Phya Anuman Rajadhon 1986). 
Buddhistische religiöse Inhalte werden auf Thai und teilweise sogar auf Pali, das für 
die Karen- wie Thai-Dorfbewohner unverständlich ist, vermittelt. Buddha ist wie 
Gott oder Jesus den lokalen Geistern überlegen. Doch beschränkt sich in der Regel 
die buddhistische religiöse Praxis auf das Reisopfer für den Buddha am Morgen, auf 
die Besuche des Dorftempels an buddhistischen Feiertagen und anlässlich der vier 
an den Mondphasen orientierten Ruhetage im Monat oder auf große Tempelfeste, 
die ein ausgedehnteres Karen-Siedlungsgebiet mit einbeziehen. Amulette und 
Buddha-Statuen werden von den Mönchen geweiht und damit magisch aufgeladen. 
Religiöser Verdienst wird auch durch Spenden für den Tempel und das Versorgen 
der Mönche mit Nahrung erworben. Mönche, die meist ethnische Thais sind, blei-
ben eher Außenseiter im Dorf, auch wenn sie durch ihren persönlichen Einsatz für 
die Dorfbevölkerung eine hohe moralische und spirituelle Kompetenz erwerben 
können.10 Hinzu kommt, dass die meisten Tempel von den Mönchen nur temporär 
bewohnt werden. Die sozialen Beziehungen zwischen Mönchen und 
Dorfbewohnern sind eher marginal. 
Aus der Stadt zurückkehrende Arbeitsmigranten wiederum bewirken eine relative 
Intensivierung thai-buddhistischer Praktiken, da sie größeren Anteil am religiösen 
Leben der Thais haben und deren Vorstellungen wieder ins Karen-Dorf zurückbrin-

                                                           
9  Die chiliastische Bewegung des Khruba Khao (weißer Mönch) in den 60er-Jahren des 20. Jahrhun-

derts kannte keine explizite ethnische Differenzierung. Auch wenn der größte Teil der Anhänger 
Karen waren, so gehörten zu seinen Schülern auch Lua, Nordthai und Shan. Khruba Khao war ein 
Schüler des berühmten Khruba Sri Wichai, der in den 20er-Jahren des letzten Jahrhunderts als chili-
astischer Mönch den Widerstand der bisherigen autonomen Nordregionen gegen die Zentralgewalt 
Bangkoks unterstützte. Der aus der offiziellen buddhistischen sangha verstoßene Khruba Khao ver-
sprach den Karen eine friedliche Heimat in Burma. Von ihm hergestellte Amulette sollten Unver-
letzlichkeit sichern (vgl. Hinton 1979:84f.). 

10  Ein Beispiel dafür ist der Mönch im multireligiösen Dorf im Mae Wang-Distrikt, der den Bewohnern 
sogar bei der Reisernte hilft. Der buddhistische Einfluss ist in diesem Dorf ohnehin am stärksten, 
nicht zuletzt, weil es eine gute Straßenanbindung an die Thai-Dörfer im Tiefland besitzt.  



 Ethnische Identität bei den Sgaw-Karen 25 

25 

gen. Die bisher wenig praktizierte interethnische Heirat mit Thais findet meist im 
städtischen Milieu zwischen Buddhisten statt. 

Christliche Missionierung bei den Karen 
Die Anfänge christlicher Missionierung bei den Karen reichen bis ins 19. Jahrhun-
dert zurück. Bereits 1868 gab es presbyterianische Missionare in Chiangmai, deren 
missionarischer Erfolg jedoch gering war. Größeren Einfluss hatten die Baptisten in 
Burma, die 1820 mit ihrer Missionstätigkeit begannen. Nach einigen fruchtlosen 
Versuchen im 19. Jahrhundert begannen sich die Baptisten 1950 mittels der Ameri-
can Baptist Missionary Fellowship Society in Thailand zu etablieren. 1955 wurde 
der Karen Baptist Convention als Teil der baptistischen Kirche Thailands (Thai 
Baptist Mission Fellowship) gegründet. Katholiken sind seit 1951 im Chom Thong-
Distrikt der Provinz Chiangmai aktiv (Chumpol Maniratanavongsiri 1997; Hayami 
1995:96-101). 
Baptisten, Presbyterianer oder Methodisten sind in Thailand organisiert in der 
Church of Christ in Thailand (CCT), während die New Tribes Mission oder die 
Overseas Mission Fellowship der Evangelist Fellowship Church of Thailand (EFT) 
angehören. Jede protestantische Denomination in Thailand muss Mitglied in einer 
der beiden offiziell anerkannten Organisationen sein, die, wie übrigens auch die 
sangha und die katholische Kirche, unter der Oberaufsicht des Department of Reli-
gious Affairs als Teil des Erziehungsministeriums stehen. Von den christlichen 
Karen sind ca. 20.000 katholischen Glaubens und etwa 20.000 sind Baptisten. In 
Thailand leben insgesamt 1% Christen, davon 200.000 Katholiken und 50-60.000 
Baptisten. Von den 26.000 Katholiken Nordthailands sind 60% Karen. In den Dist-
rikten Khun Yuam und der Provinz Mae Sariang sind 10 katholische Karen-Priester 
tätig.11 
Baptistische Karen-Missionare, ausländische Pastoren sind mittlerweile die Aus-
nahme, missionieren vorzugsweise in isolierten Regionen in so genannten 
"unreached villages", größtenteils traditionelle Dörfer, die bisher keinen Kontakt mit 
den Missionaren hatten. Die Missionsstrategien der Katholiken sind weniger offen-
siv als bei den Protestanten, neue Mitglieder werden durch die Gemeindearbeit ge-
wonnen und weniger mittels Mission in nicht-christlichen Dörfern.12 Interessanter-
weise lassen die Thai-Behörden unter strikter Anwendung der verfassungsmäßig 
garantierten Religionsfreiheit die christlichen Missionare gewähren. Hinter vorge-
haltener Hand wird jedoch von offiziellen Stellen besonders der Einsatz von auslän-
dischen Missionaren kritisiert. Dahinter steht die Befürchtung einer Entfremdung 

                                                           
11  Diese Angaben basieren auf internem Zahlenmaterial der Thai Baptist Mission Fellowship und der 

katholischen Kirche Thailands. Die Zahlen beziehen sich auf alle in Thailand vertretenen Karen-
Gruppen. 

12  Die Ausweitung der protestantischen amerikanischen Missionstätigkeit geht auch darauf zurück, dass 
China nach dem Sieg der Kommunisten als Betätigungsfeld wegfiel. Wegen der mangelnden 
Missionserfolge bei den Thais und Laoten  wandte man sich bevorzugt den Bergvölkern zu.  



26 Roland Platz 

der ethnischen Minderheiten zur Thai-Nation, deren wesentliches Merkmal der 
buddhistische Glaube ist.13 
Die Anzahl der Christen ist im Steigen begriffen. Verschiedene Gründe sprechen für 
den christlichen Missionserfolg. Viele Konvertiten fühlen sich nach eigenen Aussa-
gen von den Verpflichtungen gegenüber den Ahnen befreit. Gleichzeitig wird die 
lokale Begrenztheit durch die traditionellen Geister mittels einer weltweit prakti-
zierten Religion wie das Christentum aufgehoben (Keyes 1996:288). Ein universel-
ler Glaube, in der Bibel niedergelegt, wird zum Gegenpol der mit der dominanten 
Gruppe assoziierten Religion (vgl. auch Bradley 1983:52; Kammerer 1990:285).14 
Das Auftauchen der weißen Missionare in Burma wird mit dem Schöpfungsmythos 
der Karen, der vom verlorenen Buch der Weisheit handelt, in Verbindung gebracht. 
Es ist der im Mythos dargestellte jüngere weiße Bruder der Karen, der das Buch 
zurückbringt (vgl. Hayami 1995). Missionare sahen in den Karen eine Art von Ur-
christen, da sie einen, wenn auch otiosen, Hochgott15 namens yoà hätten, eine Ab-
wandlung des Namens Yahwe, so glaubten die Missionare. Auch die Moralauffas-
sungen der Karen, was z.B. eheliche Treue anbelangt, sind weit gehend mit christli-
chen Moralvorstellungen kongruent. 
Vor allem in der Vergangenheit hat es das Christentum vermocht, schriftlosen Völ-
kern eine eigene Schrift zu geben (Tapp 1989:75). So entwickelten die Baptisten 
bereits im 19. Jahrhundert eine eigene Karen-Schrift, die auf dem burmesischen 
Alphabet basiert. Die Katholiken führten ebenfalls in den 50er-Jahren des 19. Jahr-
hunderts eine romanisierte Karen-Schrift ein. Untersuchungen haben gezeigt, dass 
selbst in der Altersgruppe der 15- bis 20-jährigen 90% der Katholiken, aber nur 7% 
der Buddhisten eine der Karen-Schriften beherrschen (Chumpol Maniratanavongsiri 
1997:242). 
Nicht unerheblich war auch die medizinische, soziale, schulische und agrarwirt-
schaftliche Unterstützung durch die Missionare. In den 50er-Jahren des 20. Jahr-
hunderts, also in der Zeit, in welcher die Kirchen in der tribalen Gesellschaft Fuß 
fassten, gab es keine staatliche oder private Initiativen, die der einsetzenden Margi-
nalisierung der ethnischen Minderheiten durch Hilfsprojekte Einhalt geboten hätten. 

Die Wahl der religiösen Zugehörigkeit 
Präferenz genießt bei den Karen eine einheitliche Religion innerhalb der Familie 
respektive des Haushalts. Wenn verschiedene Religionen innerhalb einer Familie 
existieren, dann bei Angehörigen, die jeweils in ihren eigenen Haushalten leben. So 
ist der Vorstand des einzigen aw chä-Haushalts inmitten eines baptistischen Dorfes 
                                                           
13  Im Vergleich dazu ist aus offiziell burmesisch-buddhistischer Perspektive das Christentum untrenn-

bar verbunden mit Intoleranz, Arroganz und absolutistischem Denken (Gravers 1999:22). Durch das 
kolonialistische Trauma – nebenbei wurde durch die 



 Ethnische Identität bei den Sgaw-Karen 27 

27 

der Bruder des ersten zum Christentum konvertierten Bewohners des Dorfes. Ein 
Mitglied der Pentecostal-Kirche lebte zuerst mit seiner Frau bei seiner buddhisti-
schen Schwiegermutter, zog es aber bald vor, aus religiösen Motiven seinen eigenen 
Haushalt zu gründen. Heiraten zwischen Katholiken und Buddhisten oder Traditio-
nalisten sind zwar nicht häufig, aber möglich, wobei jeder Heiratspartner seine Reli-
gion behalten kann. Doch äußern insbesondere die Protestanten den Wunsch nach 
einer einheitlichen christlichen Orientierung der Familie. In nahezu allen mir be-
kannten Fällen, in denen einer der zukünftigen Heiratspartner der protestantischen 
Konfession angehörte, setzte sich dessen Glaube als ein für beide verbindliches 
Element durch. Selbst wenn ein mehrfacher Wechsel der religiösen Zugehörigkeit 
vorkommen kann, geben Protestanten selten ihren Glauben auf. 
Zum Christentum Konvertierte versuchen meist, ihre engsten Verwandten von ih-
rem Glauben zu überzeugen. Beispielsweise besucht die Tochter einer buddhisti-
schen Familie ein Internat der Finnland Pentecostal Church. Missionare suchten 
mehrfach das Haus der Familie im Dorf auf und der Vater überlegt, zum Christen-
tum zu konvertieren. 
Worin liegt die Attraktivität des christlichen, insbesondere protestantischen Glau-
bens? In vielen von mir dokumentierten Fällen waren Krankheit oder eine psychi-
sche Krise die Auslöser für die Hinwendung zum Christentum. Das Beispiel eines 
Konvertiten, der der Pentecostal-Kirche angehört, mag für viele Protestanten stell-
vertretend sein. Der 25-jährige war vor seiner Heirat sogar einige Jahre buddhisti-
scher Mönch. Die letzten zwei Jahre seines Lebens waren durch permanente Krank-
heiten und den Tod eines seiner Kinder geprägt. Weder traditionelle Heiler noch 
buddhistische Mönche noch zahlreiche Opfer an diverse Geister konnten sein Un-
glück abwenden. Seit seiner Bekehrung, so seine Aussage, hat sich alles zum Guten 
gewandt. Er braucht keine Opfer mehr darzubringen, da aus Sicht der Christen der 
Tod Jesu ein für alle Menschen stellvertretendes Opfer darstellt. Der christliche 
Weg, so betont er, gibt ihm klare Anweisungen und er wird von anderen Gläubigen, 
die er regelmäßig trifft, unterstützt. Gott ist für ihn stärker als alle Geister, deren 
Macht gebrochen ist. Das Vertrauen in Gott hat das Besänftigen der tendenziell 
gefährlichen Geister abgelöst. Der neue Glaube ist ein Neubeginn im Leben, der den 
Bruch mit traditionellen religiösen Formen voraussetzt. Konvertiten werden von 
ihren christlichen Mitbrüdern und –schwestern durch regelmäßige Zusammenkünfte 
auch außerhalb des Gottesdienstes spirituell betreut, da das Lossagen von den Geis-
tern ein schwerwiegender und nicht ungefährlicher Schritt ist.16 
Manchmal sind auch rein pragmatische Gründe für einen Religionswechsel aus-
schlaggebend. Dazu zählt die Möglichkeit, christliche Internate zu besuchen und 
von landwirtschaftlichen Projekten zu profitieren, die christliche Organisationen 
initiiert haben. Doch haben in neuerer Zeit staatliche Stellen und NGOs ähnliche 

                                                           
16  Der Ahnenkult wird entweder durch die christliche Taufe aufgehoben oder durch buddhistische 

Zeremonien, die von Mönchen geleitet werden. Dazu gehört das Beseitigen der vier Eckposten der 
Feuerstelle, die in ritueller Beziehung zu si kho mü cha (über die Ahnenlinie wachender Vormund 
s.u.) steht. Die Tätowierungen, die von Geistheilern (mo phi) zum Besänftigen der Ahnen angebracht 
wurden, werden heute nicht mehr ausgeführt. 



28 Roland Platz 

Möglichkeiten geschaffen. Mönche geben jungen Schülern die Chance, den Wat Sri 
Soda zu besuchen und bewirken eine Hinwendung zum Buddhismus. 
Auch ein Nachahmungseffekt kann für die Wahl der religiösen Zugehörigkeit eine 
Rolle spielen. Nehmen einflussreiche Familien eines Dorfes eine bestimmte Reli-
gion an oder dominiert eine der Religionen, folgen weitere Familien nach. Der ehe-
malige Headman eines protestantischen Dorfes, der aufgrund von Krankheit Zu-
flucht zum christlichen Glauben suchte, konnte durch seine Überzeugung und sei-
nen Glaubenseifer nach und nach das ganze Dorf vom Christentum überzeugen. 
Die Ausübung des Ahnenkults aw chä17 geht immer mehr zurück. Alle Personen, 
die aw chä aufgegeben haben, unabhängig davon, ob sie Christen oder, zumindest 
nominell, Buddhisten wurden, nennen, neben den erwähnten Faktoren, als Grund 
der Konvertierung die Komplexität des aw chä-Rituals. Ein weiteres wichtiges Mo-
tiv für eine Neuorientierung ist eine erfahrene Wirkungslosigkeit der traditionellen 
Heilung, die unter Umständen mit dem Verlust des gesamten Viehbestands einher-
geht, wenn ständig ein neues Tier geopfert werden muss, ohne dass sich ein Hei-
lungserfolg zeigt. Aw chä-Praktizierende werden mitunter mit christlichen Auffas-
sungen konfrontiert, die eine Überlegenheit postulieren. Dadurch kann sich der 
Wunsch nach Konvertierung ergeben, sofern der Ahnenkult bereits als Bürde emp-
funden werden sollte. Buddhisten sprechen weniger von einer moralischen Überle-
genheit gegenüber dem aw chä-Ritual als vielmehr in Anspielung auf die Komple-
xität des Ahnenkults von einer nötigen Modernisierung, die besser in die heutige 
Zeit passe. 

Interreligiöse Beziehungen und das Verhältnis von Buddhismus und 
Christentum zur religiösen Tradition 

Buddhisten haben keine Berührungsängste mit den aw chä-Praktizierenden. Sie sind 
lediglich von den Ahnen befreit, das heißt, diese haben keine Macht mehr über sie. 
Ein Großteil des religiösen Lebens wird gemeinsam erfahren. Einige buddhistische 
Dorfbewohner waren temporäre Lohnmigranten, andere waren bereits Mönche in 
einem buddhistischen Kloster, so wie es auch die Tradition für ethnische Thais for-
dert, oder sie haben als Novizen eine Klosterschule besucht. Dies trägt dazu bei, 
dass die jüngere Generation, ob per Selbstdefinition buddhistisch oder animistisch, 
das Wissen um traditionelle Rituale, insbesondere die Fähigkeit die thà (Verse, die 
das traditionelle Wissen überliefern) zu rezitieren, zu verlieren beginnt. 
Buddhisten wie Traditionalisten betonen die Gleichwertigkeit aller Religionen. Sie 
sehen die Religion als persönliche Entscheidung des Individuums oder der Familie 
an. Der missionarische Gedanke fehlt vollständig. Seitens der Traditionalisten gibt 
                                                           
17  Das aw chä-Ritual wird in matrilinearer Linie ausgerichtet. Alle für die Teilnahme in Frage kom-

menden Personen haben für die Dauer von drei Tagen im Haus präsent zu sein. In dieser Zeit ist das 
Haus für Nicht-Familienmitglieder tabu. Die si kho mü cha, einer Art Vormund, der über die Ah-
nenlinie wacht, geopferten Hühner und Schweine müssen in einer festgelegten Reihenfolge aufge-
zogen und geschlachtet werden. Auch der Ablauf des rituellen Essens des Opferfleisches ist regle-
mentiert. Verheißt die Begutachtung der Leber der Opfertiere kein gutes Omen, darf das Tier nicht 
verwendet werden. Im Ablauf des Rituals begangene Fehler können mitunter tödliche Folgen haben, 
da si kho mü cha äußerst gefährlich werden kann. 



 Ethnische Identität bei den Sgaw-Karen 29 

29 

es keine Revitalisierung ihrer Religion, hingegen sind besonders sie es, die immer 
wieder christliche Missionsversuche abwehren müssen. In einer überlieferten Er-
zählung wird jedoch deutlich, dass aus traditioneller Perspektive aw chä letztlich die 
beste aller Religionen sei. So sucht yoà (der Schöpfungsgott) seine Kinder auf ei-
nem Baum (die verschiedenen Kinder entsprechen den verschiedenen Religionen 
der Karen). Er findet alle bis auf aw chä. Nach mehrmaligem Rufen antwortet aw 
chä: "Ich bin doch hier in deinem Ohr". Die einzelnen Schritte bei der Durchfüh-
rung des aw chä sind genau festgelegt, ohne dass Kompromisse möglich wären. Die 
Exklusivität und Komplexität eines der zentralen Bestandteile der traditionellen 
Religion bewirken genau dessen Verschwinden. 
Baptisten lehnen alle traditionellen religiösen Vorstellungen ab.18 In der 
Konsequenz gibt es keine gemeinsam mit anderen Glaubensanhängern abgehaltenen 
Rituale. Die Konversion zum Christentum ist keine persönliche Entscheidung, 
sondern eine Frage der Wahrheit. Das Christentum ist die ultimative Religion, die 
allein Erlösung im christlichen Sinne verspricht. Protestantische Christen sehen sich 
deshalb als eine Art spirituelle Elite. Die Bibel ist der Maßstab aller Dinge. Nur wer 
sich zum Christentum bekennt und gemäß der in der Bibel überlieferten Wahrheit 
lebt, ist nicht zur Finsternis verdammt (vgl. Brackney 1988; Pieh 1998). An 
traditionellen religiösen Zeremonien darf nicht mehr aktiv teilgenommen werden. 
Das Verbot erstreckt sich auch auf den Konsum von Reisschnaps, der bei 
bestimmten Zeremonien sakralen Charakter erhält. Viele Protestanten betonen in 
Interviews, sie lebten lieber mit ihren Glaubensbrüdern zusammen, da sie die 
religiösen Praktiken der anderen nicht schätzten, während man das größte Vertrauen 
den Mitgliedern der eigenen Konfession entgegenbringen könnte. Katholiken 
werden als zu kompromissbereit gegenüber nicht-christlichen Religionen 
empfunden. Die Abgrenzung Andersgläubigen gegenüber ist nichts Karen-
Spezifisches, sondern ein Merkmal bestimmter protestantischer Kirchen, zu denen 
auch die Baptisten gehören. 
Eine Verbindung zu den Traditionalisten besteht allerdings darin, dass nach Vor-
stellung der Protestanten, in den thà-Versen bereits ein Glaube an Gott und andere 
mit dem Christentum identische Vorstellungen implizit vorhanden seien. Nur die 
Bewusstwerdung dieser Wahrheit stehe noch aus. Bei älteren Baptisten, sofern sie 
nicht als Christen aufgewachsen sind, ist das Wissen um die thà erhalten geblieben. 
Einige Männer und Frauen sind fähig, auf Nachfrage thà zu rezitieren, was sie aller-
dings in ihrem christlich geprägten Alltag nicht mehr tun. 
Katholiken können bei traditionellen religiösen Ritualen problemlos zugegen sein, 
auch wenn sie keine Opfer und Gebete darbringen. Es besteht kein Alkoholverbot. 
In einem der multireligiösen Dörfer haben auch die katholischen Haushalte, nicht 
aber die protestantischen, Reisschnaps für eine buddhistische Hochzeit im Dorf 

                                                           
18  Andererseits ist auch ein langsam erwachendes Interesse an alten religiösen Formen wieder spürbar, 

wie es sich an Neujahr als kulturelle Darstellung manifestierte. In einem der ausschließlich baptisti-
schen Dörfer wurden am christlichen Neujahrstag von älteren Männern, die noch über traditionelles 
Wissen verfügen, Rituale wie z.B. die Seelenrückrufzeremonie (kwae khi k'la) als folkloristische 
Darbietung aufgeführt. Jüngeren Dorfbewohnern schien der ursprüngliche Sinn dieser Darbietungen 
relativ fremd. Auch dies ein Hinweis auf die getrennten religiösen Lebenswelten. 



30 Roland Platz 

gebrannt. Katholiken tolerieren eher traditionelle und auch buddhistische Vorstel-
lungen, selbst eine interkonfessionelle Heirat wird nicht ausgeschlossen. Ihre religi-
ösen Grenzen sind durchlässiger, sie können noch magische Formeln wie beim 
Schwerttanz (re nà) benutzen und gleichzeitig Angehörige der katholischen Kirche 
sein. Nach der Reisernte begehen Traditionalisten und Katholiken oftmals die je-
weiligen Zeremonien gemeinsam. Sae bu cho ist eine Art Dankzeremonie, die im 
Haus vor dem ersten Reisessen stattfindet, dem khi tschü, das Festbinden der 
menschlichen Seele folgt. Die Katholiken feiern anschließend ihr Erntedankfest in 
der Kirche. Katholiken handhaben ihren Glauben toleranter als Protestanten. Dies 
hat seine Ursache im Zweiten Vatikanischen Konzil von 1962 bis 1965, in dem zu 
mehr Toleranz gegenüber nicht-christlichen Religionen aufgerufen wurde. Katholi-
ken entwickelten die Idee der Reisspende an ärmere Dörfer, unabhängig von der 
Glaubenszugehörigkeit der Bewohner. Dadurch schaffen sie eine emotionale Ver-
bindung, bei der die Religion keine Bedeutung hat. Die ersten katholischen Missio-
nare attestierten den Karen einen "religiösen Geist" und bezeichneten sie als frei von 
der Ursünde. Diese Einschätzung ähnelt der der Baptisten und präsentiert die Karen 
als ein für das Christentum prädestiniertes Volk. Doch die religiösen Grenzen der 
Katholiken sind durchlässiger als die der Protestanten. 
Im Gegensatz zum in Burma herrschenden Antagonismus zwischen buddhistisch-
burmesischen Militärs und den, zumindest in der Führung, christlichen Karen-Re-
bellen wird von den Karen-Christen Thailands der Gegensatz zum Thai-
Buddhismus nicht prononciert. Das Königshaus beispielsweise, das ein wesentliches 
Symbol der Thai-Nation darstellt, wird von ihnen genauso verehrt. Allerdings 
äußerten christliche Gesprächspartner unverhohlen ihre Kritik am Fehlverhalten 
buddhistischer Mönche, das in den Medien zurzeit der Feldforschung veröffentlicht 
wurde, um ihrerseits die christliche Moral zu betonen. Erstaunlich sind die geringen 
Kenntnisse vieler Christen über den Buddhismus, dem immerhin 90% der 
Bevölkerung Thailands angehören. Dies bestärkt die These der getrennten religiösen 
Sphären, deren Grenzen selten überschritten werden. Einigendes Moment aller 
Religionen wiederum ist der Glaube an Geister. Für die Christen haben die Geister 
allerdings keine Macht mehr, ihnen werden keine Opfer mehr dargebracht. 
Traditionelle und buddhistische Riten werden einerseits mehr auf individueller 
Ebene vollzogen, andererseits gibt es wichtige das ganze Dorf und die Solidarität 
seiner Einwohner betreffende Ereignisse wie z.B. das Neujahrsfest (lü dä poh chaw) 
zu Ehren des "Herrn des Landes", das der hi kho (Dorfpriester) ausrichtet. Neben 
dem hi kho gibt es noch andere rituelle Experten (serà), die beispielsweise für die 
Krankendiagnose und Heilung verantwortlich sind. Obwohl der Ahnenkult matrili-
near ausgerichtet ist und die Frauen für die Aufzucht der Opfertiere wie Hühner und 
Schweine verantwortlich sind, bringen ausschließlich Männer die Opfer dar. 
Der Gottesdienst bei den Baptisten wird nicht nur von Pastoren oder Laienpredi-
gern, sondern auch von den Gemeindemitgliedern einschließlich der Frauen gestal-
tet, die zudem in Frauengruppen organisiert sind, bei deren Treffen auch religiöse 
Inhalte auf dem Programm stehen. Somit sind protestantische Frauen stärker in 
religiöse Aktivitäten eingebunden als traditionelle Religion oder Buddhismus prak-
tizierende Frauen. 



 Ethnische Identität bei den Sgaw-Karen 31 

31 

Der Gottesdienst, besonders in der protestantischen Form, orientiert sich an westli-
chem Vorbild. Übernommen wurde die strenge Disziplin, die auch für Kinder wäh-
rend der Predigt Ruhe fordert. Die Geschichten aus dem Alten oder Neuen Testa-
ment entstammen einem anderen Kulturkreis. Die Sprache während des Gottes-
dienstes ist allerdings ausnahmslos Karen. Je nach Religion haben sich neue Wort-
schöpfungen bei den Sgaw-Karen ergeben (Chumpol Maniratanavongsiri 1997). 

Die Anbindung von Religion an ethnische Identität 
Die religiöse Identität als Buddhist ist getrennt von ethnischer Identität zu sehen, 
obwohl der Gebrauch der Thai-Sprache in religiösen Angelegenheiten eine Integra-
tion in die Thai-Gesellschaft fördert wie es auch bei den Schulen der Fall ist. Reli-
gion ist kein Abgrenzungsmerkmal. 
Eine auf der traditionellen Religion basierende Identität bindet sich demgegenüber 
stärker an ethnische Abgrenzung, weil die spezifischen traditionellen religiösen 
Formen, beispielsweise die elaborierten Riten des Ahnenkults, ein distinktives 
Merkmal der Karen-Kultur sind. Die traditionelle religiöse Exklusivität ist aber 
schwächer ausgeprägt als die Exklusivität des Protestantismus. In keinem Interview 
mit aw chä-Praktizierenden wurde geäußert, dass alleine die traditionelle Religion 
als wichtigstes Erbe für eine Identität als Karen erhalten bleiben müsse. 
Die Grenzen der religiösen Identität bei Baptisten und anderen Protestanten sind 
relativ fest. Christliche Inhalte, obwohl aus einem anderen Kulturkreis stammend, 
werden gleichwohl in Sgaw-Karen tradiert, was wiederum eine ethnische Abgren-
zung verstärkt. Besonderen Wert wird auf die eigene Schrift, Sgaw-Sprache und 
traditionelle Kleidung gelegt.19 Baptisten betonen ihre spezifischen ethnischen Tra-
ditionen mit Ausnahme traditioneller religiöser Praktiken. Man trifft also eine Un-
terscheidung zwischen Religion und traditioneller Kultur. Die Moral der Karen 
gegenüber anderen ethnischen Gruppen wird hervorgehoben. Der Stolz auf die ei-
gene ethnische Gruppe, die eine Art von Urchristen ist, deren Bibel sogar in ihre 
eigene Sprache übersetzt wurde, bildet ein Gegengewicht zur Marginalisierung der 
Karen innerhalb der Thai-Gesellschaft. Einen gewissen Einfluss haben auch protes-
tantische Karen-Flüchtlinge aus Burma, die in Grenzdörfern als Missionare oder 
Pastoren arbeiten und bei denen das Christentum zu einem wesentlichen Abgren-
zungsmerkmal gegenüber buddhistischen Burmesen wurde. 
Bei Katholiken ist die Verbindung ethnischer mit religiöser (christlicher) Identität 
weniger ausgeprägt als bei den Protestanten. Es werden mehr Kontakte zu Christen 
anderer ethnischer Gruppen gesucht. Es gibt aber keine panchristliche Identität der 
Katholiken. 

                                                           
19  Dies trifft auch für die Anhänger der traditionellen Religion zu. Während aw chä zelebriert wird, 

sollten alle Teilnehmer des Rituals ihre traditionelle Kleidung tragen. Dennoch sind es die protes-
tantischen Christen, die den größten Wert auf Sprache und traditionelle Kleidung als Abgren-
zungsmerkmale legen. 



32 Roland Platz 

Soziale Netzwerke und Konflikte 
In multireligiösen Dörfern siedeln die Bewohner tendenziell analog ihrer Glaubens-
zugehörigkeit. Verwandte Haushalte, die meist der gleichen Religion angehören, 
leben bevorzugt in Nachbarschaft zueinander. Manchmal kommt es zu einer be-
wussten Separierung der protestantischen Christen innerhalb eines Dorfes oder, 
zumindest in der Vergangenheit, in der genügend Land zur Verfügung stand, gar zu 
einer Dorfneugründung. 
Reziproke Arbeitsgruppen sind nicht unbedingt religiös ausgerichtet, wobei es 
Probleme damit geben kann, dass protestantische Christen nicht mehr an traditio-
nellen, mit dem Reisanbau verbundenen Ritualen teilnehmen dürfen. In Interviews 
wird dem aber kein allzu großer Wert beibemessen, mit dem Argument, dass auch 
die nicht-christlichen Familien jede für sich ihre Zeremonien abhalten und die ge-
meinsame Hilfe bei der Reisernte trotz unterschiedlichen Glaubens nicht in Frage 
steht. 
Die Dorfsolidarität ist da am größten, wo nur eine Religion herrscht, weil keine 
religiös begründeten Konflikte entstehen können und wichtige Rituale gemeinsam 
begangen werden. Eine Bewohnerin eines der rein christlichen Dörfer äußerte im 
Interview, wenn Buddhisten oder Anhänger des Ahnenkults in ihrem Dorf leben 
wollten, dann hätten sie sich nach den christlichen Vorstellungen zu richten, wie 
zum Beispiel am Sonntag nicht zu arbeiten und keine Geschäfte zu tätigen. Ein 
baptistischer Pastor äußerte die Sorge, dass Traditionalisten im Glauben noch nicht 
konsolidierte Christen beeinflussen könnten. Der Zusammenhalt in rein christlichen 
(in diesem Fall protestantisch-baptistischen) Dörfern ist am stärksten.20 Die Ursache 
liegt in den regelmäßigen kirchlichen Zusammenkünften neben dem Gottesdienst 
am Sonntag, die mehrmals die Woche stattfinden und an denen mehr oder weniger 
das gesamte Dorf beteiligt ist. Junge Christen sind im Vergleich zu gleichaltrigen 
Buddhisten oder Traditionalisten in religiösen Angelegenheiten engagierter. 
Die in Interviews geäußerte Frage nach Konflikten wird fast immer als gegen-
standslos zurückgewiesen. In der Kultur der Karen gilt es, Konflikte zu vermeiden. 
Deshalb werden sie als bedeutungslos dargestellt. Gleichwohl existieren sie, ob sie 
vor der Öffentlichkeit versteckt werden oder nicht. Bei der Frage nach dem Verhält-
nis der Religionen untereinander wird immer betont, man besuche gegenseitig Feste 
und helfe bei deren Vorbereitungen. Doch letztlich entsprechen diese Aussagen 
mehr einem Wunschdenken als der Realität. Ein Grund möglicher Konflikte ist der 
innerfamiliäre Druck nach einheitlicher Religion. Vor allem protestantische Christen 
versuchen Familienmitglieder und andere Dorfbewohner, von ihrer Religion zu 
überzeugen. Eine alte Frau buddhistischen Glaubens räumte nach einem längerem 
Gespräch ein, dass sie sich unwohl fühle im Haus ihres verheirateten Sohnes, bei 
dem sie lebt, da man sie ständig vom Christentum zu überzeugen versuche und man 
erwarte, dass sie an den Gebeten vor dem Essen teilnähme. Der ehemalige Headman 
eines der christlichen Dörfer kann nicht akzeptieren, dass eine seiner Töchter offi-

                                                           
20  Generell gilt eine Verbundenheit der Karen mit ihrem Dorf bzw. Territorium (kaw), das mehrere 

Karen-Dörfer mit einschließt. Sichtbarer Ausdruck dieser Verbundenheit ist die Verehrung des 
"Herrn des Landes" (thi k'sa kaw k'sa), der das Dorf schützt. 



 Ethnische Identität bei den Sgaw-Karen 33 

33 

ziell den christlichen Glauben abgelegt hat, um mit ihrem buddhistischen Shan-
Ehemann in dessen Dorf zu leben. Ein baptistisches Ehepaar in einem Dorf beklagt, 
dass ihr Sohn, der zum Buddhismus konvertierte und im Nachbardorf lebt, nicht 
mehr oft seine Eltern besuche. Sie hoffen, er möge zu seinem Glauben zurückfin-
den. Doch insistierende Missionsversuche werden von einem Teil der Nicht-Chris-
ten immer wieder als Einmischung in persönliche Angelegenheiten angesehen und 
zurückgewiesen. In einem von Buddhisten und Traditionalisten bewohnten Dorf 
wurden die Häuser, in denen sich missionierende Christen aufhielten, mit Steinen 
beworfen. Christen wird von den Anhängern der anderen Religionen oft unterstellt, 
dass sie von ihrer Kirche materiell unterstützt würden und deshalb eine bessere 
ökonomische Position einnähmen. 
In einem der multikonfessionellen Untersuchungsdörfer wurden die christliche 
Headman-Familie und ihre Verwandten von einem Teil der buddhistischen Haus-
halte des Dorfes mit Argwohn betrachtet, weil sie zu mächtig seien und wiederum 
von christlichen Familien im Nachbardorf unterstützt würden. Christen wird 
manchmal von buddhistischer Seite vorgeworfen, die Religion der farang



34 Roland Platz 

ist es die Macht Gottes, die die Christen beschützt und die den Geistern überlegen 
ist. Auf lokale Geister muss keine besondere Rücksicht genommen werden. Die 
geografische Nähe von Dörfern zum Tiefland, verbunden mit größeren Vermark-
tungschancen von Cash Crops, ist verantwortlich für ökonomische Innovationen 
und weniger das religiöse Bewusstsein, das Innovationen fördern oder behindern 
könnte. Traditionelles Wissen, das schonenden Umgang mit den Ressourcen pro-
pagiert, hat auch in konfessionsungebundene NGOs Eingang gefunden, die sich 
unter anderem mit Agrartechniken der Karen befassen. 
Die christlichen Haushalte im Untersuchungsgebiet weisen keinen höheren Lebens-
standard auf als buddhistische oder traditionalistische. Relativer Wohlstand und 
relative Armut ziehen sich quer durch alle Religionen. Einzig sehr isolierte nicht-
christliche Dörfer, die bisher keinerlei Unterstützung durch irgendwelche Institutio-
nen erfahren haben, fallen durch ihre besondere Armut auf. Hygiene- und Gesund-
heitserziehung, die von Christen initiiert werden, sind partiell sichtbar in 
christlichen Dörfern. Es kann aber kein Innovationsschub durch eine Art 
protestantischer Ethik festgestellt werden. Die Kirchen sind nicht mehr die einzigen 
Helfer. Mittlerweile gibt es staatliche Stellen sowie NGOs, die punktuell Hilfe 
leisten. 

Die Bedeutung urbaner religiöser Netzwerke 
Bei den Tausenden von Karen-Migranten, die in Chiangmai, der größten Stadt 
Nordthailands temporär oder dauerhaft leben, existieren keine ausschließlich reli-
giös motivierte soziale Netzwerke. Religion sowie ethnische Zugehörigkeit bilden 
jedoch wesentliche Kategorien der Abgrenzung. In Huai Gäo, einer der Migranten-
siedlungen am Stadtrand Chiangmais mit 40 Karen-Familien, sind bis auf drei Haus-
halte alle Baptisten. In der Migrantensiedlung Nong Pha Krang unweit des Bahn-
hofs, in der 10 Familien leben, ist nur ein Haushalt buddhistisch. Das sollte die Be-
deutung der religiösen Zugehörigkeit unterstreichen. Gerade das Christsein stellt ein 
wesentliches Unterscheidungsmerkmal gegenüber den ethnischen Thais dar. Die 
Kirchengemeinde ist ein Mittelpunkt sozialen Lebens. 
In Chiangmai gibt es zwei Karen-Baptisten-Kirchen, die übrigen zahlreichen Kir-
chen sind ethnisch gemischt. Alleine in der Provinzhauptstadt Mae Hong Son, die 
etwa 10.000 Einwohner hat, gibt es eine katholische Kirche, die Finnland Pente-
costal Church mit zwei Missionarsfamilien und ca. 30 Mitgliedern, die Korean 
Church, Hope of God-Kirche (vor allem für Hmong) und eine Kirche der Overseas 
Mission Fellowship (vor allem für Shan). Es gibt keine explizite Karen-Kirche, die 
Predigten sind auf Thai, aber die Karen benutzen auch in ihre Sprache übersetzte 
Bibeln. Eindeutig ist, dass in ethnisch geschlossenen Kirchen wie die des Karen 
Baptist Convention die Sprache der Sgaw-Karen tradiert wird. Sie stellt ein Element 
des kirchlichen Lebens dar, während sie in der religiösen Praxis der Buddhisten 
keine Rolle spielt. Sprachverlust wird von christlicher Seite meist den buddhisti-
schen Karen attestiert. Traditionelle Rituale werden in der Stadt nicht mehr prakti-
ziert, da sie untrennbar mit dem agrarisch geprägten Dorfleben verbunden sind. 
Folglich werden sie durch thai-buddhistische Rituale ersetzt. 



 Ethnische Identität bei den Sgaw-Karen 35 

35 

Die Wichtigkeit ethnischer Identität bei Migranten ist auch von der sozialen Stel-
lung abhängig. Je gebildeter die Migranten, desto mehr sind sie zu situativen Wech-
seln ethnischer Identität fähig und ihre Siedlungsweise ist weniger ethnisch deter-
miniert. 

Schlussfolgerungen 
Die Karen befinden sich im Spannungsfeld zwischen christlicher Missionierung und 
thai-buddhistischer Integration. Zwei Hochreligionen stehen in Konkurrenz zu ein-
ander, wobei Protestanten den Standpunkt absoluter religiöser Wahrheit beanspru-
chen. 
Dennoch besteht nach wie vor eine gemeinsame ethnische Abgrenzung der Sgaw-
Karen gegenüber anderen ethnischen Gruppen. Sgaw-Karen haben nach eigenen 
Aussagen eine sich von den Thais und anderen unterscheidende spezifische Kultur 
und Sprache, selbst wenn sie unterschiedliche Religionen praktizieren. Der eigenen 
ethnischen Gruppe kann man trauen, den anderen, vor allem den Thais jedoch nicht. 
Religiöse Unterschiede bewirken aber intraethnische Abgrenzungen, die die religi-
öse Identität zu einem wesentlichen Unterscheidungsmerkmal machen können. Es 
existieren unterschiedliche religiös definierte Weltbilder, verschiedene religiöse 
Erfahrungen, exklusive Praktiken, ein voneinander abweichendes Verhältnis gegen-
über traditionellem Wissen und letztlich unterschiedliche Anbindung von religiöser 
an ethnische Identität. Oftmals kommt es zu einer räumlichen Separierung analog zu 
religiös definierten Grenzen. Protestantische Christen bevorzugen endogame Heira-
ten. Für protestantische Christen ist die christliche Religion die allen anderen über-
legene. Der Mythos von den Karen als urchristliches Volk wird von den Protestan-
ten rezipiert und festigt damit religiöse Grenzen auch innerhalb der eigenen ethni-
sche Gruppe. 
Wenn insbesondere die Baptisten das Christentum an ethnische Identität binden und 
sich für den Erhalt von Sprache und Schrift einsetzen, während sich Buddhisten 
stärker assimilieren, könnte die ethnische Kategorie Karen zunehmend exklusiver 
mit dem Christentum assoziiert werden. Das Christentum verstärkt religiöse und 
damit auch ethnische Grenzen, wenn die beiden Kategorien zusammen fallen.21 Für 
die Buddhisten bleibt nur eine ethnische Abgrenzung gegenüber den Thais, die nicht 
durch eine distinktive Religion verstärkt werden kann. 
Religiöse Konflikte in der Sgaw-Karen-Gesellschaft werden negiert, sind aber 
gleichwohl vorhanden. Spannungen zwischen Katholiken und Buddhisten/Tradi-
tionalisten sind seltener als zwischen Protestanten und den Nicht-Christen. 
                                                           
21  In Burma, wo das Verhältnis zwischen Karen und Burmesen von starker Opposition geprägt ist, die 

zu einem seit 1949 andauernden bewaffneten Kampf um Autonomie führte, hat letztlich die religiöse 
Zugehörigkeit eine Spaltung der Karen National Union (KNU) bewirkt. Ein Teil der mehrheitlich 
buddhistischen einfachen Soldaten revoltierte 1994 mit Unterstützung eines verehrten Pwo Karen-
Mönches gegen die christliche Führungselite der KNU und kooperiert fortan unter dem Namen 
Democratic Kayin Buddhist Army (DKBA) mit der burmesischen Armee. Dabei hat es allerdings die 
burmesische Führung geschickt verstanden, die bestehenden Konflikte zwischen den Konfessionen 
zu verstärken (vgl. Gravers 1999; McCascill 1997). Eine Übertragung auf thailändische Verhältnisse 
ist keinesfalls gegeben. 



36 Roland Platz 

Auffallend ist, dass selbst urbane Migranten, nicht nur in ethnisch, sondern zumin-
dest partiell in religiös definierten Siedlungen wohnen. Doch solange religiöse Dif-
ferenzen nicht instrumentalisiert werden, überlagert das religiöse Bekenntnis nicht 
die ethnische Zugehörigkeit. 

Literatur 
Banks, David, 1976: "Introduction", in: David Banks (Hrsg.): Changing Identities in Modern Southeast 

Asia, The Hague, Paris, S. 1-3 
Barth, Fredrik, 1969: "Introduction", in: F. Barth (Hrsg.): Ethnic Groups and Boundaries, Bergen, Oslo, 

S. 9-38 
Bechert, Heinz, 1967: Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Ländern des Theravadabuddhismus, 

Wiesbaden 
Brackney, William H., 1988: The Baptists, Westport 
Bradley, David, 1983: "Identity. The Persistence of Minority Groups", in: John McKinnon/Wanat 

Bhruksasri (Hrsg.): Highlanders of Thailand, Kuala Lumpur, S. 46-55 
Chumpol Maniratanavongsiri, 1997: "Religion and Social Change. Ethnic Continuity and Change among 

the Karen in Thailand", in: Don McCaskill/Ken Kampe (Hrsg.): Development or Domestication? 
Indigenous Peoples of Southeast Asia, Chiangmai, S. 237-267 

Cohen, Abner, 1974: "Introduction", in: Abner Cohen (Hrsg.): Urban Ethnicity, London, S. IX-XXIV 
De Vos, George/Lola Romanucci-Ross, 1982: "Ethnicity. Vessel of Meaning and Emblem of Contrast", 

in: ebd. (Hrsg.): Ethnic Identity. Cultural Continuities and Change, Chicago, S. 363-390 
Despres, Leo A., 1975: "Toward a Theory of Ethnic Phenomena", in: L.A. Despres (Hrsg.): Ethnicity and 

Resource Competition in Plural Societies, The Hague, Paris, S. 187-207 
Elwert, Georg, 1989: "Ethnizität als theoretisches und empirisches Konstrukt", in: Peter Waldmann/G. 

Elwert (Hrsg.): Ethnizität im Wandel, Saarbrücken, Fort Lauderdale, S. 21-60 
Epstein, A.L., 1978: Ethos and Identity. Three Studies in Ethnicity, London 
Geertz, Clifford, 1963: "The Integrative Revolution. Primordial Sentiments and Civil Polities in the New 

States", in: C. Geertz (Hrsg.): Old Societies and New States, New York, S. 105-157 
Gravers, Mikael, 1999: Nationalism as Political Paranoia in Burma, Richmond 
Greeley, Andrew M., 1974: Ethnicity in the United States. A Preliminary Reconnaissance, New York 
Hayami, Yoko, 1995: Ritual and Religious Transformation among Sgaw Karen of Northern Thailand. 

Implications on Gender and Ethnic Identity, Ann Arbor 
Hayami, Yoko, 1996: "Karen Tradition According to Christ or Buddha. The Implications of Multiple 

Reinterpretations for a Minority Ethnic Group in Thailand", in: Journal of Southeast Asian Studies, 
27 (1996) 2, S. 334-349 

Hinton, Peter, 1979: "The Karen, Millennnialism, and the Politics of Accomodation to Lowland States", 
in: Charles F. Keyes (Hrsg.): Ethnic Adaption and Identity. The Karen on the Thai Frontier with 
Burma, Philadelphia, S. 81-94 

Hinton, Peter, 1983: "Do the Karen really exist?", in: John McKinnon/Wanat Bhruksasri (Hrsg.): High-
landers of Thailand, Kuala Lumpur, S. 155-168 

Höllmann, Thomas O., 1992: "Kritische Gedanken zum Ethnos-Begriff in der Völkerkunde am Beispiel 
festländisch-südostasiatischer Bevölkerungsgruppen", in: Tribus, 41 (1992), S. 177-186 

Hovemyr, Anders P., 1989: In search of the Karen King. A Study in Karen Identity with Special Reference 
to the 19th Century Karen Evangelism in Northern Thailand, Uppsala 

Hyung-Jun, Kim, 1998: "Unto you your Religion and unto Me My Religion. Muslim – Christian 
Relations in a Javanese Village", in: Sojourn, Journal of Social Issues in Southeast Asia, 13 (1998) 1, 
April 1998, S. 62-85 

Iijima, Shigeru, 1979: "Ethnic Identity and Sociocultural Change among Sgaw-Karen in Northern Thai-
land", in: Charles F. Keyes (Hrsg.): Ethnic Adaption and Identity. The Karen on the Thai Frontier 
with Burma, Philadelphia, S. 99-118 

Isaacs, Harold R., 1975: Idols of the Tribe. Group Identity and Political Change, New York 
Isajiw, Wsevolod W., 1974: "Definitions of Ethnicity", in: Ethnicity, 1 (1974), S. 111-124 
Jacobson, Jessica, 1997: "Religion and ethnicity. Dual and alternative sources of identity amoung young 

British Pakistanis", in: Ethnic and Racial Studies, 20 (April 1997) 2, S. 238-256 
Kammerer, Cornelia Ann, 1990: "Customs and Christian conversions among the Akha highlanders of 

Burma and Thailand", in: American Anthropologist, 17 (1990) 2, S. 277-291 



 Ethnische Identität bei den Sgaw-Karen 37 

37 

Kammerer, Cornelia Ann, 1996: "Discarding the Basket. The Reinterpretation of Tradition by Akha 
Christians", in: Journal of Southeast Asian Studies, 27 (1996) 2, S. 320-333 

Keyes, Charles F., 1979: "Introduction", in: Charles F. Keyes (Hrsg.): Ethnic Adaption and Identity. The 
Karen on the Thai Frontier with Burma, Philadelphia, S. 1-23 

Keyes, Charles F., 1987: Thailand. Buddhist Kingdom as Modern Nation-State, Boulder 
Keyes, Charles F., 1993: "Why the Thai are not Christians. Buddhist and Christian Conversion in Thai-

land", in: Robert W. Hefner (Hrsg.): Conversion to Christianity. Historical and Anthropological Per-
spectives on a Great Transformation, University of California Press, Berkeley, Los Angeles, Oxford, 
S. 259-283 

Keyes, Charles F., 1996: "Being Protestant Christians in Southeast Asian Worlds", in: Journal of 
Southeast Asian Studies, 27 (1996) 2, S. 280-292 

Kunstadter, Peter, 1978: "Subsistence Agricultural Economies of Lua and Karen Hill Farmers, Mae 
Sariang District, Northwestern Thailand", in: Peter Kunstadter et al. (Hrsg.): Farmers in the Forest, 
Honolulu, S. 74-131 

Kunstadter, Peter, 1979: "Ethnic Group, Category, and Identity", in: Charles F. Keyes (Hrsg.): Ethnic 
Adaption and Identity. The Karen on the Thai Frontier with Burma, Philadelphia, S. 119-63 

Kunstadter, Peter, 1983: "Highland Populations in Northern Thailand", in: John McKinnon/Wanat 
Bhruksasri (Hrsg.): Highlanders of Thailand, Kuala Lumpur, S. 15-45 

Leach, Edmund R., 1970: Political systems of Highland Burma, (2.Auflage), London 
Lehman, F.K., 1967: "Ethnic Categories in Burma and the Theory of Social Systems", in: Peter Kunstad-

ter (Hrsg.): Southeast Asian Tribes, Minorities, and Nations, Vol 1, Princeton, S. 93-124 
Liepe, Lars, 1996: "Burmas langer Marsch in die Moderne", in: Roland Platz/Gerd Rieger (Hrsg.): 

Südostasien im Wandel, Stuttgart, S. 72-81 
McCaskill, Don, 1997: "Divide and Conquer. Factionalism, Opportunism and the Fall of Manerplaw", in: 

Don McCaskill/Ken Kampe (Hrsg.): Development or Domestication? Indigenous Peoples of 
Southeast Asia, Chiangmai, S. 602-609 

Mischung, Roland, 1984: Religion und Wirklichkeitsvorstellungen in einem Karen-Dorf Nordwestthai-
lands, Wiesbaden 

Mischung, Roland, 1986: Environmental "Adaptation" among upland peoples of Northern Thailand. A 
Karen/Hmong (Meo) Case Study, Final Research Report to the NRCT, Chiangmai 

Orywal, Erwin/K. Hackstein, 1993: "Ethnizität: Die Konstruktion ethnischer Wirklichkeiten", in: Thomas 
Schweizer et. al.: Handbuch der Ethnologie, Berlin, S. 593-609 

Pieh, Eleonore, 1998: Fight like David – Run like Lincoln. Die politischen Einwirkungen des protestan-
tischen Fundamentalismus in den USA, Münster 

Phya Anuman Rajadhon, 1986: Popular Buddhism in Siam and other Essays on Thai Studies, Bangkok 
Platz, Roland, 1999: "Migration und ethnische Identität", in: Internationales Asienforum, 30 (1986) 3-4, 

S. 295-312 
Platz, Roland, 2000: Persistenz und Wandel ethnischer Identität. Die Bedeutung der Migration am 

Beispiel von Lisu und Karen in Nordthailand, Bonn 
Proschan, Frank, 1997: "'We are all Kmhmu, just the same.' Ethnonyms, ethnic identities, and ethnic 

groups", in: American Ethnologist, 24 (Februar 1997) 1, S. 91-113 
Renard, Ronald D., 1980: Kariang: History of Karen-T'ai Relations from the beginnings to 1923, Univ. of 

Hawaii 
Rosen, Lawrence, 1984: Bargaining for Reality. The Construction of Social Relations in a Muslim 

Community, Chicago 
Sanit Wongprasert, 1988: "Impact of the Dhammacarik Bhikkhus' Programme on the Hilltribes of Thai-

land", in: K.M. de Silva et. al. (Hrsg.): Ethnic Conflict in Buddhist Societies. Sri Lanka, Thailand and 
Burma, Boulder, S. 126-137 

Schneckener, Ulrich, 1997: "Subjekte kollektiver Selbstbestimmung. Ethnien, Nationen, Staaten", in: 
Peripherie, 17. Jg. (August 1997) 67, S. 28-45 

Schober, Juliane, 1995: "The Theravada Buddhist Engagement with Modernity in Southeast Asia. 
Whither the Social Paradigm of the Galactic Polity", in: Journal of Southeast Asian Studies, 26 
(1995) 2, S. 307-325 

Schriek, Ellen/H.W. Schmuhl (Hrsg.), 1997: Das andere Mexiko. Indigene Völker von Chiapas bis Chih-
mahua, Gießen 

Scott, George M. Jr., 1990: "A Resynthesis of the primordial and circumstantial approaches to ethnic 
group solidarity. Towards an explanatory model", in: Ethnic and Racial Studies, 13 (1990) 2, S. 147-
171 

Shils, Edward, 1957: "Primordial, Personal, Sacred, and Civil Ties", in: British Journal of Sociology, S. 
13-145 



38 Roland Platz 

Smalley, William A., 1994: Linguistic Diversity and National Unity. Language Ecology in Thailand, 
University of Chicago Press 

Sombsoon Suksamran, 1982: Buddhism and Politics in Thailand, Singapore 
Sompob Lajaroj, 1992: Karen Socio Economic Environment, Tribal Research Institute, Chiangmai 
Sulak Sivaraksa, 1984: "Buddhism and Society. Beyond the Present Horizon", in: B.J. Terwiel: Buddhism 

and Society in Thailand, Gaya, S. 97-119 
Tapp, Nicholas, 1989: "The Impact of Missionary Christianity upon Marginalized Ethnic Minorities", in: 

Journal of Southeast Asian Studies, 20 (März 1989) 1, S. 70-95 
Tribal Research Institute, 1989: Statistische Angaben zur Minderheitenbevölkerung, Chiangmai, unver. 
Tribal Research Institute, 2001: Tribal Population Summary in Thailand, Statistische Angaben zur 

Minderheitenbevölkerung, Chiangmai, unver. 
Wallman, Sandra, 1979: Ethnicity at work, London 
Yoshimatsu, Kumiko, 1989: The Karen World. The Cosmological and Ritual System of the Sgaw Karen 

in Northwestern Chiang Mai Province, Final Research Report, Chiangmai 


