ASIEN, (Oktober 2002) 85, S. 19-38

Christentum und Buddhismus als Antagonisten?
Religion und ethnische | dentitét bel den Sgaw-K aren
in Nordthailand

Roland Platz

The influence of Christianity in Sgaw-Karen communities of Northern Thailand
is growing. Baptists and Catholics are the most important Christian denomina-
tions. Protestant churches reject the traditional religion, but insist on the core
elements of their distinct culture to support their ethnic separation. Catholics are
more tolerant, their religious boundary is more permeable. Thai-Buddhism is
still marginal but growing in Karen villages, reducing traditional beliefs par-
ticularly ancestor worship. Buddhism as a feature of the dominant Thai culture
contributes to the integration of Buddhist Karen into mainstream society. Despite
conflicts between Christians and Non-Christians, differing attitudes by the
various Christian denominations towards Karen tradition and intra-ethnic dis-
sociation based on religion, a distinctive Karen ethnic identity persists irrespec-
tive of religion. Religious and ethnic identity are associated differently, however,
according to religion.

"Was glaubst Du, welche Religion ist die beste?' Nicht selten wurde mir wahrend
der Feldforschungen diese Frage gestellt. Die Karen nehmen Religion ernst, aber
Fanatiker sind selten anzutreffen.

Neben der ethnischen Abgrenzung der Sgaw-Karen in Nordthailand verlaufen auch
intraethnische Grenzlinien, die sich an den Religionen Christentum und Buddhismus
orientieren. Die christliche Identitét verstarkt eine Abgrenzung gegentiber der domi-
nanten Thai-Gesellschaft, der Buddhismus bewirkt eher das Gegenteil. Im Folgen-
den wird dargelegt, wie sich die Religionen auf die ethnische Identitét auswirken
und wie sich Christentum und Buddhismus gegentiber traditionellen religidsen In-
halten darstellen. Es geht auch um die Frage, ob die Annahme des Christentums eine
Verénderung des traditionellen dkologisch orientierten Welthildes der Karen be-
wirkt. Dartber hinaus werden die Missionstdtigkeiten beider Glaubensrichtungen
kurz skizziert.

Der Beitrag basiert auf einem von der Deutschen Forschungsgemeinschaft finan-
zZierten zweijahrigen Forschungsprojekt, das im Oktober 1999 begann und sich Uber
zwel halbjahrliche Forschungsperioden in Thailand erstreckte. Insgesamt wurden
vier Hauptuntersuchungsdorfer fir die Studie ausgewahlt. Dazu wurden flUnf
weitere Orte, die sich in der jeweiligen Nachbarschaft befinden, zu sporadischen
kurzen Aufenthalten aufgesucht. Die fur die Forschung relevanten Dérfer liegen in
der Provinz Mae Hong Son, im Muang- und Pai-Distrikt und in der Provinz
Chiangmai, Distrikt Mae Chaem und Distrikt Mae Wang. Die Dorfer sind entweder



20 Roland Platz

ausschliefdlich buddhistisch (in Verbindung mit traditionellen religidsen Elementen),
christlich oder haben gemischte religidse Populationen. Interviews mit Migranten
wurden in Chiangmai und Mae Hong Son durchgefiihrt. Als Forschungsmethoden
dienten die teilnehmende Beobachtung und verschiedene Interviewformen, vor
allem unstrukturierte Interviews.

DieKaren

Der Begriff "Karen" bezeichnet diverse, miteinander verwandte ethnische Gruppen.
Die Sgaw und Pwo, die beiden Hauptgruppen der Karen in Thailand, umfassen
350.000 der insgesamt 750.000 Angehérigen von Minoritéten in Nordthailand (Tri-
bal Research Institute 2001). Kayah, Palaung und Taungthu (Pa-O) werden eben-
falls zu den Karen gezahlt, wobei nur wenige Tausend in Thailand leben. In Burma
siedeln ca. 2,5 bis 4,5 Millionen Karen (s. Hayami 1995:336; Liepe 1996:75).! Die
verschiedenen Sprachen der einzelnen Gruppen bilden eine eigene ethno-linguisti-
sche Kategorie innerhab der tibeto-burmanischen Sprachfamilie. Die kulturellen
Affinitéten sind am groften zwischen Sgaw und Pwo. Die Untersuchung bezieht
sich auf die Sgaw-Karen (Selbstbezei chnung: P'ganyaw = Mensch).

Die Karen sind spétestens im 18. Jahrhundert von Burma nach Thailand eingewan-
dert. Manche Theorien gehen sogar davon aus, dass sie schon vor den Thais in der
Region lebten (s. Hovemyr 1989:68f.). Ihre Siedlungsgebiete in Thailand liegen vor
allem in den Provinzen Mae Hong Son und Tak sowie im westlichen Teil der Pro-
vinz Chiangmai. Zu den Thai-Nachbarn bestanden kontinuierliche Handelsbezie-
hungen und seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts auch paternalistische Be-
ziehungen zu den damaligen Prinzen des Lanna-Reiches in Chiangmai. Zunéchst
Schwendbau betreibende Subsistenzreisbauern haben die Karen seit Beginn des 20.
Jahrhunderts zusitzlich den Anbau von Nassreis iibernommen. Die Okonomie der
Karen zeichnete sich stets durch riicksichtsvolle Bewirtschaftung der nattirlichen
Ressourcen aus. Die Karen in Thailand bildeten im Gegensatz zu den in Burma
lebenden Karen nie staatliche Ingtitutionen, die Dérfer sind autonome Einheiten.
Der traditionelle Dorffihrer ist der hi kho (Dorfpriester), der nur eingeschrénkte
Autoritét geniefdt. Er hat jedoch eine rituelle Bedeutung als Verbindung zum thi k'sa
kaw k'sa, dem "Herrn des Landes', der die Bewohner des Dorfes schiitzen soll.
Heute gibt es einen gewahiten Headman. Die Sgaw-Karen haben eine bilaterale
Deszendenz und matrilokale Residenzregeln (s. Hayami 1995; Keyes 1979;
Kunstadter 1978; Mischung 1984; Renard 1980).

Die Religionszugehdrigkeit der Karen wird Klassifiziert in christlich, buddhistisch
und traditionell.? Allgemein wird bei den Sgaw-Karen in Thailand von einem Anteil

Beide Autoren beziehen sich auf den Census von 1983 (1983 Population Census, published by the
Immigration and Manpower Department in 1986, Rangun).

Die Trennlinie zwischen Buddhisten und Traditionalisten verschwimmt, da der Buddhismus bei den
Karen in synkretistischer Form auftritt. Ein wesentliches Merkmal der Traditionalisten, das sie von
den Buddhisten unterscheidet, ist die Austibung des Ahnenkults (aw cha, s.u.). Eine Erhebung des
Tribal Research Institutes von 1977 zahlte fur die Sgaw-Karen 42,9% Traditionalisten (Animisten
genannt), 38,4% Buddhisten und 18,3% Christen (Kunstadter 1983:25). 1989 wurden bei den Karen



Ethnische Identitét bel den Sgaw-Karen 21

der Christen von 25% ausgegangen, die gréfiten Gruppen sind die Baptisten und die
Katholiken. Auch die Pentecostal-Kirchen sind im Aufschwung. Dazu kommen
noch Methodisten und Presbyterianer. Eine weitere christliche Gruppe, zahlenméaldig
weniger bedeutend, sind die Siebenten-Tags-Adventisten. Mittlerweile ist eine
Reihe fundamentalistisch-christlicher Kirchen, meist amerikanischer Herkunft da-
bei, unter den Minoritéten Nordthailands zu missionieren. Deren Einfluss auf die
Karen bleibt vorerst peripher.

Mo 10 pa la oder aw ché sind Bezeichnungen fur die Traditionalisten, die Buddhis-
ten werden ché phaw oder ba phaw, die Christen chri poh genannt.® Die Variation
nicht-christlicher religidser Vorstellungen reicht von nahezu ausschliefflich thai-
buddhistischen bis zu rein traditionellen Inhalten. Sofern aw cha (Ahnenkult s.u.)
nicht mehr praktiziert wird, nennen sich nicht-christliche Karen in der Regel Budd-
histen, unabhdngig davon, ob es sich um eine nominelle Glaubenszugehorigkeit
handelt oder nicht.

Ethnische und religitse Identitat am Beispiel der Karen

Ethnische Grenzen kénnen zugleich durchléssig, fliefend, aber auch starr sein. Des-
halb kénnen primordiale und situationalistische ethnische Identitét gleichzeitig exis-
tieren (Proschan 1997:92). Opposition in verschiedenen sozialen, kulturellen und
religibsen Auspragungen wirkt sich auf die Intensitét und Persistenz ethnischer
Identitét aus (Scott 1990). Bedingt durch jahrhundertelange Konflikte mit staatlich
organisierten Voélkern, insbesondere in Burma, ist das Selbstverstdndnis der Karen
geprégt von Unterdriickung und Benachteiligung, wie es auch in ihren Mythen zum
Ausdruck kommt. Die Karen haben innerhalb der Thai-Gesdllschaft eine marginale
Position. lhre Wirtschaft basiert auf einer Subsistenzokonomie und sie verfligen
Uber schlechtere Bildungsmoglichkeiten im Vergleich zu den Tieflandbewohnern.
Die Kultur der Karen kann man als eine Kultur der Armut bezeichnen, die aber auf
einer solidarischen Dorfgemeinschaft aufbaut. Voller Stolz weisen die Karen auf
ihre moralische Uberlegenheit anderen Ethnien gegeniiber hin. Besonders den Thais
begegnen sie mit Misstrauen. Kunstadter (1979:159) spricht im Falle der Karen von

algemein 47.490 Christen = 17,23% gezéhlt, 55% Buddhisten und 16% Traditionalisten (Tribal
Research Institute 1989). Die Christen verteilen sich auf die gesamte Siedlungsregion der Karen.

8 Katholiken und Baptisten bezeichnen sich beide selbst auch als ba yoa poh (zu Gott Betende).
Katholiken nennen Baptisten ble thi poh (die ins Wasser getaucht werden), diese wiederum be-
zeichnen die Katholiken als phgi thi poh (die Wasser verspritzen) (vgl. auch Chumpol Maniratana-
vongsiri 1997:239).

4 Bei der primordialistischen Sichtweise besteht eine affektive Verbindung der ethnischen Gruppe zu
Merkmalen wie Verwandschaft, Territorium, Sprache, Religion (Isgjiw 1975; Geertz 1963; Greeley
1974; Shils 1957). Isaacs (1975:397) spricht von einem Bedirfnis nach Zugehotrigkeit zu einer
Gruppe. Beim Situationalismus (Formalismus, Zirkumstantialismus) (Despres 1975; Epstein 1978;
Rosen 1984; Wallman 1979) ist der Rekurs auf gemeinsame Merkmale abhéngig von der Situation, in
der sich die Mitglieder der Gruppen zum Zeitpunkt des Bestimmens und Aushandelns ethnischer
Grenzen befinden (Orywal 1993:595). Ethnische Gruppen sind soziale Einheiten, die aus struktureller
Opposition zwischen interagierenden Gruppen resultieren (vgl. Leach 1970). Die Gruppenzu-
gehorigkeit wird nicht durch gemeinsame Kultur definiert, sondern durch Zuschreibung und Identi-
fikation der Agierenden selbst (Barth 1969:10). Nach Abner Cohen (1974:XVI) sind ethnische
Gruppen Interessensgruppen, die zweckrational handeln.

21



22 Roland Platz

einer Praferenz im Sinne des Nation of NationalitiessModells im Gegensatz zum
Melting Pot; das bedeutet, die Karen halten eine ethnische Abgrenzung aufrecht.
Die Thais sehen die Karen als ungebildet und riicksténdig an. Sie sind in deren Au-
gen verarmte Bergbauern, deren Loyalitat gegentiber dem Staat in Frage zu stellen
ist und die fur die Zerstérung des Waldes durch Brandrodung verantwortlich sind.

Zweifellos gibt es innerhalb einer ethnischen Gruppe individuelle unterschiedliche
Reaktionen (s. Smalley 1994:337-40). Gerade bei gebildeten stédtischen Karen-
Migranten ist Bilingualismus und Bikulturalitét offensichtlich (vgl. Platz 1999; Platz
2000). Doch trotz der Dynamik, die jeder Kultur inhérent ist, ist der Spielraum eines
Wandels ethnischer Identitét enger begrenzt, as es Situationalisten postulieren (vgl.
Banks 1976; Elwert 1989; Hdllmann 1992; Leach 1970; Lehman 1967; Schriek
1997). Einfache Karen-Lohnarbeiter sprechen Thai nur mit Akzent. Die Zweitspra-
che reicht nicht an die emotionale Spannbreite der ersten heran (De
Vos/Romanucci-Ross 1982:374f.). Die Thai-Gesellschaft integriert seit Jahrhunder-
ten andere ethnische Gruppen, doch unter der Voraussetzung weitest gehender kul-
tureller und sprachlicher Assimilierung. An dieser Stelle kommt der Aspekt der
religibsen Identitédt zum Tragen. Ethnische und religidse Identitét bilden bel den
Karen-Christen, insbesondere Protestanten, eine gemeinsame Kategorie, die zu in-
terethnischen Grenzziehungen in Opposition zu den Thais und der mit ihrer Kultur
assoziierten Religion, des Buddhismus, fuhrt. Aber es kommt auch zu intraethni-
schen Grenzziehungen. Die in diesem Zusammenhang spirbaren Konflikte treten
allerdings bel anderen Ethnien Nordthailands noch schéarfer hervor. Autoren
(Kammerer 1996; Tapp 1989) weisen auf die Abgrenzung christlicher Akhas und
deren Verachtung traditioneller Praktiken hin oder zeigen die Intoleranz und Pola
risierung der Protestanten bei den Hmong auf. Somit werden im Alltag einer Dorf-
gemeinschaft Sphéren geschaffen, die nach Religionen getrennt sind.

Religiose Identitdt kann auch Prioritét Uber die ethnische Identitét besitzen. Doch
diesist bei den Karen bisher nicht der Fall.

Die Bedeutung des Buddhismusfir die Karen

Der Buddhismus spi€elte in der Vergangenheit vor allem fir die Sgaw-Karen eine
eher untergeordnete Rolle. Erst im letzten Jahrhundert begann so etwas wie eine
buddhistische Missionsbewegung. In den Zeiten des thailandischen Militérdiktators
Sarit zu Beginn der 60er-Jahre des 20. Jahrhunderts wurden Werte wie Gehorsam
und Fleif3 als wichtigste buddhistische Tugenden internalisiert (Bechert 1967; Som-
boon Suksamran 1982). Buddhistische M6nche sollten im Rahmen des Dhammaca-
rik-Programms von 1965 unter Anleitung des Staates Missionsarbeit bei den Karen

®  Ein Beispie ist die Forschung von Jacobson (1997) iiber pakistanische Migranten in England. Die

zweite Generation der Einwanderer versteht sich als bikulturell, aber fuhlt sich der globalen islami-
schen Gemeinschaft zugehorig. Die Grenzen ethnischer Identitdt werden in diesem Fall unschérfer,
eine universelle Religion wie der Islam wird zu einem einigenden Band. Oder man denke an den
zunehmenden Antagonismus zwischen Christen und Moslems auf Java, der sich seit den 80er-Jahren
manifestiert und mittlerweile auch den nicht-religiosen Alltag bestimmt (Hyung-Jun 1998). Die
islamische Revitalisierung lasst religidse Grenzen deutlicher zu Tage treten. Gerade monistische
Religionen wie Christentum und Islam tendieren zu Polarisierung und Missionsbestrebungen.



Ethnische Identitét bel den Sgaw-Karen 23

und den anderen ethnischen Minoritéten leisten. Die eingesetzten 10 Teams mit
jeweils 50 Monchen konnten zahlreiche Karen-Dorfer, schwerpunktméig in der
Provinz Chiangmai, erreichen. Dieses Programm hatte nur sehr bedingt einen spiri-
tuellen Charakter. Neben der Erfllung sozialer Aufgaben und der Betreuung land-
wirtschaftlicher Projekte sollten gleichzeitig Thai-Werte und Autoritdt vermittelt
werden. Der Staat wollte die Bergvolker in die Thai-Nation integrieren und die
Sicherheitsdlage an den Grenzen stabilisieren. Zentrum des Dhammacarik-Pro-
gramms war der Wat Sri Sodain Chiangmai, in dem auch heute noch fast alle M&n-
che und Novizen den ethnischen Minderheiten angehdren. Aber im Gegensatz zu
christlichen Missionaren blieben die Mdnche relativ kurze Zeit und es haben sich
keine engen personlichen Beziehungen herausgebildet (Keyes 1987:129; Sanit
Wongprasert 1988:126-137). Der Wat Sri Soda unterhélt weitere Tempel und ver-
schiedene Trainingszentren. Von den 450 Ménchen und Novizen, die im Jahr 2000
im Tempel lebten, waren 300 Karen.®

Ziele des Tempels, wie es in Gespréchen und offiziellen Broschiren deutlich wird,
sind die Schaffung von Bildungsmdglichkeiten fir die Angehdrigen der Minderhei-
ten mittels Klosterschule sowie die spirituelle Unterstiitzung der Dorfbevélkerung
und die Durchfiihrung sozialer Projekte in zumeist entlegenen Dorfern. Die Monche
und Novizen, die nach langerem Aufenthalt im Wat Sri Soda oder in einem der
Trainingszentren eine Zeitlang in Karen-Dorfern leben, sind Multiplikatoren einer
thai-buddhistischen Perspektive. Mittlerweile werden die Mdnche dazu angehalten,
langere Zeit in den Dorfern zu verweilen. Ein Teil der im Tempel als Lehrer tétigen
Monche sind selbst Karen. Organisiert vom Public Welfare Department, das auch
den Wat Sri Soda unterstutzt, traten im Juli 2000 200 Ménche, die Angehdrige der
Minderheiten Nordthailands waren, in einer Massenordination im Wat Benjamabo-
pit im Dusit Distrikt (Bangkok), in dem die Mitglieder der kéniglichen Familie
ordiniert werden, in den Mdnchsorden ein. Erklartes Ziel ist es, fir den Buddhismus
bei den chao khao (lit: Bergmenschen) zu werben (Bangkok Post 2.7.2000). Die
gleiche Intention verfolgt auch weiterhin der Wat Sri Soda, das heif3t die politische
Integration der Bergstdmme mittels nationaler Werte wie Buddhismus bleibt als
Zielvorstellung erhalten. Da der Buddhismus in Thailand trotz Reformbewegungen’
nicht getrennt von Staat und Thai-ldentitdt zu sehen ist, verstérkt zunehmender
buddhistischer Einfluss die Integration der Karen in die Thai-Gesellschaft und -Na-
tion. Offizielle Stellen lassen sinngemal verlauten, ein loyaler Staatsbirger kann
nur ein buddhistischer Karen sein.?

In den meisten Karen-Dérfern werden weiterhin Riten in Verbindung mit dem Ag-
rarzyklus vollzogen, die sich den Territorialgeistern und Reisseelen widmen. Dazu
zéhlen z.B. lUo-da, das Opfer fur den thi k'sa kaw k'sa (Herr des Landes), pameko
(Opfer vor dem Verpflanzen des Reises) oder Iiitibo (Opfer beim Bewasserungska-

®  Von den schatzungsweise 180.000 Sgaw-Karen im Jahr 2001 sind in etwa 130.000 Buddhisten, hinzu
kommen maximal 10.000 Praktizierende des Ahnenkults, die sich aber offiziell auch al's Buddhisten
ausgeben konnen.

Zu den Reformmonchen und —bewegungen gehéren u.a. Bhuddhadhasa Bhikkhu, die Bewegung der
Waldmdnche (Achan Cha) oder Santi Asok (vgl. Schober 1995; Sulak Sivaraksa 1984).

Personlich Mitteilung von Lamar Robert, senior advisor des Social Research Institutes Chiangmai (s.
auch Keyes 1993:260).

23



24 Roland Platz

nal) (vgl. Mischung 1986; Y oshimatsu 1989). Geméaf3 einer synkretistischen Auffas-
sung von Religion besteht kein Widerspruch zu den traditionellen Praktiken, auch
den lokalen wat (buddhistischer Tempel) zu besuchen oder auf dem Hausaltar eine
verehrte Buddha-Statue aufzustellen (vgl. Sompob Lajaroj 1992). Der Buddhismus
ist im Unterschied zum Christentum nicht exklusiv, lokale religiose Elemente zu
integrieren, stellt kein Problem dar. Thai-buddhistische Inhalte haben keinen Ein-
fluss auf den Verlauf traditioneller Zeremonien, sondern sie sind eine Erganzung.
Bedeutende Einschnitte im Lebenszyklus wie Heirat oder Begrabnis werden aller-
dings in buddhistischer Form begangen. Buddhistische religiose Inhalte wie Karma
und Wiedergeburt haben Eingang in das Denken gefunden.

Zum Teil erkléren sich die Karen zum Buddhismus zugehtrig, um die Diskriminie-
rung seitens der Thai-Bevolkerung abzuwehren. Die Intensitét buddhistischer oder
traditioneller religitser Praktiken ist letztlich eine individuelle Entscheidung. Das
religiose Weltbild der landlichen Nordthais und der traditionellen Karen weist Ahn-
lichkeiten auf.? Es blieben bei den Thais traditionelle vorbuddhistische Geistervor-
stellungen (phi), die Vorstellung einer vitalen Kraft (khwan) oder die Institution des
mo, des traditionellen Heilers erhalten (Phya Anuman Rajadhon 1986).

Buddhistische religitse Inhalte werden auf Thai und teilweise sogar auf Pali, das fur
die Karen- wie Thai-Dorfbewohner unverstandlich ist, vermittelt. Buddha ist wie
Gott oder Jesus den lokalen Geistern Uberlegen. Doch beschrénkt sich in der Regel
die buddhistische religiose Praxis auf das Reisopfer fir den Buddha am Morgen, auf
die Besuche des Dorftempels an buddhistischen Feiertagen und anlé&sslich der vier
an den Mondphasen orientierten Ruhetage im Monat oder auf grof3e Tempelfeste,
die ein ausgedehnteres Karen-Siedlungsgebiet mit einbeziehen. Amulette und
Buddha-Statuen werden von den Ménchen geweiht und damit magisch aufgeladen.
Religioser Verdienst wird auch durch Spenden fur den Tempel und das Versorgen
der M6nche mit Nahrung erworben. Ménche, die meist ethnische Thais sind, blei-
ben eher AuRenseiter im Dorf, auch wenn sie durch ihren personlichen Einsatz fir
die Dorfbevolkerung eine hohe moralische und spirituelle Kompetenz erwerben
kénnen.*® Hinzu kommt, dass die meisten Tempel von den Ménchen nur temporar
bewohnt werden. Die soziden Beziehungen zwischen Monchen und
Dorfbewohnern sind eher marginal.

Aus der Stadt zuriickkehrende Arbeitsmigranten wiederum bewirken eine relative

Intensivierung thai-buddhistischer Praktiken, da sie grofReren Anteil am religidsen
Leben der Thais haben und deren Vorstellungen wieder ins Karen-Dorf zurtickbrin-

°®  Die chiliastische Bewegung des Khruba Khao (weiRer Ménch) in den 60er-Jahren des 20. Jahrhun-
derts kannte keine explizite ethnische Differenzierung. Auch wenn der gréfte Teil der Anhanger
Karen waren, so gehorten zu seinen Schilern auch Lua, Nordthai und Shan. Khruba Khao war ein
Schuler des berihmten Khruba Sri Wichai, der in den 20er-Jahren des letzten Jahrhunderts als chili-
astischer Monch den Widerstand der bisherigen autonomen Nordregionen gegen die Zentralgewalt
Bangkoks unterstiitzte. Der aus der offiziellen buddhistischen sangha verstofiene Khruba Khao ver-
sprach den Karen eine friedliche Heimat in Burma. Von ihm hergestellte Amulette sollten Unver-
letzlichkeit sichern (vgl. Hinton 1979:84f.).

Ein Beispiel dafur ist der Monch im multireligiosen Dorf im Mae Wang-Distrikt, der den Bewohnern
sogar bel der Reisernte hilft. Der buddhistische Einfluss ist in diesem Dorf ohnehin am stéarksten,
nicht zuletzt, weil es eine gute Stral3enanbindung an die Thai-Dorfer im Tiefland besitzt.

10



Ethnische Identitét bel den Sgaw-Karen 25

gen. Die bisher wenig praktizierte interethnische Heirat mit Thais findet meist im
stédtischen Milieu zwischen Buddhisten statt.

Christliche Missionierung bei den Karen

Die Anfénge christlicher Missionierung bei den Karen reichen bis ins 19. Jahrhun-
dert zurlick. Bereits 1868 gab es presbyterianische Missionare in Chiangmai, deren
missionarischer Erfolg jedoch gering war. Grof3eren Einfluss hatten die Baptisten in
Burma, die 1820 mit ihrer Missionstédtigkeit begannen. Nach einigen fruchtlosen
Versuchen im 19. Jahrhundert begannen sich die Baptisten 1950 mittels der Ameri-
can Baptist Missionary Fellowship Society in Thailand zu etablieren. 1955 wurde
der Karen Baptist Convention als Teil der baptistischen Kirche Thailands (Thai
Baptist Mission Fellowship) gegriindet. Katholiken sind seit 1951 im Chom Thong-
Distrikt der Provinz Chiangmai aktiv (Chumpol Maniratanavongsiri 1997; Hayami
1995:96-101).

Baptisten, Presbyterianer oder Methodisten sind in Thailand organisiert in der
Church of Christ in Thailand (CCT), wahrend die New Tribes Mission oder die
Overseas Mission Fellowship der Evangelist Fellowship Church of Thailand (EFT)
angehoren. Jede protestantische Denomination in Thailand muss Mitglied in einer
der beiden offiziell anerkannten Organisationen sein, die, wie Ubrigens auch die
sangha und die katholische Kirche, unter der Oberaufsicht des Department of Reli-
gious Affairs als Teil des Erziehungsministeriums stehen. Von den christlichen
Karen sind ca 20.000 katholischen Glaubens und etwa 20.000 sind Baptisten. In
Thailand leben insgesamt 1% Christen, davon 200.000 Katholiken und 50-60.000
Baptisten. Von den 26.000 Katholiken Nordthailands sind 60% Karen. In den Dist-
ri kterLKhun Y uam und der Provinz Mae Sariang sind 10 katholische Karen-Priester
tétig.

Baptistische Karen-Missionare, auslandische Pastoren sind mittlerweile die Aus-
nahme, missionieren vorzugsweise in isolierten Regionen in so genannten
"unreached villages', grofdtenteils traditionelle Dorfer, die bisher keinen Kontakt mit
den Missionaren hatten. Die Missionsstrategien der Katholiken sind weniger offen-
siv as bei den Protestanten, neue Mitglieder werden durch die Gemeindearbeit ge-
wonnen und weniger mittels Mission in nicht-christlichen Dérfern.'? Interessanter-
weise lassen die Thai-Behdrden unter strikter Anwendung der verfassungsmaliig
garantierten Religionsfreiheit die christlichen Missionare gewahren. Hinter vorge-
haltener Hand wird jedoch von offiziellen Stellen besonders der Einsatz von auslan-
dischen Missionaren kritisiert. Dahinter steht die Befurchtung einer Entfremdung

M Diese Angaben basieren auf internem Zahlenmaterial der Thai Baptist Mission Fellowship und der

katholischen Kirche Thailands. Die Zahlen beziehen sich auf ale in Thailand vertretenen Karen-
Gruppen.

Die Ausweitung der protestantischen amerikanischen Missionstétigkeit geht auch darauf zurtick, dass
China nach dem Sieg der Kommunisten als Betétigungsfeld wegfiel. Wegen der mangelnden
Missionserfolge bei den Thais und Laoten wandte man sich bevorzugt den Bergvélkern zu.

12

25



26 Roland Platz

der ethnischen Minderheiten zur Thai-Nation, deren wesentliches Merkmal der
buddhistische Glaube ist.®

Die Anzahl der Christen ist im Steigen begriffen. V erschiedene Griinde sprechen fur
den christlichen Missionserfolg. Viele Konvertiten fihlen sich nach eigenen Aussa
gen von den Verpflichtungen gegentiber den Ahnen befreit. Gleichzeitig wird die
lokale Begrenztheit durch die traditionellen Geister mittels einer weltweit prakti-
zierten Religion wie das Christentum aufgehoben (Keyes 1996:288). Ein universel-
ler Glaube, in der Bibel niedergelegt, wird zum Gegenpol der mit der dominanten
Gruppe assoziierten Religion (vgl. auch Bradley 1983:52; Kammerer 1990:285).%

Das Auftauchen der weif3en Missionare in Burma wird mit dem Schépfungsmythos
der Karen, der vom verlorenen Buch der Weisheit handelt, in Verbindung gebracht.
Es ist der im Mythos dargestellte jiingere weil3e Bruder der Karen, der das Buch
zurlickbringt (vgl. Hayami 1995). Missionare sahen in den Karen eine Art von Ur-
christen, da sie einen, wenn auch otiosen, Hochgott' namens yoa hétten, eine Ab-
wandlung des Namens Yahwe, so glaubten die Missionare. Auch die Moralauffas-
sungen der Karen, was z.B. eheliche Treue anbelangt, sind weit gehend mit christli-
chen Moralvorstellungen kongruent.

Vor alem in der Vergangenheit hat es das Christentum vermocht, schriftlosen Vél-
kern eine eigene Schrift zu geben (Tapp 1989:75). So entwickelten die Baptisten
bereits im 19. Jahrhundert eine eigene Karen-Schrift, die auf dem burmesischen
Alphabet basiert. Die Katholiken fihrten ebenfalls in den 50er-Jahren des 19. Jahr-
hunderts eine romanisierte Karen-Schrift ein. Untersuchungen haben gezeigt, dass
selbst in der Altersgruppe der 15- bis 20-jahrigen 90% der Katholiken, aber nur 7%
der Buddhisten eine der Karen-Schriften beherrschen (Chumpol Maniratanavongsiri
1997:242).

Nicht unerheblich war auch die medizinische, soziale, schulische und agrarwirt-
schaftliche Unterstiitzung durch die Missionare. In den 50er-Jahren des 20. Jahr-
hunderts, also in der Zeit, in welcher die Kirchen in der tribalen Gesellschaft Fuf3
fassten, gab es keine staatliche oder private Initiativen, die der einsetzenden Margi-
nalisierung der ethnischen Minderheiten durch Hilfsprojekte Einhalt geboten hatten.

Die Wahl der religiosen Zugehérigkeit

Préferenz geniefdt bei den Karen eine einheitliche Religion innerhalb der Familie
respektive des Haushalts. Wenn verschiedene Religionen innerhalb einer Familie
existieren, dann bel Angehdrigen, die jeweils in ihren eigenen Haushalten Ieben. So
ist der Vorstand des einzigen aw chd-Haushalts inmitten eines baptistischen Dorfes

2 Im Vergleich dazu ist aus offiziell burmesisch-buddhistischer Perspektive das Christentum untrenn-

bar verbunden mit Intoleranz, Arroganz und absolutistischem Denken (Gravers 1999:22). Durch das
kolonialistische Trauma — nebenbei wurde durch die



Ethnische Identitét bel den Sgaw-Karen 27

der Bruder des ersten zum Christentum konvertierten Bewohners des Dorfes. Ein
Mitglied der Pentecostal-Kirche lebte zuerst mit seiner Frau bel seiner buddhisti-
schen Schwiegermutter, zog es aber bald vor, aus religiésen Motiven seinen eigenen
Haushalt zu griinden. Heiraten zwischen Katholiken und Buddhisten oder Traditio-
nalisten sind zwar nicht haufig, aber mdglich, wobei jeder Heiratspartner seine Reli-
gion behalten kann. Doch &uf¥ern insbesondere die Protestanten den Wunsch nach
einer einheitlichen christlichen Orientierung der Familie. In nahezu allen mir be-
kannten Féllen, in denen einer der zukiinftigen Heiratspartner der protestantischen
Konfession angehorte, setzte sich dessen Glaube als ein fur beide verbindliches
Element durch. Selbst wenn ein mehrfacher Wechsel der religitsen Zugehorigkeit
vorkommen kann, geben Protestanten selten ihren Glauben auf.

Zum Christentum Konvertierte versuchen meist, ihre engsten Verwandten von ih-
rem Glauben zu Uberzeugen. Beispielsweise besucht die Tochter einer buddhisti-
schen Familie ein Internat der Finnland Pentecostal Church. Missionare suchten
mehrfach das Haus der Familie im Dorf auf und der Vater Uberlegt, zum Christen-
tum zu konvertieren.

Worin liegt die Attraktivitét des christlichen, insbesondere protestantischen Glau-
bens? In vielen von mir dokumentierten Féllen waren Krankheit oder eine psychi-
sche Krise die Auddser fir die Hinwendung zum Christentum. Das Beispiel eines
Konvertiten, der der Pentecostal-Kirche angehdrt, mag fir viele Protestanten stell-
vertretend sein. Der 25-jdhrige war vor seiner Heirat sogar einige Jahre buddhisti-
scher Monch. Die letzten zwei Jahre seines Lebens waren durch permanente Krank-
heiten und den Tod eines seiner Kinder gepragt. Weder traditionelle Heiler noch
buddhistische Mdnche noch zahlreiche Opfer an diverse Geister konnten sein Un-
gliick abwenden. Seit seiner Bekehrung, so seine Aussage, hat sich ales zum Guten
gewandt. Er braucht keine Opfer mehr darzubringen, da aus Sicht der Christen der
Tod Jesu ein fur alle Menschen stellvertretendes Opfer darstellt. Der christliche
Weyg, so betont er, gibt ihm klare Anweisungen und er wird von anderen Glaubigen,
die er regelméliig trifft, unterstitzt. Gott ist fir ihn stérker as ale Geister, deren
Macht gebrochen ist. Das Vertrauen in Gott hat das Beséanftigen der tendenziell
gefahrlichen Geister abgel6st. Der neue Glaube ist ein Neubeginn im Leben, der den
Bruch mit traditionellen religiésen Formen voraussetzt. Konvertiten werden von
ihren christlichen Mitbridern und —schwestern durch regelméfiige Zusammenkiinfte
auch auRRerhalb des Gottesdienstes spirituell betreut, da das L ossagen von den Geis-
tern ein schwerwiegender und nicht ungefahrlicher Schritt ist.*®

Manchmal sind auch rein pragmatische Griinde fir einen Religionswechsel aus-
schlaggebend. Dazu z&hlt die Méglichkeit, christliche Internate zu besuchen und
von landwirtschaftlichen Projekten zu profitieren, die christliche Organisationen
initiiert haben. Doch haben in neuerer Zeit staatliche Stellen und NGOs dhnliche

% Der Ahnenkult wird entweder durch die christliche Taufe aufgehoben oder durch buddhistische
Zeremonien, die von Monchen geleitet werden. Dazu gehort das Beseitigen der vier Eckposten der
Feuerstelle, die in ritueller Beziehung zu si kho mi cha (Uber die Ahnenlinie wachender VVormund
s.u.) steht. Die Tétowierungen, die von Geistheilern (mo phi) zum Besénftigen der Ahnen angebracht
wurden, werden heute nicht mehr ausgefihrt.

27



28 Roland Platz

Maoglichkeiten geschaffen. Ménche geben jungen Schillern die Chance, den Wat Sri
Soda zu besuchen und bewirken eine Hinwendung zum Buddhismus.

Auch ein Nachahmungseffekt kann fir die Wahl der religitsen Zugehdrigkeit eine
Rolle spielen. Nehmen einflussreiche Familien eines Dorfes eine bestimmte Reli-
gion an oder dominiert eine der Religionen, folgen weitere Familien nach. Der ehe-
malige Headman eines protestantischen Dorfes, der aufgrund von Krankheit Zu-
flucht zum christlichen Glauben suchte, konnte durch seine Uberzeugung und sei-
nen Glaubenseifer nach und nach das ganze Dorf vom Christentum Uberzeugen.

Die Auslibung des Ahnenkults aw ch&'’ geht immer mehr zuriick. Alle Personen,
die aw cha aufgegeben haben, unabhéngig davon, ob sie Christen oder, zumindest
nominell, Buddhisten wurden, nennen, neben den erwédhnten Faktoren, als Grund
der Konvertierung die Komplexitét des aw cha-Rituals. Ein weiteres wichtiges Mo-
tiv flr eine Neuorientierung ist eine erfahrene Wirkungslosigkeit der traditionellen
Heilung, die unter Umsténden mit dem Verlust des gesamten Viehbestands einher-
geht, wenn sténdig ein neues Tier geopfert werden muss, ohne dass sich ein Hei-
lungserfolg zeigt. Aw ché-Praktizierende werden mitunter mit christlichen Auffas-
sungen konfrontiert, die eine Uberlegenheit postulieren. Dadurch kann sich der
Wunsch nach Konvertierung ergeben, sofern der Ahnenkult bereits als Birde emp-
funden werden sollte. Buddhisten sprechen weniger von einer moralischen Uberle-
genheit gegeniiber dem aw cha-Ritua als vielmehr in Anspielung auf die Komple-
xitét des Ahnenkults von einer nétigen Modernisierung, die besser in die heutige
Zeit passe.

Interreligiose Beziehungen und das Verhdltnis von Buddhismus und
Christentum zur religisen Tradition

Buddhisten haben keine Berlihrungsangste mit den aw cha-Praktizierenden. Sie sind
lediglich von den Ahnen befreit, das heil3t, diese haben keine Macht mehr (ber sie.
Ein Grofiteil des religitsen Lebens wird gemeinsam erfahren. Einige buddhistische
Dorfbewohner waren temporére Lohnmigranten, andere waren bereits Ménche in
einem buddhistischen Kloster, so wie es auch die Tradition fir ethnische Thais for-
dert, oder sie haben als Novizen eine Klosterschule besucht. Dies tragt dazu bei,
dass die jiingere Generation, ob per Selbstdefinition buddhistisch oder animistisch,
das Wissen um traditionelle Rituale, insbesondere die Fahigkeit die tha (Verse, die
das traditionelle Wissen Uberliefern) zu rezitieren, zu verlieren beginnt.

Buddhisten wie Traditionalisten betonen die Gleichwertigkeit aller Religionen. Sie
sehen die Religion als personliche Entscheidung des Individuums oder der Familie
an. Der missionarische Gedanke fehlt vollsténdig. Seitens der Traditionalisten gibt

¥ Das aw cha-Ritual wird in matrilinearer Linie ausgerichtet. Alle fir die Teilnahme in Frage kom-

menden Personen haben flr die Dauer von drei Tagen im Haus présent zu sein. In dieser Zeit ist das
Haus fur Nicht-Familienmitglieder tabu. Die si kho mii cha, einer Art Vormund, der Uber die Ah-
nenlinie wacht, geopferten Hihner und Schweine missen in einer festgelegten Reihenfolge aufge-
zogen und geschlachtet werden. Auch der Ablauf des rituellen Essens des Opferfleisches ist regle-
mentiert. Verheif3t die Begutachtung der Leber der Opfertiere kein gutes Omen, darf das Tier nicht
verwendet werden. Im Ablauf des Rituals begangene Fehler kdnnen mitunter tédliche Folgen haben,
dasi kho mu cha aufRerst gefahrlich werden kann.



Ethnische Identitét bel den Sgaw-Karen 29

es keine Revitalisierung ihrer Religion, hingegen sind besonders sie es, die immer
wieder christliche Missionsversuche abwehren missen. In einer Uberlieferten Er-
zahlung wird jedoch deutlich, dass aus traditioneller Perspektive aw cha letztlich die
beste aler Religionen sei. So sucht yoa (der Schopfungsgott) seine Kinder auf ei-
nem Baum (die verschiedenen Kinder entsprechen den verschiedenen Religionen
der Karen). Er findet alle bis auf aw chd. Nach mehrmaligem Rufen antwortet aw
cha: "lIch bin doch hier in deinem Ohr". Die einzelnen Schritte bei der Durchfiih-
rung des aw cha sind genau festgelegt, ohne dass Kompromisse mdglich wéren. Die
Exklusivitét und Komplexitdt eines der zentralen Bestandteile der traditionellen
Religion bewirken genau dessen Verschwinden.

Baptisten lehnen ale traditionellen religivsen Vorstellungen ab.*® In der
Konsequenz gibt es keine gemeinsam mit anderen Glaubensanhangern abgehaltenen
Rituale. Die Konversion zum Christentum ist keine persdnliche Entscheidung,
sondern eine Frage der Wahrheit. Das Christentum ist die ultimative Religion, die
allein Erlésung im christlichen Sinne verspricht. Protestantische Christen sehen sich
deshalb als eine Art spirituelle Elite. Die Bibel ist der Mal3stab aller Dinge. Nur wer
sich zum Christentum bekennt und gemal3 der in der Bibel Uberlieferten Wahrheit
lebt, ist nicht zur Finsternis verdammt (vgl. Brackney 1988; Pieh 1998). An
traditionellen religitsen Zeremonien darf nicht mehr aktiv teilgenommen werden.
Das Verbot erstreckt sich auch auf den Konsum von Reisschnaps, der bel
bestimmten Zeremonien sakralen Charakter erhdlt. Viele Protestanten betonen in
Interviews, sie lebten lieber mit ihren Glaubensbridern zusammen, da sie die
religisen Praktiken der anderen nicht schétzten, wahrend man das grofite Vertrauen
den Mitgliedern der eigenen Konfession entgegenbringen konnte. Katholiken
werden als zu kompromissbereit gegeniber nicht-christlichen Religionen
empfunden. Die Abgrenzung Andersglaubigen gegeniiber ist nichts Karen-
Spezifisches, sondern ein Merkmal bestimmter protestantischer Kirchen, zu denen
auch die Baptisten gehdren.

Eine Verbindung zu den Traditionalisten besteht alerdings darin, dass nach Vor-
stellung der Protestanten, in den tha-Versen bereits ein Glaube an Gott und andere
mit dem Christentum identische Vorstellungen implizit vorhanden seien. Nur die
Bewusstwerdung dieser Wahrheit stehe noch aus. Bei dteren Baptisten, sofern sie
nicht als Christen aufgewachsen sind, ist das Wissen um die tha erhalten geblieben.
Einige Manner und Frauen sind fahig, auf Nachfrage tha zu rezitieren, was sie aler-
dingsin ihrem christlich gepragten Alltag nicht mehr tun.

Katholiken kénnen bei traditionellen religidsen Ritualen problemlos zugegen sein,
auch wenn sie keine Opfer und Gebete darbringen. Es besteht kein Alkoholverbot.
In einem der multireligiésen Dorfer haben auch die katholischen Haushalte, nicht
aber die protestantischen, Reisschnaps fur eine buddhistische Hochzeit im Dorf

8 Andererseits ist auch ein langsam erwachendes Interesse an alten religiésen Formen wieder spiirbar,

wie es sich an Neujahr a's kulturelle Darstellung manifestierte. In einem der ausschliefdlich baptisti-
schen Dérfer wurden am christlichen Neujahrstag von dlteren Ménnern, die noch Uber traditionelles
Wissen verfligen, Rituale wie z.B. die Seelenrtickrufzeremonie (kwae khi k'la) as folkloristische
Darbietung aufgefiihrt. Jingeren Dorfbewohnern schien der urspriingliche Sinn dieser Darbietungen
relativ fremd. Auch dies ein Hinweis auf die getrennten religidsen Lebenswelten.

29



30 Roland Platz

gebrannt. Katholiken tolerieren eher traditionelle und auch buddhistische Vorstel-
lungen, selbst eine interkonfessionelle Heirat wird nicht ausgeschlossen. lhre religi-
6sen Grenzen sind durchlassiger, sie kénnen noch magische Formeln wie beim
Schwerttanz (re na) benutzen und gleichzeitig Angehdrige der katholischen Kirche
sein. Nach der Reisernte begehen Traditionaisten und Katholiken oftmals die je-
weiligen Zeremonien gemeinsam. Sae bu cho ist eine Art Dankzeremonie, die im
Haus vor dem ersten Reisessen stattfindet, dem khi tschil, das Festbinden der
menschlichen Seele folgt. Die Katholiken felern anschlief?end ihr Erntedankfest in
der Kirche. Katholiken handhaben ihren Glauben toleranter als Protestanten. Dies
hat seine Ursache im Zweiten Vatikanischen Konzil von 1962 bis 1965, in dem zu
mehr Toleranz gegeniiber nicht-christlichen Religionen aufgerufen wurde. Katholi-
ken entwickelten die Idee der Reisspende an &rmere Dorfer, unabhéngig von der
Glaubenszugehdrigkeit der Bewohner. Dadurch schaffen sie eine emotionale Ver-
bindung, bei der die Religion keine Bedeutung hat. Die ersten katholischen Missio-
nare attestierten den Karen einen "religiosen Geist" und bezeichneten sie alsfrei von
der Urslinde. Diese Einschétzung dhnelt der der Baptisten und prasentiert die Karen
as ein fir das Christentum pradestiniertes Volk. Doch die religiésen Grenzen der
Katholiken sind durchléssiger als die der Protestanten.

Im Gegensatz zum in Burma herrschenden Antagonismus zwischen buddhistisch-
burmesischen Militérs und den, zumindest in der Fihrung, christlichen Karen-Re-
bellen wird von den Karen-Christen Thailands der Gegensatz zum Thai-
Buddhismus nicht prononciert. Das Kdnigshaus beispiel sweise, das ein wesentliches
Symbol der Thai-Nation darstellt, wird von ihnen genauso verehrt. Allerdings
aulBerten christliche Gesprachspartner unverhohlen ihre Kritik am Fehlverhalten
buddhistischer Monche, das in den Medien zurzeit der Feldforschung veréffentlicht
wurde, um ihrerseits die christliche Mora zu betonen. Erstaunlich sind die geringen
Kenntnisse vieler Christen Uber den Buddhismus, dem immerhin 90% der
Bevdlkerung Thailands angehdren. Dies bestarkt die These der getrennten religidsen
Sphéren, deren Grenzen selten Uberschritten werden. Einigendes Moment aller
Religionen wiederum ist der Glaube an Geister. Fir die Christen haben die Geister
allerdings keine Macht mehr, ihnen werden keine Opfer mehr dargebracht.

Traditionelle und buddhistische Riten werden einerseits mehr auf individueller
Ebene vollzogen, andererseits gibt es wichtige das ganze Dorf und die Solidaritét
seiner Einwohner betreffende Ereignisse wie z.B. das Neujahrsfest (1U da poh chaw)
zu Ehren des "Herrn des Landes', das der hi kho (Dorfpriester) ausrichtet. Neben
dem hi kho gibt es noch andere rituelle Experten (serd), die beispielsweise fir die
Krankendiagnose und Heilung verantwortlich sind. Obwohl der Ahnenkult matrili-
near ausgerichtet ist und die Frauen fir die Aufzucht der Opfertiere wie Hihner und
Schweine verantwortlich sind, bringen ausschliefdlich Manner die Opfer dar.

Der Gottesdienst bei den Baptisten wird nicht nur von Pastoren oder Laienpredi-
gern, sondern auch von den Gemeindemitgliedern einschliefdlich der Frauen gestal-
tet, die zudem in Frauengruppen organisiert sind, bel deren Treffen auch religiose
Inhalte auf dem Programm stehen. Somit sind protestantische Frauen stérker in
religitse Aktivitéten eingebunden a's traditionelle Religion oder Buddhismus prak-
tizierende Frauen.



Ethnische Identitét bel den Sgaw-Karen 31

Der Gottesdienst, besonders in der protestantischen Form, orientiert sich an westli-
chem Vorbild. Ubernommen wurde die strenge Disziplin, die auch fir Kinder wah-
rend der Predigt Ruhe fordert. Die Geschichten aus dem Alten oder Neuen Testa-
ment entstammen einem anderen Kulturkreis. Die Sprache wahrend des Gottes-
dienstes ist alerdings ausnahmslos Karen. Je nach Religion haben sich neue Wort-
schépfungen bei den Sgaw-Karen ergeben (Chumpol Maniratanavongsiri 1997).

Die Anbindung von Religion an ethnische I dentitat

Die religiose Identitdt als Buddhist ist getrennt von ethnischer Identitét zu sehen,
obwohl der Gebrauch der Thai-Sprache in religidsen Angelegenheiten eine Integra-
tion in die Thai-Gesellschaft fordert wie es auch bei den Schulen der Fall ist. Reli-
gionist kein Abgrenzungsmerkmal.

Eine auf der traditionellen Religion basierende Identitdt bindet sich demgegentiber
stérker an ethnische Abgrenzung, weil die spezifischen traditionellen religidsen
Formen, beispielsweise die elaborierten Riten des Ahnenkults, ein distinktives
Merkmal der Karen-Kultur sind. Die traditionelle religiése Exklusivitéat ist aber
schwaécher ausgepragt als die Exklusivitét des Protestantismus. In keinem Interview
mit aw cha-Praktizierenden wurde gedul3ert, dass alleine die traditionelle Religion
alswichtigstes Erbe fur eine Identitét als Karen erhalten bleiben miisse.

Die Grenzen der religiosen Identitdt bei Baptisten und anderen Protestanten sind
relativ fest. Christliche Inhalte, obwohl aus einem anderen Kulturkreis stammend,
werden gleichwohl in Sgaw-Karen tradiert, was wiederum eine ethnische Abgren-
zung verstérkt. Besonderen Wert wird auf die eigene Schrift, Sgaw-Sprache und
traditionelle Kleidung gelegt.'® Baptisten betonen ihre spezifischen ethnischen Tra-
ditionen mit Ausnahme traditioneller religitser Praktiken. Man trifft also eine Un-
terscheidung zwischen Religion und traditioneller Kultur. Die Mora der Karen
gegeniiber anderen ethnischen Gruppen wird hervorgehoben. Der Stolz auf die ei-
gene ethnische Gruppe, die eine Art von Urchristen ist, deren Bibel sogar in ihre
eigene Sprache Ubersetzt wurde, bildet ein Gegengewicht zur Marginalisierung der
Karen innerhalb der Thai-Gesellschaft. Einen gewissen Einfluss haben auch protes-
tantische Karen-Flichtlinge aus Burma, die in Grenzddrfern als Missionare oder
Pastoren arbeiten und bel denen das Christentum zu einem wesentlichen Abgren-
zungsmerkmal gegeniiber buddhistischen Burmesen wurde.

Bei Katholiken ist die Verbindung ethnischer mit religidser (christlicher) Identitét
weniger ausgepragt als bei den Protestanten. Es werden mehr Kontakte zu Christen
anderer ethnischer Gruppen gesucht. Es gibt aber keine panchristliche Identitat der
Katholiken.

®  Dies trifft auch fur die Anhanger der traditionellen Religion zu. Wahrend aw ché zelebriert wird,

sollten alle Teilnehmer des Rituals ihre traditionelle Kleidung tragen. Dennoch sind es die protes-
tantischen Christen, die den groften Wert auf Sprache und traditionelle Kleidung as Abgren-
zungsmerkmale legen.

31



32 Roland Platz

Soziale Netzwer ke und Konflikte

In multireligitésen Dorfern siedeln die Bewohner tendenziell analog ihrer Glaubens-
zugehdrigkeit. Verwandte Haushalte, die meist der gleichen Religion angehoren,
leben bevorzugt in Nachbarschaft zueinander. Manchmal kommt es zu einer be-
wussten Separierung der protestantischen Christen innerhalb eines Dorfes oder,
zumindest in der Vergangenheit, in der gentigend Land zur Verfligung stand, gar zu
einer Dorfneugriindung.

Reziproke Arbeitsgruppen sind nicht unbedingt religios ausgerichtet, wobei es
Probleme damit geben kann, dass protestantische Christen nicht mehr an traditio-
nellen, mit dem Reisanbau verbundenen Ritualen teilnehmen durfen. In Interviews
wird dem aber kein allzu grof3er Wert beibemessen, mit dem Argument, dass auch
die nicht-christlichen Familien jede fir sich ihre Zeremonien abhalten und die ge-
meinsame Hilfe bei der Reisernte trotz unterschiedlichen Glaubens nicht in Frage
steht.

Die Dorfsolidaritét ist da am groften, wo nur eine Religion herrscht, weil keine
religios begriindeten Konflikte entstehen kénnen und wichtige Rituale gemeinsam
begangen werden. Eine Bewohnerin eines der rein christlichen Doérfer dul3erte im
Interview, wenn Buddhisten oder Anhénger des Ahnenkults in ihrem Dorf leben
wollten, dann hétten sie sich nach den christlichen Vorstellungen zu richten, wie
zum Beispiel am Sonntag nicht zu arbeiten und keine Geschéfte zu tatigen. Ein
baptistischer Pastor dul3erte die Sorge, dass Traditionalisten im Glauben noch nicht
konsolidierte Christen beeinflussen kénnten. Der Zusammenhalt in rein christlichen
(in diesem Fall protestantisch-baptistischen) Dérfern ist am stéarksten.® Die Ursache
liegt in den regelméaiigen kirchlichen Zusammenkiinften neben dem Gottesdienst
am Sonntag, die mehrmals die Woche stattfinden und an denen mehr oder weniger
das gesamte Dorf beteiligt ist. Junge Christen sind im Vergleich zu gleichaltrigen
Buddhisten oder Traditionalisten in religiésen Angelegenheiten engagierter.

Die in Interviews geduRerte Frage nach Konflikten wird fast immer als gegen-
standslos zurtickgewiesen. In der Kultur der Karen gilt es, Konflikte zu vermeiden.
Deshab werden sie as bedeutungslos dargestellt. Gleichwohl existieren sie, ob sie
vor der Offentlichkeit versteckt werden oder nicht. Bei der Frage nach dem Verhélt-
nis der Religionen untereinander wird immer betont, man besuche gegenseitig Feste
und helfe bei deren Vorbereitungen. Doch letztlich entsprechen diese Aussagen
mehr einem Wunschdenken als der Realitét. Ein Grund mdglicher Konflikte ist der
innerfamilidre Druck nach einheitlicher Religion. Vor alem protestanti sche Christen
versuchen Familienmitglieder und andere Dorfbewohner, von ihrer Religion zu
Uberzeugen. Eine ate Frau buddhistischen Glaubens rdumte nach einem langerem
Gespréach ein, dass sie sich unwohl fuhle im Haus ihres verheirateten Sohnes, bei
dem sie lebt, da man sie standig vom Christentum zu Uberzeugen versuche und man
erwarte, dass sie an den Gebeten vor dem Essen teilndhme. Der ehemalige Headman
eines der christlichen Dérfer kann nicht akzeptieren, dass eine seiner Tdchter offi-

2 Generell gilt eine Verbundenheit der Karen mit ihrem Dorf bzw. Territorium (kaw), das mehrere

Karen-Doérfer mit einschlief3t. Sichtbarer Ausdruck dieser Verbundenheit ist die Verehrung des
"Herrn des Landes" (thi k'sa kaw k'sa), der das Dorf schiitzt.



Ethnische Identitét bel den Sgaw-Karen 33

ziell den christlichen Glauben abgelegt hat, um mit ihrem buddhistischen Shan-
Ehemann in dessen Dorf zu leben. Ein baptistisches Ehepaar in einem Dorf beklagt,
dass ihr Sohn, der zum Buddhismus konvertierte und im Nachbardorf lebt, nicht
mehr oft seine Eltern besuche. Sie hoffen, er mdge zu seinem Glauben zurickfin-
den. Doch insistierende Missionsversuche werden von einem Teil der Nicht-Chris-
ten immer wieder als Einmischung in personliche Angelegenheiten angesehen und
zurlickgewiesen. In einem von Buddhisten und Traditionalisten bewohnten Dorf
wurden die Hauser, in denen sich missionierende Christen aufhielten, mit Steinen
beworfen. Christen wird von den Anhéngern der anderen Religionen oft unterstellt,
dass sie von ihrer Kirche materiell unterstitzt wirden und deshalb eine bessere
Okonomische Position einnghmen.

In einem der multikonfessionellen Untersuchungsdorfer wurden die christliche
Headman-Familie und ihre Verwandten von einem Teil der buddhistischen Haus-
halte des Dorfes mit Argwohn betrachtet, weil sie zu méchtig seien und wiederum
von christlichen Familien im Nachbardorf unterstiitzt wirden. Christen wird
manchmal von buddhistischer Seite vorgeworfen, die Religion der farang

33



34 Roland Platz

ist es die Macht Gottes, die die Christen beschitzt und die den Geistern Uberlegen
ist. Auf lokale Geister muss keine besondere Riicksicht genommen werden. Die
geografische Nahe von Dorfern zum Tiefland, verbunden mit groReren Vermark-
tungschancen von Cash Crops, ist verantwortlich fir 6konomische Innovationen
und weniger das religiose Bewusstsein, das Innovationen fordern oder behindern
konnte. Traditionelles Wissen, das schonenden Umgang mit den Ressourcen pro-
pagiert, hat auch in konfessionsungebundene NGOs Eingang gefunden, die sich
unter anderem mit Agrartechniken der Karen befassen.

Die christlichen Haushalte im Untersuchungsgebiet weisen keinen héheren Lebens-
standard auf als buddhistische oder traditionalistische. Relativer Wohlstand und
relative Armut ziehen sich quer durch alle Religionen. Einzig sehr isolierte nicht-
christliche Dorfer, die bisher keinerlei Unterstiitzung durch irgendwelche Institutio-
nen erfahren haben, fallen durch ihre besondere Armut auf. Hygiene- und Gesund-
heitserziehung, die von Christen initiiert werden, sind partiell sichtbar in
christlichen Dérfern. Es kann aber kein Innovationsschub durch eine Art
protestantischer Ethik festgestellt werden. Die Kirchen sind nicht mehr die einzigen
Helfer. Mittlerweile gibt es staatliche Stellen sowie NGOs, die punktuell Hilfe
leisten.

Die Bedeutung urbaner religitser Netzwerke

Bel den Tausenden von Karen-Migranten, die in Chiangmai, der gréften Stadt
Nordthailands temporér oder dauerhaft |eben, existieren keine ausschliefflich reli-
gits motivierte soziale Netzwerke. Religion sowie ethnische Zugehdrigkeit bilden
jedoch wesentliche Kategorien der Abgrenzung. In Huai Gao, einer der Migranten-
siedlungen am Stadtrand Chiangmais mit 40 Karen-Familien, sind bis auf drei Haus-
halte alle Baptisten. In der Migrantensiediung Nong Pha Krang unweit des Bahn-
hofs, in der 10 Familien leben, ist nur ein Haushalt buddhistisch. Das sollte die Be-
deutung der religidsen Zugehdrigkeit unterstreichen. Gerade das Christsein stellt ein
wesentliches Unterscheidungsmerkmal gegentiber den ethnischen Thais dar. Die
Kirchengemeindeist ein Mittelpunkt sozialen Lebens.

In Chiangmai gibt es zwel Karen-Baptisten-Kirchen, die Ubrigen zahlreichen Kir-
chen sind ethnisch gemischt. Alleine in der Provinzhauptstadt Mae Hong Son, die
etwa 10.000 Einwohner hat, gibt es eine katholische Kirche, die Finnland Pente-
costal Church mit zwei Missionarsfamilien und ca. 30 Mitgliedern, die Korean
Church, Hope of God-Kirche (vor alem fir Hmong) und eine Kirche der Overseas
Mission Fellowship (vor allem fir Shan). Es gibt keine explizite Karen-Kirche, die
Predigten sind auf Thai, aber die Karen benutzen auch in ihre Sprache Ubersetzte
Bibeln. Eindeutig ist, dass in ethnisch geschlossenen Kirchen wie die des Karen
Baptist Convention die Sprache der Sgaw-Karen tradiert wird. Sie stellt ein Element
des kirchlichen Lebens dar, wdhrend sie in der religidsen Praxis der Buddhisten
keine Rolle spielt. Sprachverlust wird von christlicher Seite meist den buddhisti-
schen Karen attestiert. Traditionelle Rituale werden in der Stadt nicht mehr prakti-
ziert, da sie untrennbar mit dem agrarisch geprégten Dorfleben verbunden sind.
Folglich werden sie durch thai-buddhistische Ritual e ersetzt.



Ethnische Identitét bel den Sgaw-Karen 35

Die Wichtigkeit ethnischer Identitdt bel Migranten ist auch von der sozialen Stel-
lung abhangig. Je gebildeter die Migranten, desto mehr sind sie zu situativen Wech-
seln ethnischer Identitdt fahig und ihre Siedlungsweise ist weniger ethnisch deter-
miniert.

Schlussfolger ungen

Die Karen befinden sich im Spannungsfeld zwischen christlicher Missionierung und
thai-buddhistischer Integration. Zwei Hochreligionen stehen in Konkurrenz zu ein-
ander, wobei Protestanten den Standpunkt absoluter religitser Wahrheit beanspru-
chen.

Dennoch besteht nach wie vor eine gemeinsame ethnische Abgrenzung der Sgaw-
Karen gegeniiber anderen ethnischen Gruppen. Sgaw-Karen haben nach eigenen
Aussagen eine sich von den Thais und anderen unterscheidende spezifische Kultur
und Sprache, selbst wenn sie unterschiedliche Religionen praktizieren. Der eigenen
ethnischen Gruppe kann man trauen, den anderen, vor allem den Thais jedoch nicht.

Religidse Unterschiede bewirken aber intragthnische Abgrenzungen, die die religi-
Ose Identitét zu einem wesentlichen Unterscheidungsmerkmal machen kénnen. Es
existieren unterschiedliche religiés definierte Welthilder, verschiedene religiose
Erfahrungen, exklusive Praktiken, ein voneinander abweichendes Verhéltnis gegen-
Uber traditionellem Wissen und letztlich unterschiedliche Anbindung von religiGser
an ethnische Identitét. Oftmals kommt es zu einer rdumlichen Separierung analog zu
religios definierten Grenzen. Protestantische Christen bevorzugen endogame Heira-
ten. Fur protestantische Christen ist die christliche Religion die alen anderen tber-
legene. Der Mythos von den Karen als urchristliches Volk wird von den Protestan-
ten rezipiert und festigt damit religidse Grenzen auch innerhalb der eigenen ethni-
sche Gruppe.

Wenn insbesondere die Baptisten das Christentum an ethnische Identitét binden und
sich fur den Erhalt von Sprache und Schrift einsetzen, wahrend sich Buddhisten
stérker assimilieren, kénnte die ethnische Kategorie Karen zunehmend exklusiver
mit dem Christentum assoziiert werden. Das Christentum verstérkt religiose und
damit auch ethnische Grenzen, wenn die beiden K ategorien zusammen fallen.** Fiir
die Buddhisten bleibt nur eine ethnische Abgrenzung gegentiber den Thais, die nicht
durch eine distinktive Religion verstérkt werden kann.

Religiose Konflikte in der Sgaw-Karen-Gesellschaft werden negiert, sind aber

gleichwohl vorhanden. Spannungen zwischen Katholiken und Buddhisten/Tradi-
tionalisten sind seltener als zwischen Protestanten und den Nicht-Christen.

2 In Burma, wo das Verhaltnis zwischen Karen und Burmesen von starker Opposition geprégt ist, die

zu einem seit 1949 andauernden bewaffneten Kampf um Autonomie flhrte, hat letztlich die religitse
Zugehorigkeit eine Spaltung der Karen National Union (KNU) bewirkt. Ein Teil der mehrheitlich
buddhistischen einfachen Soldaten revoltierte 1994 mit Unterstiitzung eines verehrten Pwo Karen-
Monches gegen die christliche Fuhrungselite der KNU und kooperiert fortan unter dem Namen
Democratic Kayin Buddhist Army (DKBA) mit der burmesischen Armee. Dabei hat es allerdings die
burmesische Fiihrung geschickt verstanden, die bestehenden Konflikte zwischen den Konfessionen
zu verstérken (vgl. Gravers 1999; McCascill 1997). Eine Ubertragung auf thailandische Verhétnisse
ist keinesfalls gegeben.

35



36 Roland Platz

Auffallend ist, dass selbst urbane Migranten, nicht nur in ethnisch, sondern zumin-
dest partiell in religits definierten Siedlungen wohnen. Doch solange religidse Dif-
ferenzen nicht instrumentalisiert werden, Uberlagert das religiose Bekenntnis nicht
die ethnische Zugehorigkeit.

Literatur

Banks, David, 1976: "Introduction”, in: David Banks (Hrsg.): Changing Identities in Modern Southeast
Asia, The Hague, Paris, S. 1-3

Bartré gregrik, 1969: "Introduction”, in: F. Barth (Hrsg.): Ethnic Groups and Boundaries, Bergen, Oslo,

. 9-3

Bechert, Heinz, 1967: Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Landern des Theravadabuddhismus,
Wiesbaden

Brackney, William H., 1988: The Baptists, Westport

Bradley, David, 1983: "Identity. The Persistence of Minority Groups', in: John McKinnon/Wanat
Bhruksasri (Hrsg.): Highlanders of Thailand, Kuala Lumpur, S. 46-55

Chumpol Maniratanavongsiri, 1997: "Religion and Social Change. Ethnic Continuity and Change among
the Karen in Thailand", in: Don McCaskill/Ken Kampe (Hrsg.): Development or Domestication?
Indigenous Peoples of Southeast Asia, Chiangmai, S. 237-267

Cohen, Abner, 1974: "Introduction”, in: Abner Cohen (Hrsg.): Urban Ethnicity, London, S. IX-XXIV

De Vos, George/Lola Romanucci-Ross, 1982: "Ethnicity. Vessel of Meaning and Emblem of Contrast”,
in: ebd. (Hrsg.): Ethnic Identity. Cultural Continuities and Change, Chicago, S. 363-390

Despres, Leo A., 1975: "Toward a Theory of Ethnic Phenomena’, in: L.A. Despres (Hrsg.): Ethnicity and
Resource Competition in Plural Societies, The Hague, Paris, S. 187-207

Elwert, Georg, 1989: "Ethnizitét als theoretisches und empirisches Konstrukt", in: Peter Waldmann/G.
Elwert (Hrsg.): Ethnizitat im Wandel, Saarbriicken, Fort Lauderdale, S. 21-60

Epstein, A.L., 1978: Ethos and Identity. Three Sudiesin Ethnicity, London

Geertz, Clifford, 1963: "The Integrative Revolution. Primordia Sentiments and Civil Polities in the New
States’, in: C. Geertz (Hrsg.): Old Societies and New States, New York, S. 105-157

Gravers, Mikael, 1999: Nationalism as Political Paranoia in Burma, Richmond

Greeley, Andrew M., 1974: Ethnicity in the United States. A Preliminary Reconnaissance, New Y ork

Hayami, Yoko, 1995: Ritual and Religious Transformation among Sgaw Karen of Northern Thailand.
Implications on Gender and Ethnic Identity, Ann Arbor

Hayami, Yoko, 1996: "Karen Tradition According to Christ or Buddha. The Implications of Multiple
Reinterpretations for a Minority Ethnic Group in Thailand”, in: Journal of Southeast Asian Sudies,
27 (1996) 2, S. 334-349

Hinton, Peter, 1979: "The Karen, Millennnialism, and the Palitics of Accomodation to Lowland States',
in: Charles F. Keyes (Hrsg.): Ethnic Adaption and Identity. The Karen on the Thai Frontier with
Burma, Philadelphia, S. 81-94

Hinton, Peter, 1983: "Do the Karen really exist?", in: John McKinnon/Wanat Bhruksasri (Hrsg.): High-
landers of Thailand, Kuala Lumpur, S. 155-168

Hoéllmann, Thomas O., 1992: "Kritische Gedanken zum Ethnos-Begriff in der Volkerkunde am Beispiel
festlandisch-siidostasi atischer Bevdlkerungsgruppen®, in: Tribus, 41 (1992), S. 177-186

Hovemyr, Anders P., 1989: In search of the Karen King. A Study in Karen Identity with Special Reference
to the 19" Century Karen Evangelismin Northern Thailand, Uppsala

Hyung-Jun, Kim, 1998: "Unto you your Religion and unto Me My Religion. Muslim — Christian
Relations in a Javanese Village", in: Sojourn, Journal of Social Issuesin Southeast Asia, 13 (1998) 1,
April 1998, S. 62-85

lijima, Shigeru, 1979: "Ethnic Identity and Sociocultural Change among Sgaw-Karen in Northern Thai-
land", in: Charles F. Keyes (Hrsg.): Ethnic Adaption and Identity. The Karen on the Thai Frontier
with Burma, Philadelphia, S. 99-118

Isaacs, Harold R., 1975: |dols of the Tribe. Group Identity and Political Change, New Y ork

Isajiw, Wsevolod W., 1974: "Definitions of Ethnicity”, in: Ethnicity, 1 (1974), S. 111-124

Jacobson, Jessica, 1997: "Religion and ethnicity. Dual and alternative sources of identity amoung young
British Pakistanis", in: Ethnic and Racial Sudies, 20 (April 1997) 2, S. 238-256

Kammerer, Cornelia Ann, 1990: "Customs and Christian conversions among the Akha highlanders of
Burmaand Thailand", in: American Anthropologist, 17 (1990) 2, S. 277-291



Ethnische Identitét bel den Sgaw-Karen 37

Kammerer, Cornelia Ann, 1996: "Discarding the Basket. The Reinterpretation of Tradition by Akha
Christians®, in: Journal of Southeast Asian Studies, 27 (1996) 2, S. 320-333

Keyes, Charles F., 1979: "Introduction", in: Charles F. Keyes (Hrsg.): Ethnic Adaption and Identity. The
Karen on the Thai Frontier with Burma, Philadelphia, S. 1-23

Keyes, Charles F., 1987: Thailand. Buddhist Kingdom as Modern Nation-Sate, Boulder

Keyes, Charles F., 1993: "Why the Thai are not Christians. Buddhist and Christian Conversion in Thai-
land", in: Robert W. Hefner (Hrsg.): Conversion to Christianity. Historical and Anthropological Per-
spectives on a Great Transformation, University of California Press, Berkeley, Los Angeles, Oxford,
S. 259-283

Keyes, Charles F., 1996: "Being Protestant Christians in Southeast Asian Worlds', in: Journal of
Southeast Asian Studies, 27 (1996) 2, S. 280-292

Kunstadter, Peter, 1978: "Subsistence Agricultural Economies of Lua and Karen Hill Farmers, Mae
Sariang District, Northwestern Thailand", in: Peter Kunstadter et al. (Hrsg.): Farmersin the Forest,
Honolulu, S. 74-131

Kunstadter, Peter, 1979: "Ethnic Group, Category, and ldentity”, in: Charles F. Keyes (Hrsg.): Ethnic
Adaption and Identity. The Karen on the Thai Frontier with Burma, Philadelphia, S. 119-63

Kunstadter, Peter, 1983: "Highland Populations in Northern Thailand", in: John McKinnon/Wanat
Bhruksasri (Hrsg.): Highlanders of Thailand, Kuala Lumpur, S. 15-45

Leach, Edmund R., 1970: Political systems of Highland Burma, (2.Auflage), London

Lehman, F.K., 1967: "Ethnic Categories in Burma and the Theory of Social Systems', in: Peter Kunstad-
ter (Hrsg.): Southeast Asian Tribes, Minorities, and Nations, Vol 1, Princeton, S. 93-124

Liepe, Lars, 1996: "Burmas langer Marsch in die Moderne", in: Roland Platz/Gerd Rieger (Hrsg.):
Siidostasien im Wandel, Stuttgart, S. 72-81

McCaskill, Don, 1997: "Divide and Conguer. Factionalism, Opportunism and the Fall of Manerplaw”, in:
Don McCaskill/Ken Kampe (Hrsg.): Development or Domestication? Indigenous Peoples of
Southeast Asia, Chiangmai, S. 602-609

Mischung, Roland, 1984: Religion und Wirklichkeitsvorstellungen in einem Karen-Dorf Nordwestthai-
lands, Wiesbaden

Mischung, Roland, 1986: Environmental “Adaptation” among upland peoples of Northern Thailand. A
Karen/Hmong (Meo) Case Study, Final Research Report to the NRCT, Chiangmai

Orywal, Erwin/K. Hackstein, 1993: "Ethnizitét: Die Konstruktion ethnischer Wirklichkeiten", in: Thomas
Schweizer et. al.: Handbuch der Ethnologie, Berlin, S. 593-609

Pieh, Eleonore, 1998: Fight like David — Run like Lincoln. Die politischen Einwirkungen des protestan-
tischen Fundamentalismusin den USA, Minster

Phya Anuman Rajadhon, 1986: Popular Buddhismin Sam and other Essays on Thai Studies, Bangkok

Platz, Roland, 1999: "Migration und ethnische Identitét", in: Internationales Asienforum, 30 (1986) 3-4,
S. 295-312

Platz, Roland, 2000: Persistenz und Wandel ethnischer Identitdt. Die Bedeutung der Migration am
Beispiel von Lisu und Karen in Nordthailand, Bonn

Proschan, Frank, 1997: "'We are al Kmhmu, just the same." Ethnonyms, ethnic identities, and ethnic
groups', in: American Ethnologist, 24 (Februar 1997) 1, S. 91-113

Renard, Ronald D., 1980: Kariang: History of Karen-T'ai Relations from the beginnings to 1923, Univ. of
Hawaii

Rosen, Lawrence, 1984: Bargaining for Reality. The Construction of Social Relations in a Muslim
Community, Chicago

Sanit Wongprasert, 1988: "Impact of the Dhammacarik Bhikkhus Programme on the Hilltribes of Thai-
land", in: K.M. de Silvaet. a. (Hrsg.): Ethnic Conflict in Buddhist Societies. Sri Lanka, Thailand and
Burma, Boulder, S. 126-137

Schneckener, Ulrich, 1997: "Subjekte kollektiver Selbstbestimmung. Ethnien, Nationen, Staaten”, in:
Peripherie, 17. Jg. (August 1997) 67, S. 28-45

Schober, Juliane, 1995: "The Theravada Buddhist Engagement with Modernity in Southeast Asia
Whither the Social Paradigm of the Galactic Polity”, in: Journal of Southeast Asian Sudies, 26
(1995) 2, S. 307-325

Schriek, Ellen/H.W. Schmuhl (Hrsg.), 1997: Das andere Mexiko. Indigene Volker von Chiapas bis Chih-
mahua, Gief3en

Scott, George M. Jr., 1990: "A Resynthesis of the primordial and circumstantial approaches to ethnic
group solidarity. Towards an explanatory model”, in: Ethnic and Racial Sudies, 13 (1990) 2, S. 147-
171

Shils, Edward, 1957: "Primordial, Personal, Sacred, and Civil Ties", in: British Journal of Sociology, S.
13-145

37



38 Roland Platz

Smalley, William A., 1994: Linguistic Diversity and National Unity. Language Ecology in Thailand,
University of Chicago Press

Sombsoon Suksamran, 1982: Buddhism and Politics in Thailand, Singapore

Sompob Lajaroj, 1992: Karen Socio Economic Environment, Tribal Research Institute, Chiangmai

Sulak Sivaraksa, 1984: "Buddhism and Society. Beyond the Present Horizon", in: B.J. Terwiel: Buddhism
and Society in Thailand, Gaya, S. 97-119

Tapp, Nicholas, 1989: "The Impact of Missionary Christianity upon Marginalized Ethnic Minorities', in:
Journal of Southeast Asian Studies, 20 (Mérz 1989) 1, S. 70-95

Tribal Research Institute, 1989: Statistische Angaben zur Minderheitenbevdlkerung, Chiangmai, unver.

Tribal Research Institute, 2001: Tribal Population Summary in Thailand, Satistische Angaben zur
Minderheitenbevilkerung, Chiangmai, unver.

Wallman, Sandra, 1979: Ethnicity at work, London

Y oshimatsu, Kumiko, 1989: The Karen World. The Cosmological and Ritual System of the Sgaw Karen
in Northwestern Chiang Mai Province, Final Research Report, Chiangmai



