
 ASIEN, (Oktober 2003) 89, S. 26-46 

C:\ASIEN\89\SchroeterIndonesien.doc 

Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 

Susanne Schröter 

Since the end of the Suharto regime Indonesia has been struck by religious moti-
vated violence. Clashes between Muslims and Christians occurred in various 
parts of the country, spectacular bomb attacks caused hundreds of deads and 
fundamentalist groups demanded the introduction of the šarĩ‛a. The radicaliza-
tion of religious discourse challenges the state principle of Pancasila which de-
fines Indonesia as a multicultural and a multireligious nation. The article exam-
ines the history of Christianity and Islam in Indonesia, the upcoming of religious 
organisations in the political area and the recent struggle between influential so-
cial groups who use religious arguments as a strategy of political mobilization.  

Einleitung 
Am 12. Oktober 2002 explodierte auf der indonesischen Insel Bali vor dem Sari 
Club im Ferienort Kuta eine aus den militärischen Sprengstoffen TNT und C-4 be-
stehende Autobombe. Fast 200 Menschen wurden getötet und Hunderte zum Teil 
schwer verletzte. Zur gleichen Zeit ereigneten sich Anschläge auf das amerikanische 
Honorarkonsulat in der balinesischen Hauptstadt Denpasar und auf den Sitz der 
philippinischen Botschaft auf der Insel Sulawesi. Der 12. Oktober 2002 war ein 
Jahrestag besonderer Qualität: Genau zwei Jahre zuvor hatten Attentäter das Kriegs-
schiff USS Cole vor der jemenitischen Küste attackiert und den Tod von 17 Solda-
ten verursacht; ein Jahr, einen Monat und einen Tag zuvor war das World Trade 
Center zum Einsturz gebracht worden.  
All diese Umstände führten dazu, dass in der Presse über eine Beteiligung von al-
Qãida spekuliert wurde, doch es fielen auch Namen von Organisationen, die au-
tochthoner indonesischer Natur waren: an erster Stelle die Gruppen Jemaah Isla-
miyah (Islamische Gemeinde) und Laskar Jihad (Truppen des heiligen Krieges). 
Die indonesische Regierung, allen voran die Präsidentin Megawati Sukarnoputri, 
geriet unter beträchtlichen internationalen Druck, da sie seit dem 11. September 
wiederholt von den USA, Australien, den Philippinen, Malaysia und Singapur zu 
einem härteren Vorgehen gegen extremistische islamische Gruppen und deren Spre-
cher aufgefordert worden war. Aufgrund ihrer eigenen prekären Stellung, die Rück-
sichtnahmen gegenüber islamistischen Kreisen erforderlich machte,1 hatte Megawati 
den Anschlag auf das World Trade Center zwar öffentlich verurteilt und ihr Beileid 

                                                           
1  Megawati ist auf die Unterstützung islamischer Kräfte angewiesen, wenn sie 2004 wiedergewählt 

werden möchte. Um ihre Person hatte es schon vor ihrer Präsidentschaft Diskussionen gegeben, da 
einflussreiche Kreise keine Frau an der Spitze des Staates akzeptieren wollten. 



 Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 27 

persönlich in den USA übermittelt,2 aber wenig im eigenen Land gegen radikale 
Gruppierungen unternommen - jetzt titulierte der einflussreiche Far Eastern Eco-
nomic Review, Indonesien sei das "Weak link in the anti-terror chain".3 Die Situation 
machte deutlich, dass es der Regierung zunehmend schwerer fallen würde, sich einer 
global wirksamen Rhetorik vom "Kampf des Bösen gegen das Gute" zu entziehen 
und dass dies ihren Handlungsspielraum merklich verengte. 
Schon seit dem Rücktritt Suhartos und der damit einhergehenden Demokratisierung 
erlebte Indonesien einen Aufschwung religiöser Argumentationen in vielfältigen 
sozialen, ökonomischen und politischen Kontexten. Wenngleich die These einer 
"Rückkehr der Religionen", die im Zusammenhang mit weltweit erstarkenden Fun-
damentalismen diskutiert wird,4 für den Archipel nicht ganz angemessen erscheint, 
da Religion in Indonesien immer eine wichtige politische Rolle spielte, so ist doch 
auffällig, dass ihre Bedeutung als Mobilisierungsstrategie in nicht primär religiösen 
Konflikten zugenommen hat. Dabei zeichnet sich eine Polarisierung zwischen 
Christen und Muslimen ab, ein Muster, das zum einen den aktuellen globalen Dis-
kurs reflektiert, zum anderen aber auch indigene indonesische Wurzeln besitzt. Die 
Verbindungen zwischen Religion und Politik in Indonesien sind vielschichtig, haben 
sich in historischen Prozessen herausgebildet und lassen sich nicht von internatio-
nalen Entwicklungen trennen. Ich möchte in meinem Beitrag daher drei Bereiche 
skizzieren: 1) die Geschichte zwischen Muslimen und Christen seit Beginn der Ko-
lonialzeit, 2) die Beziehung zwischen Staat und Politik nach der Unabhängigkeit und 
3) die aktuelle Situation nach dem Sturz Suhartos. 

Religion und Politik bis zur Unabhängigkeit 
Indonesien ist ein kulturell heterogener Staat. Linguisten haben allein 350 austrone-
sische Regionalsprachen klassifiziert,5 und die traditionellen politischen Systeme 
reichen von nomadisierenden Kleingruppen über Föderationen verwandtschaftlich 
definierter Klane bis zu komplexen Fürsten- und Königtümern mit einer entwickel-
ten höfischen Kultur. Seit dem 5. Jh.6 sind Einflüsse von Buddhismus und Hinduis-
mus nachweisbar. Sie beruhen auf dem Ausbau des Seehandels zwischen javani-
schen Fürstentümern und dem südindischen Chola-Reich sowie dem regionalen 
Einfluss der Großmacht China. In seiner synkretistischen Verbindung mit volkstüm-
lichen javanischen Glaubensvorstellungen entwickelte sich der Hinduismus im Kö-
nigreich Majapahit zu einem elaborierten Ideensystem, das die mythische Beziehung 
des Königs zu Land und Volk festschrieb und seine nicht hinterfragbare Autorität 
legitimierte. Der Islam erreichte Indonesien im 13. Jh.,7 vermittelt durch muslimi-
                                                           
2  Diese Geste wurde mit dem Versprechen größerer finanzieller Zuwendungen seitens der US-

Regierung honoriert. 
3  Vgl. McBeth 2002. 
4  Vgl. Riesebrodt 2000. 
5  Vgl. Nothofer 1999: 75.  
6  Vgl. Klokke 1995: 168. Ufen setzt den Zeitpunkt ein bis zwei Jahrhunderte früher an (Ufen 2002: 73) 
7  Im Jahr 1292 berichtete Marco Polo, die Einwohner des Ortes Perlak in Nordsumatra seien Muslime. 

Kontakte mit arabischen und persischen Kaufleuten sind bereits vor dieser Zeit verbürgt, blieben aber 
auf Händlersiedlungen beschränkt und führten aber nicht zu einer nennenswerten Islamisierung der 
lokalen Bevölkerung, vgl. auch: Muhammad 1999: 3ff. 



28 Susanne Schröter  

sche Händler aus dem indischen Gujarat, etablierte sich aber erst drei Jahrhunderte 
später, nicht zuletzt als Gegenbewegung zur Kolonisation durch Portugal. Nach 
Stöhr8 war Aceh die erste Region, die islamisiert wurde. Westsumatra (Minangka-
bau) folgte. Eine besondere Rolle spielte der islamische Handelsstaat Malakka, der 
großen Anteil an der Islamisierung Javas hatte.9 In dem Machtvakuum durch den 
Zerfall des hinduistischen Majapahit-Reiches entstand eine Reihe islamischer Sulta-
nate, u.a. Demak, Padjang und Mataram, aus denen später die Fürstentümer Jogja-
karta und Surakarta hervorgingen. Auf den Molukken wandten sich die lokalen 
Herrscher von Ternate und Tidore dem Islam zu, und das südliche Sulawesi wurde 
durch die Präsenz von Makassaren und Bugis zum islamischen Einflussgebiet. Der 
Islam war die Religion der Kaufleute. Er besaß ein wirkungsvolles Regelsystem, mit 
Hilfe dessen rechtliche Probleme des modernen Handels gelöst werden konnten, und 
verhieß den Anschluss an ein überregionales Netz von Beziehungen, das Transakti-
onen und Warenflüsse erleichterte. In Indonesien verband er sich, ebenso wie der 
Hinduismus, mit dem tradierten Glauben an Geister und Ahnen10 und konnte sich 
besonders in seiner mystisch orientierten schafitischen Form durchsetzen. Eine 
strengere, regelgenaue Version bekam erst im 19. Jh. Gewicht, als eine größere 
Anzahl indonesischer Muslime, begünstigt durch eine Phase kolonialer Liberalisie-
rung, Pilgerfahrten nach Mekka machte und mit der fundamentalistischen Reform-
idee des Wahabitismus in Kontakt kam.11 Die Padri-Bewegung, die zwischen 1803 
und 1819 die lokalen Herrscher der Minangkabau herausforderte, mag hier als Bei-
spiel dienen.12 
Zurzeit der portugiesischen Kolonisation im 16. Jh. und auch noch zu Beginn der 
holländischen Herrschaft im 17. Jh. praktizierte der überwiegende Teil der späteren 
Indonesier seine traditionelle Religion, der Hinduismus herrschte auf Bali und in 
vielen Regionen Javas, und die modernen handelsorientierten Fürstentümer, vor-
nehmlich in Küstengebieten, hatten den Islam als adäquates soziales und religiöses 
Regelwerk adaptiert. Dominikaner, Jesuiten und verschiedene protestantische Mis-
sionsgesellschaften begannen, den christlichen Glauben unter den Anhängern der 
autochthonen Religionen zu verbreiten, explizit auch um den Einfluss des Islam 
einzudämmen. Das östliche Flores und die vorgelagerten Inseln wurden katholisch,13 
der Großteil der Molukken, die Minahasa- und Batakregion protestantisch. Im 20. 
Jh. breitete sich das Christentum auch auf dem bis dahin noch nicht missionierten 
Teil von Flores, auf Timor, Sumba, Roti und Sawu, in Zentralsulawesi und bei der 
chinesischen Minderheit aus.  

                                                           
8  Vgl. Stöhr 1965. 
9  Vgl. Waver 1974: 4. 
10  Diese spezielle Ausprägung wird z.B. an der mythischen Beziehung islamischer Herrscher mit der 

javanischen Meeresgöttin Ratu Kidul deutlich. Vgl. dazu: Schlehe 1998. 
11  Vereinzelte Bestrebungen für eine strengere Beachtung islamischer Regeln können bereits für das 18. 

Jh. dokumentiert werden, so z.B. eine Bewegung für die Einführung der šarĩ‛a in West-Sumatra 
zwischen 1784 und 1803, andere werden erst im 20. Jh. relevant, wie die von Armeekreisen 
unterstützte Islamisierung Lomboks in der 60er-Jahren. Vgl. dazu Cederoth 1996. 

12  Vgl. dazu Dobbin 1983; Kahn 1993; Lynn/Benda-Beckmann 1985. 
13  Zum Prozess der Missionierung von Flores vgl. Dietrich 1989 und 1994. 



 Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 29 

Das Verhältnis zwischen Kolonialregierung und Missionsgesellschaften war sowohl 
von Interessensdivergenzen als auch von -konvergenzen bestimmt. Um Schwierig-
keiten mit den indonesischen Muslimen vorzubeugen, wurden die evangelikalen 
Aktivitäten streng kontrolliert und reglementiert. Die Gesellschaften benötigten eine 
spezielle Missionsgenehmigung und diese galt nur für jeweils ausgewiesene Ge-
biete.14 Muskens konstatiert, dass die Kirchen in vielen Regionen, durch diese 
Restriktionen bedingt, erst nach der Unabhängigkeit Fuß fassen konnten.15 Trotz 
dieser Schwierigkeiten übertrug die koloniale Verwaltung den Gesellschaften wich-
tige entwicklungspolitische Bereiche wie das Bildungs- und Gesundheitswesen.16 
Durch das missionarische Engagement bildete sich vielerorts eine über die ethni-
schen Gruppen hinausgehende starke regionale Identität17 und eine christliche indi-
gene Elite heraus. Letztere wurde von vielen Kolonialbeamten als natürliche Ver-
bündete angesehen und profitierte von einem sich etablierenden westlich ausgerich-
teten Schulsystem.18 Gebildet und loyal fanden christliche Molukker bevorzugt 
Anstellungen in Verwaltung und Armee. Aus dieser Privilegierung und der damit 
verknüpften Identifizierung von Christen mit dem kolonialen Regime resultieren bis 
heute Ressentiments auf Seiten indonesischer Muslime. 
Anders als Christen, die auf vielfältige Weise in den kolonialen Apparat eingebun-
den waren, verstanden sich die indonesischen Muslime als primär unterdrückte, 
später auch als oppositionelle Kraft. Sie unternahmen eigene Anstrengungen, die 
Gesellschaft zu entwickeln, verbunden mit einer Organisierung in explizit islami-
schen Vereinigungen. 1912 gründeten Anhänger des Reformislam die Muhamma-
diyah19 und entfalteten eine rege soziale Tätigkeit. Sie entwickelten das Bildungswe-
sen, unterhielten Waisenhäuser und Hospitäler und engagierten sich in der Jugend-
arbeit.20 Konservativ orientierte Muslime organisierten sich 1926 in der Nahdatul 
Ulama (Erwachen der Religionsgelehrten). Auch sie waren hauptsächlich im sozia-
len Bereich tätig und gründeten zahlreiche Schulen. Um im Wettbewerb mit chinesi-
schen Geschäftsleuten zu bestehen, schlossen sich muslimische Händler 1911 in der 
Sarekat Dagang Islam, der Islamischen Handelsgesellschaft zusammen, die sich 
1912 in Sarekat Islam (Islamische Handelsunion) umbenannte. Muslimische Organi-
sationen waren maßgeblich daran beteiligt, Indonesien in die Unabhängigkeit zu 
führen, doch vereinzelt drohte die Betonung des Religiösen die Konstituierung einer 
Gemeinschaft aller Indonesier zu sprengen, die insbesondere von Nationalisten anvi-

                                                           
14  So wurde Flores beispielsweise ein rein katholisches, das Batak-Gebiet auf Sumatra dagegen ein rein 

protestantisches Missionsgebiet. 
15  Muskens 1974: 92. 
16  Auf Flores wurde der Steyler Missionsgesellschaft des Göttlichen Wortes der Aufbau des 

Bildungswesens vollständig überlassen. 
17  Für Minahasa vgl. dazu Henley 1993, für die Molukken Kreuzer 2001. 
18  Ein in den 30er-Jahren durchgeführter Zensus ergab, dass das christianisierte Minahasa die höchste 

Alphabetisierungsrate der gesamten Kolonie aufweisen konnte. Sie erreichte fast 40%, während sie in 
Jakarta und Surabaya bei ca. 12% und in ländlichen muslimischen Gebieten unter 10% lag. Vgl. 
Buchholt 1994: 314f. 

19  Zur Geschichte dieser Organisation in kolonialer Zeit siehe: Alfian 1989. 
20  Nach Muskens soll die Muhammadiyah im Jahr 1966 4.700 Volksschulen, 600 höhere Schulen, 27 

Krankenhäuser und 48 Waisenhäuser unterhalten haben. Vgl. Muskens 1974: 77. 



30 Susanne Schröter  

siert wurde.21 So forderte die islamische Reformbewegung Persatuan Islam (Islami-
sche Einheit) in der Monatszeitschrift Pembela Islam (Verteidiger des Islam) Mus-
lime auf, aus der Nationalbewegung Sukarnos auszutreten, da Christen dort Mitglie-
der seien und keine nationalen, sondern vornehmlich christliche Ziele verträten. 
1937 gründet sich die islamische Dachorganisation Al Madjlisul Islamil A'laa Indo-
nesia, der sich die Partai Sarekat Islam Indonesia (PSII), Muhammadiya, NU, Jong 
Islamieten Bond und später Partai Islam Indonesia (PII) anschlossen. Die Nationa-
listen, zu denen auch die Partai Katolik Republik Indonesia (PKRI) und die Persa-
toean Minahasa gehörten, organisierten sich 1939 in der Gaboengan Partai Politik 
Indonesia (GAPI – Vereinigung der politischen Parteien Indonesiens). Einige pro-
testantische Organisationen (Persatoen Christen Indonesia – PERCHI) lehnten die-
ses Engagement ab, da sie eine Schwächung christlicher Positionen befürchteten. 
Die Vereinigung islamischer Gruppierungen gegenüber der Kolonialregierung als 
gemeinsamem Gegner kann aber nicht als Indikator für einen einheitlichen Islam 
gedeutet werden. Nach einem Differenzierungsmodell von Geertz22 lassen sich auf 
der bevölkerungsreichsten Insel Java drei Kategorien von Muslimen23 ausmachen: 
Synkretistische abangan, die sich vorwiegend aus den ländlichen Unterschichten 
zusammensetzen und einen vom Glauben an Geister durchsetzten Volksislam prakti-
zieren, strenggläubige und auf die formale Einhaltung islamischer Vorschriften 
bedachte santri,24 die sich in der Schicht der Händler und Beamten finden, und die 
aus dem Adel hervorgegangene Beamtenelite der priyayi, die Elemente der hinduis-
tisch-buddhistischen Mystik praktizieren und die Gebote des Koran nur partiell 
befolgen. Nur die santri, die etwa 20% bis 30% aller Muslime ausmachen,25 vertre-
ten die Auffassung eines politischen Islam und haben in der Geschichte Indonesiens 
wiederholt die Einführung islamischer Gesetze und die Umwandlung zu einem isla-
mischen Staat (Negara Islam) gefordert.  

Islam und Staat in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
Bei der Ausarbeitung der Verfassung schien es zunächst, als könnten sie einige 
Erfolge für sich verbuchen. In einer im Juni 1945 diskutierten Präambel26 war bei-

                                                           
21  Um die Fragilität dieser neuen nationalen Gemeinschaft zu unterstreichen, verwendete Benedict 

Anderson den Begriff der "imagined community". Vgl. Anderson 1991. 
22  Geertz hatte seine Daten über die javanische Religion im Rahmen einer ethnologischen 

Feldforschung gewonnen. Vgl. Geertz 1960. Sein Modell ist in den vergangenen Jahren dahingehend 
kritisiert worden, die dem Islam inhärenten mystischen Dimensionen ignoriert und eine Grenze 
zwischen santri und abangan konstruiert zu haben, die in dieser Schärfe nicht existiert. Vgl. Brakel 
1996, Schreiner 2001: 161f. 

23  Geertz generalisiert diese spezifischen javanischen Verhältnisse zu einer gesamtindonesischen 
Religion, was Schreiner mit dem Hinweis auf die sehr viel einheitlichere Ausprägung des Islam auf 
Sumatra, Kalimantan und Sulawesi sowie den eher auf Koexistenz denn auf Synkretismus 
basierenden Beziehungen zur Tradition zurückweist. Vgl. Schreiner 2001: 162. Von einer 
anthropologischen Perspektive aus betrachtet, ist Schreiners Analyse jedoch ebenfalls zweifelhaft, da 
auch Muslime, die sich selbst als strenggläubig verstehen, Elemente ihrer vorislamischen indigenen 
Religion praktizieren. Vgl. u.a. Pelras 1994.  

24  Die Bezeichnung leitet sich von den islamischen Internatsschulen (pesantren) ab. 
25  Vgl. Schreiner 2001: 161. 
26  Es handelt sich um die so genannte "Dokument von Jakarta" (Piagam Jakarta).  



 Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 31 

spielsweise die Verpflichtung der Muslime aufgelistet, die islamische Pflichtenlehre 
(šarĩ‛a) zu befolgen, und Sukarno hatte versprochen, dass nur ein Muslim Präsident 
des Landes werden könne. Auf Druck weniger strenggläubiger Nationalisten und 
Christen nahm er jedoch schnell von der Festschreibung solcher Vorgaben Abstand 
und ersetzte auch das Wort Allah für Gott durch das neutralere Tuhan. Um die un-
terschiedlichsten Gruppen des Inselreiches zu integrieren, hatte Sukarno das Leitmo-
tiv der "Einheit in der Vielfalt" (bhinneka tunggal ika) ausgegeben, was sich vorder-
gründig wie ein Idealtypus von Multikulturalität ausnahm, bei näherem Hinsehen 
aber die Priorisierung des Nationalismus bedeutete. Ein präsidentaler Personenkult, 
elaborierte nationale Rituale und eine allgegenwärtige Indoktrination staatlicher 
Propaganda hatten den Nationalismus Sukarno'scher Prägung, die so genannte de-
mokrasi terpimpin (gelenkte Demokratie), selbst in den Stand einer Staatsreligion 
erhoben. Die Schwäche der politischen Islamisten und das Unvermögen ihre Ziele 
durchzusetzen, resultierte nicht nur aus der autokratischen Haltung Sukarnos, son-
dern auch in ihrer eigenen Uneinigkeit. 1945 wurde die Partei "Masjumi", Majelis 
Syuro Muslimin Indonesia (Vereinigter Rat der Muslime Indonesiens) als Vertre-
tung der Santri gegründet, doch bereits zwei Jahre später kam es zu einer ersten 
Abspaltung. Folgenschwerer war die Trennung von der Nahdatul Ulama, die für die 
Mehrheit der konservativen Muslime sprach. Sie konnten nicht verhindern, dass an 
Stelle einer Privilegisierung des Islam in der Pancasila, den fünf Leitprinzipien des 
Staates,27 lediglich der Glaube an einen Gott welcher Religion auch immer festge-
schrieben wurde.28  
Verschiedene islamische Gruppierungen akzeptierten diese Wendung nicht. Sie 
sahen sich betrogen und opponierten, teils erfolglos im Parlament,29 teilweise auch 
mit Waffengewalt. So unterstützten Mitglieder der Masjumi 1957 und 1958 sezessi-
onistische Bestrebungen in Südsulawesi, West- und Nordsumatra, und der Führer 
der Bewegung Darul Islam (Haus des Islam), Kartosowirjo, rief im August 1949 in 
Westjava einen islamischen Staat aus, wobei er von vielen islamischen Gelehrten 
(ulama) unterstützt wurde. Da die Regierung es mit Rücksicht auf ideologische 
Sympathisanten lange nicht wagte, Darul Islam zu bekämpfen, konnte diese bis zum 
Juni 1962 eine gewisse regionale Autonomie mit einer eigenen Gesetzlichkeit etab-
lieren.  
In enger Anlehnung an Kartosowirjos Ideen rief der ehemalige Unabhängigkeits-
kämpfer Abdul Kahar Muzakar 1953 auf Südsulawesi ebenfalls einen islamischen 
Staat aus. Seine Motive scheinen zumindest anfangs nicht ausschließlich religiöser 
Natur, sondern auch ein Gefühl mangelnder Anerkennung nach der Unabhängigkeit 
gewesen zu sein. Er war Befehlshaber einer lokalen Miliz, die gegen die Holländer 
                                                           
27  Neben dem Monotheismus, der, um die balinesischen Hindus nicht auszuschließen, als Zugehörigkeit 

zu einer Hochreligion interpretiert wurde, enthält die Pancasila die Prinzipien Menschlichkeit, 
nationale Einheit, Demokratie und Gerechtigkeit. 

28  Dahm führt Sukarnos Eintreten für die Pancasila auf dessen Verwurzelung im javanischen 
Synkretismus zurück (Dahm 1966: 255ff.); ein anderer wichtiger Einfluss sind die katholischen 
Priester, mit denen er während seiner Verbannung nach Flores in den Jahren 1935-38 enge 
freundschaftliche Kontakte pflegte. 

29  Da sie nicht über Mehrheiten verfügten, konnten sie ihre Forderungen nach einer Islamisierung der 
Gesellschaft zwar vorbringen, aber nicht durchsetzen. 



32 



 Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 33 

schulen. Während der politische Islam unterdrückt wurde, förderte Suharto den 
kulturellen, der in den 80er-Jahren begann, vereinzelte politische Forderungen zu 
stellen und darin auch Erfolge verzeichnen konnte. So wurde die staatliche Lotterie 
verboten, die Kompetenz islamischer Sozialgerichte gestärkt, muslimische Mädchen 
tragen seit 1990 ein Kopftuch (jilbab), wenn sie in die Schule gehen, 1991 wurde 
eine islamische Bank eröffnet, und in Aceh wurden seit März 2003 šarĩ‛a-Gerichte 
eingeführt.31 Suharto selbst hatte den Islam als mögliche Stütze seiner Macht ent-
deckt, als er Ende der 80er-Jahre unter Druck einiger seiner Generäle geriet, die 
seine Politik zunehmend zu kritisieren begannen. 1990 unterstützte er die Gründung 
des "Verbandes islamischer Intellektueller Indonesiens" (ICMI) auf einem universi-
tären Symposium,32 das von ihm selbst eröffnet wurde; 1991 begab er sich auf eine 
Pilgerreise nach Mekka. Die Werbung um neue Anhängerschaften stabilisierten das 
autoritäre Regime allerdings weniger als Suharto erhoffte und 1998 wurde er zum 
Rücktritt gezwungen. 

Religiöse Mobilisierung nach den Sturz Suhartos 
Der Zusammenbruch festgefügter Herrschaftsstrukturen setzte nicht nur einen um-
fassenden Prozess der Demokratisierung in Gang, sondern führte auch zu einem 
Machtvakuum, in dem lokale und nationale Eliten um Einflusszonen kämpften, zu 
Ausschreitungen gegen religiös und ethnisch definierte Minderheiten33 und zu einem 
Aufschwung sezessionistischer Bewegungen auf Inseln, die seit vielen Jahren eine 
Löslösung vom indonesischen Nationalstaat anstrebten, dabei insbesondere Papua, 
Ost-Timor und Aceh.34 Auffällig ist dabei die Häufigkeit, in der strategische Grup-
pen sich einer religiösen Rhetorik bedienen, um Gefolgschaft in nicht primär religiös 
begründeten Konflikten zu mobilisieren. Beispielhaft sollen an dieser Stelle zwei 
Spannungsherde analysiert werden,35 die sowohl die Schreckensvision einer 
Balkanisierung Indonesiens als auch die einer Fundamentalisierung von Religion 
nährten. Es handelt sich zum einen um die Poso-Region in Zentralsulawesi, die 
bereits seit der Gründung des Staates wiederholt Austragungsort gewaltförmiger 
Auseinandersetzungen zwischen Christen und Muslimen war, und die Molukken, 

                                                           
31  Die Gerichte wurden am 4. März 2003 eingesetzt. 
32  Hefner analysiert die Gründung des Verbandes aus dem Erstarken des kulturellen Islam und dem 

Entstehen einer islamischen Mittelschicht heraus. Vgl. Hefner 1993. 
33  Ausschreitungen richteten sich insbesondere gegen die chinesische Minorität und gegen Christen, 

hatten aber auch spezifisch lokale Konnotationen. Auf Kalimantan z.B. erhob sich eine Allianz aus 
Dajaks und Malayen im Jahr 1999 gegen als Eindringlinge empfundene maduresische Migranten, 
massakrierte und vertrieb Tausende von ihnen. Zu den Vorkommnissen, die vielleicht die größte 
Verunsicherung auslösten, gehörten die so genannten Ninja-Morde in Ostjava, bei der als Hexer 
denunzierte Personen von maskierten Banden exekutiert wurden. Weitere Unruhen, bei denen eine 
ethnisierende oder religiöse Rhetorik nachweisbar ist, ereigneten sich ab 1998 in Kupang, Westtimor, 
in Ende, Flores, in Waikabubak, Westsumba, in Makassar, Südsulawesi sowie auf den Singapur 
vorgelagerten Inseln Batam und Bintan.  

34  Auf eine genaue Darstellung dieser Konflikte wird an dieser Stelle verzichtet, da in ASIEN bereits 
ein Artikel dazu veröffentlicht wurde. Vgl. Schreiner 2000. Ebenfalls zu diesem Thema vgl. Schröter 
2001. 

35  Zur Relevanz der hier angeführten Beispiele vgl. u.a. International Crisis Group 2002; Hefner 2002; 
Kampschulte 2001. 



34 Susanne Schröter  

die ebenfalls auf eine lange, bis in die Kolonialzeit hineinreichende, Geschichte 
interreligiöser Gewalt zurückblicken können.  
Diese historische Dimension hat seine Wirkung insbesondere bei den Auseinander-
setzungen auf den Südmolukken mit seinem Zentrum Ambon entfaltet. Während der 
Kolonialzeit hatten christianisierte Südmolukker privilegierte Zugänge zu staatli-
chen Ämtern und stellten einen Teil der kolonialen Streitkräfte. In dieser Funktion 
hatten sie wiederholt Aufstände niedergeschlagen und waren im Archipel gefürchtet. 
Aus muslimischer Perspektive, so Peter Kreuzer, hatte die Kolonialmacht eine so-
zioökonomische Stratifizierung der Gesellschaft anhand religiöser Grenzen initi-
iert.36 Ihre Loyalität zu Holland und die Angst vor dem Verlust ihrer Privilegien 
machte die südmolukkischen Christen auch nach der Unabhängigkeit zu willkom-
menen Werkzeugen niederländischer Machtstrategien, und im Jahr 1950 forderte 
eine von der ehemaligen Kolonialregierung unterstützte Sezessionsbewegung die 
Loslösung von Indonesien und die Ausrufung einer Republik der Südmolukken 
(Republik Maluku Selatan). Im Verlauf der Erhebungen kam es wiederholt zu anti-
muslimischen Ausschreitungen.37 Trotzdem galten die Inseln jahrelang als Vorbild 
für ein friedliches Miteinander von indigenen Muslimen und Christen.38 Ritueller 
Ausdruck dieser Beziehungen war das Pela-Allianz-System, ein im lokalen Ahnen-
kult verankertes Netzwerk zwischen Dörfern, das ethnische und religiöse Grenzen 
überschritt. Das Pela-System wurde sowohl von muslimischen als auch von christli-
chen Reformern diskreditiert, die der als heidnisch empfundenen Tradition eine neue 
reine Lehre entgegensetzten und damit die Wirksamkeit der autochthonen Integrati-
onsmittel deutlich reduzierten.39 Aufgrund einer starken Migrationsbewegung von 
Muslimen aus Sulawesi in den 70er- und 80er-Jahren wurde das sensible Gleichge-
wicht zwischen den Angehörigen der beiden Religionsgruppen und damit auch die 
ökonomische Balance jedoch zunehmend verändert.40 Die Neuankömmlinge galten 
als aggressive Geschäftsleute, die insbesondere versuchten, Posten in der lokalen 
Verwaltung zu besetzen. Diese waren traditionell in der Hand von Christen. Da, 
nach Schätzungen von Gerry van Klinken, im Jahr 1999 25% der ambonesischen 
Bevölkerung von staatlichen Gehältern lebte,41 mussten solche Verschiebungen der 
Klientelstruktur für extreme Spannungen sorgen.  
Beim Kampf um staatliche Pfründe setzten sowohl christliche wie auch muslimische 
Gruppen Netzwerke ein, die bis nach Jakarta reichten. 1992 wurde der Muslim Akib 
Latuconsina als Gouverneur eingesetzt. Sein Kontrahent war der Christ Freddy La-
tumahina, ein Mitglied der damals noch regierenden Golkar Partei. Latuconsina 
besetzte einige wichtige Posten der örtlichen Administration ebenfalls mit Musli-
men. Nachdem ein Gerücht kursierte, dass Latuconsina alle mit administrativen 

                                                           
36  Vgl. Kreuzer 2000: 14. 
37  Waver berichtet von Erschießungen und von der öffentlichen Zweiteilung eines Imams in Ambon mit 

dem Schwert, vgl. Waver 1974: 148f. 
38  Zwischen indigenen Molukkern, gleich ob sie sich zum Christentum oder dem Islam bekannten, und 

muslimischen Migranten bestanden dagegen schon immer erhebliche Spannungen. 
39  Vgl. auch Bartels 2000. 
40  Vgl. Jones 2002. 
41  Vgl. van Klinken 1999. 



 Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 35 

Führungspositionen betrauten Christen durch Muslime ersetzt hätte, brachen 1999 
blutige Unruhen zwischen Christen und Muslimen in Ambon aus.42  
Das in dieser Situation strukturell vorhandene Gewaltpotenzial wurde zusätzlich 
dadurch erhöht, dass sowohl die christlichen als auch die muslimischen Netzwerke 
von kriminellen Vereinigungen durchsetzt waren. Deren Mitglieder kontrollierten 
auf Java Einkaufszentren und Spielhallen, wurden aber auch von unterschiedlichen 
politischen Gruppierungen als schlagkräftige Security-Einheiten eingesetzt. Bewaff-
nete Konflikte untereinander waren nicht selten. 1999 wurde diese Form der Ban-
denkämpfe gewissermaßen auf die Molukken exportiert: Christliche und muslimi-
sche Gruppen verschanzten sich in ihren religiösen Heiligtümern – die Christen in 
der Maranatha Kirche, die Muslime in der Al-Fatah Moschee – und bereiteten sich 
auf die Auseinandersetzung mit den jeweils anderen vor, für die es nur mehr eines 
Vorwandes bedurfte. Im Jahr 2000 wurde der Konflikt zusätzlich durch eine Mobili-
sierung radikaler Muslime aufgeheizt, die von Java und anderen Inseln auf die Mo-
lukken übersetzten. Eine prominente Rolle spielte dabei die Gruppe Laskar Jihad, 
eine gewalttätig-fundamentalistische Organisation, die auf christlicher Seite durch 
die so genannte Laskar Kristen konterkariert wurde.  
Der zweite Konflikt, der den Molukken weltweite Aufmerksamkeit bescherte, fand 
Mitte August 1999 zwischen Migranten aus Makian und der einheimischen Bevöl-
kerung des Kao-Subdistrikts statt. Auslöser war das Bekanntwerden eines Planes, 
einen neuen Subdistrikt (Kecamatan) Makian Daratan in der südlichen Hälfte des 
Kao Distriktes zu errichten. Der neue Subdistrikt sollte alle Dörfer von Makia-
Migranten umfassen, die 1975 von der indonesischen Regierung dort angesiedelt 
wurden, nachdem ein Vulkanausbruch in ihrer Heimat angekündigt worden war. 
Außerdem befanden sich aber auch einige Dörfer mit indigenen Pagu und Jailolo in 
der Region, die sich nicht von Makia regieren lassen wollten. Zwischen den musli-
mischen Migranten und den christlichen Kao schwelte ohnehin ein Streit um Res-
sourcen, nachdem eine Goldmine in Malifut entdeckt worden war. Die Migranten, 
von denen Alhadar meint, sie hätten durch die Umstände ihrer Vertreibung eine 
starke Arbeitsethik entwickelt, waren als Minenarbeiter offensichtlich sehr erfolg-
reich und schürten dadurch Neid bei den einheimischen Nachbarn.43 Im Oktober 
eskalierten die Gewalttätigkeiten so sehr, dass etwa 15.000 Makia nach Ternate und 
Tidore flohen. Was als vorwiegend ethisch geprägter Konflikt begann, obgleich der 
religiöse Aspekt nie gefehlt hatte, da die Makia vorwiegend Moslems und die Kao 
Christen waren, entwickelte sich jetzt zu einem expliziten Konflikt zwischen Mus-
limen und Christen. Nach einem Gerücht über von Christen geplante Angriffe44 
verjagten die Makia etwa 13.000 Christen nach Nord-Halmahera und Nord-Sula-
wesi. Dort ermordeten im Dezember 1999 christliche Milizen Hunderte Muslime. In 
Jakarta demonstrierten daraufhin am 7.1.2000 Zehntausende Muslime und forderten 
einen jihad auf den Molukken. Zu den Organisatoren der Proteste gehörten auch der 
als gemäßigt geltende Führer der Muhammadiya Amien Rais und der derzeitige 

                                                           
42  Vgl. van Klinken 1999 
43  Vgl. Alhadar 2000: 15. 
44  Es kursierte ein gefälschtes Flugblatt, das zum heiligen Krieg gegen Muslime und zur Zwangstaufe 

aufrief.  



36 Susanne Schröter  

Vize-Präsident Hamzah Haz. Unter den radikaleren Teilnehmern befand sich der 
Prediger und frühere Afghanistan-Kämpfer Ja'far Umar Thalib, der für die Einfüh-
rung der šarĩ‛a eintrat. Thalib stellte eine Gruppe von Männern mit dem Ziel zu-
sammen, auf den Molukken gegen die Ungläubigen zu kämpfen. Ungehindert von 
Polizei und Militär konnten etwa 3.000 Angehörige des Laskar Jihad auf die Moluk-
ken reisen. Erst im Mai 2002 kündigte Sicherheitsminister Susilo Bambang Yodhoy-
ono eine staatliche Initiative zur Vertreibung der Milizen von den Molukken an.  
Sowohl Christen als auch Muslime operierten im Molukken-Konflikt mit einer reli-
giösen Rhetorik, die ihren Kampf in einen größeren nationalen Kontext stellte. Wäh-
rend Christen die Aktivitäten von Laskar Jihad als Versuch der Islamisierung der 
indonesischen Gesellschaft verstanden, argumentierten Muslime mit einer christli-
chen Verschwörung zur Schwächung des Staates. Die Loslösung Osttimors wurde 
dabei als Anfang einer möglichen Kette von Sezessionen und der christliche Auf-
stand auf den Molukken als Fortführung der "Republik der Südmolukken" gedeu-
tet.45 
Searle diagnostiziert als Ursachen der Konflikte, neben der andauernden nationalen 
Krise und den demographischen Veränderungen, eine zunehmende Politisierung des 
Islam, der weit über die nationalen Grenzen hinausweist und im gesamten südostasi-
atischen Raum relevant geworden ist.46 Aditjondro dagegen weist auf die 
Verantwortung der politischen und militärischen Eliten hin. Die Militärs benutzten 
den Konflikt, so der Soziologe, um ihre Demobilisierung zu verhindern, radikale 
muslimische Kreise suchten durch Destabilisierung der Regierung an Einfluss zu 
gewinnen, und die Familie Suhartos besäße Interesse am allgemeinen Chaos, um 
ihre Machenschaften zu verschleiern und Gelder ins Ausland zu transferieren.47  
Auch im so genannten Poso-Krieg zeigte sich die fatale Konsequenz von religiöser 
Rhetorik in einem sozio-ökonomischen Interessenskonflikt. Und ähnlich wie auf den 
Molukken existierte eine Geschichte interreligiöser Feindschaft, auf die einzelne der 
Konfliktparteien Bezug nehmen konnten. Holländische Missionare hatten Anfang 
des 19. Jahrhunderts erfolgreich damit begonnen, die animistische Bevölkerung 
Zentralsulawesis zu christianisieren, und die Kolonialregierung betrachtete diese 
Christen als potenzielle Verbündete gegen die muslimischen Fürstentümer an der 
Küste. Christen erhielten eine gute Schulbildung, Unterstützung bei der Entwicklung 
moderner landwirtschaftlicher Verfahren und wurden bevorzugt in Staatsdienste 
eingestellt. Als Folge davon, schreibt Aragon, waren nach dem Zweiten Weltkrieg 
die sozialen und ökonomischen Bindungen von Christen stärker auf die Mission und 
das koloniale Regime als auf die muslimische Küstenbevölkerung oder die städti-
schen Unabhängigkeitsbewegungen gerichtet.48 Nach der Unabhängigkeit gerieten 
Teile der christlichen Bergregion für eine kurze Zeit unter den Einfluss des muslimi-
schen Rebellen Kahar Muzakar. Plünderungen, Vertreibungen und Zwangsislamisie-

                                                           
45  Vgl auch Hefner 2002: 755 
46  Dabei vergleicht er Laskar Jihad mit der philippinischen Abu Sayyaf und der thailändischen Pattani 

United Liberation Organisation. Vgl. Searle 2002. 
47  Vgl. Aditjondro 2000. 
48  Vgl. Aragon 2001: 52 



 Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 37 

rungen fanden statt.49 Die Dominanz des Christentums konnte dadurch aber nicht 
angetastet werden. Im Gegenteil: Durch das in der Pancasila enthaltene Gebot, einer 
der Weltreligionen anzugehören, wendeten sich in den folgenden Jahren auch die 
verbliebenen Anhänger lokaler Religionen einer der protestantischen Organisationen 
zu. Das Christentum wurde Bestandteil der lokalen Identität mehrerer ortansässiger 
Gruppen, die sich in ihrer Gesamtheit als Pamona bezeichneten.  
Die relative Homogenität der Bevölkerung änderte sich 1973 mit dem Bau des 
Trans-Sulawesi-Highways, der eine Verkehrsverbindung für muslimische Migranten 
aus Südsulawesi eröffnete. Parallel zu dieser Entwicklung fand eine Reorganisation 
der regionalen Administration mit einer sukzessiven Entmachtung lokaler Führer 
sowie einer Besetzung hoher Verwaltungsposten mit Muslimen statt. Im Zuge der 
Finanzkrise von 1997 kam es zu erneuten massiven Ansiedlungen von muslimischen 
Migranten, die Land für den Anbau von Kakao kauften und sich das Monopol im 
Handel mit Gewinn bringenden cash crops erwarben. Die lokale Bevölkerung verlor 
an Einfluss und stellt mittlerweile in der Hauptstadt des Bezirks nicht mehr die 
Mehrheit der Einwohner.  
Vor diesem Hintergrund ereigneten sich folgende Auseinandersetzungen, die 1998 
im Wahlkampf um das Amt des Gouverneurs begannen, das bis dahin von dem 
Moslem Arief Patanga bekleidet wurde, während sein Stellvertreter ein Christ war. 
Diese Form hierarchisierter Gewaltenteilung hatte ein Klima relativer Stabilität 
geschaffen, das mit dem Auslaufen der Amtszeit Arief Patangas zu Ende ging. Die 
lokalen Eliten, die ihre ökonomischen und politischen Positionen durch Zugänge zu 
den höchsten Verwaltungsämtern abzusichern suchten, brachten unterschiedliche 
Kandidaten ins Spiel, von denen jeweils einer, der religiösen Zugehörigkeit der 
Eliten entsprechend, ein Muslim und einer ein Christ war. Die Wahlkampagne 
wurde von beiden Seiten mit Hilfe von Denunziationen, Provokationen und geziel-
ten Falschinformationen geführt, die zum Jahresende 1998 in blutigen Straßen-
schlachten mündeten. Mitte April 1999 – ein neuer muslimischer Gouverneur war 
bereits im Amt – sorgte ein Gerücht über einen von einem Christen verletzten Mos-
lem für eine erneute Eruption der Gewalt, in deren Verlauf Tausende Christen zu 
Flüchtlingen wurden. Als Vergeltung überfielen christliche "Ninjas" muslimische 
Nachbardörfer und ermordeten am 3. Juni 2000 schließlich über 100 javanische 
Muslime, die in eine Schule, das Pesantren Wali Songo, geflohen waren. Im Juli und 
August 2000 griffen so genannte Laskar Jundullah50 auf Seiten der Muslime in die 
Auseinandersetzungen ein, und Ende 2001 erschienen Tausende außerhalb Sulawe-
sis rekrutierte und mit modernen Waffen ausgerüstete Laskar Jihad-Kämpfer. Spä-
testens jetzt wurde der regionale Konflikt zu einem national beachteten. Vertreter 
der indonesischen Regierung wie Sicherheitsminister Susilo Bambang Yudhoyono 
bemühten sich um vermittelnde Gespräche, Einheiten der Armee wurden stationiert 
und ein Friedensabkommen geschlossen.51 

                                                           
49  Vgl. Aragon 2000:149ff. 
50  Eine genaue Analyse der in den Auseinandersetzungen beteiligten muslimischen Netzwerke findet 

sich in: International Crisis Group 2002: 20ff. 
51  Eine detaillierte Darstellung des Konflikts findet sich in Aragon 2001. 



38 Susanne Schröter  

In den drei genannten Konflikten zeichnet sich ein ähnliches Muster ab: Eine lokale 
Bevölkerung gerät durch die Ansiedlungen von Migranten anderer Inseln unter öko-
nomischen und politischen Druck, und zwischen "Alteingesessenen" und "Neuan-
kömmlingen" entbrennt ein Kampf um den Zugang zu knapper werdenden Ressour-
cen. Gehören die um Einfluss ringenden Gruppen unterschiedlichen Religionen an, 
kann die religiöse Zugehörigkeit als Mittel der Mobilisierung breiter Bevölkerungs-
gruppen für die Interessen der jeweiligen lokalen Eliten genutzt werden. Die Strate-
gie der religiösen Rhetorik, die auf den Molukken und in Zentralsulawesi so wirk-
sam war, setzt allerdings eine relativ homogene religiöse Zuordnung der jeweils 
aufzubietenden Menschenmassen voraus. Dort, wo dies nicht möglich war, wie im 
Fall der blutigen Vertreibung Tausender Maduresen durch eine Allianz christlicher 
Dayaks und muslimischer Malaien, die im Jahr 1999 auf Kalimantan stattfand,52 
verzichtete man auf solche Konstruktionen.  
Im Gegensatz zu einer rein lokalen Interpretation ökonomischer und politischer 
Konflikte überschreiten religiöse Diskurse zwangsläufig den jeweiligen örtlichen 
Rahmen und verorten das Eigene in einem umfassenderen Welterklärungsmodell. 
Lokales Geschehen wird mit nationalen oder globalen Ereignissen in Verbindung 
gebracht, was einerseits die Möglichkeit zusätzlicher Unterstützung der eigenen 
Anliegen eröffnet, andererseits aber auch Einflussnahmen mit sich bringt, die von 
lokalen Akteuren kaum durchschaut werden können. Hier begründet sich die Angst 
vor Provokateuren, die in allen Unruheherden seit 1998 geäußert wurde.  

Radikaler und moderater indonesischer Islam 
Obgleich Christen nicht weniger als Muslime an lokalen Auseinandersetzungen 
beteiligt waren, war es der Islam, der zunehmend unter Druck geriet, sich als nicht 
genuin gewalttätig zu rechtfertigen. Die indonesische Debatte um religiös motivier-
ten Terror folgt dabei dem internationalen Vorbild einer rhetorischen Diversifizie-
rung in die "eigentliche" friedliche Religion und eine nicht-authentische radikale 
Abweichung. In akademischen Kreisen wird v.a. die Liberalität des indonesischen 
Islam zitiert,53 was mit einem Verweis auf die Mitgliederzahlen der radikalen 
Organisationen auch legitim ist. Islamische Führer wie Ulil Abshar-Abdalla, der 
Leiter des Forschungsinstituts Lakpesdam innerhalb der Nahdatul Ulama, betont die 
Vielfältigkeit des indonesischen Islam und seine sozialen Aspekte.54 Eine in eine 
bestimmte Richtung gehende Entwicklung sei nicht auszumachen, vielmehr eine 
Widerspiegelung heterogener Diskurse, die vom Anschluss an eine weltweite fun-
damentalistische Bewegung bis zur Entwicklung eines säkular-demokratischen Is-
lam reichen.55  
Inwieweit sich die Gesellschaft islamisieren solle, ist nach wie vor Thema heftiger 
Debatten, wobei sich die Befürworter stets der Aufmerksamkeit der Medien gewiss 
sein können. Im August 2000 wurde in Yogjakarta eine Konferenz zur Einführung 
                                                           
52  Vgl. Human Rights Watch 1997; Schröter 2001: 47f. 
53  Vgl. u.a. Machetzki 2001; Ufen 2002. 
54  "Similarly, it is far from clear what 'Islam' really means. In the end. Islam is a social concept – it is 

expressed in the lives of human beings with a complex history." (Abschar-Abdalla 2002: 24) 
55  Vgl. u.a. Hefner 1993, 1998, 2002. 



 Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 39 

des islamischen Rechts in Indonesien unter Teilnahme von Abdurahman A. Basala-
mah, dem Rektor der Islamischen Universität von Makassar durchgeführt; und noch 
im gleichen Jahr fand ein ähnlicher Kongress in Makassar statt. Der Gouverneur von 
Südsulawesi eröffnete das Ereignis, das Abu Bakar Ba'ashir und Abdul Hadi 
Awang, ein prominentes Mitglied der Islamischen Partei Malaysias (PAS) zu seinen 
Gästen zählte. Als Ziel wurde eine Autonomie Südsulawesis diskutiert, um das is-
lamische Recht einführen zu können. Den Sicherheitsdienst stellte eine Gruppe 
namens Laskar Jundullah (Soldaten der Armee Gottes). Ein Jahr später wurde ein 
Folgekongress veranstaltet, dessen Teilnehmerliste sich, Dias Pradadimara und 
Burhaman Junedding zufolge, wie ein Who is Who von Südsulawesi ausnimmt.56 
Dabei ist die Grenze zwischen reiner politischer Agitation und gewalttätiger Hand-
lungsbereitschaft fließend. Sowohl in der NU als auch der Muhammadiyah haben 
sich innerhalb der uniformierten Sicherheitsdienste Gruppen junger Männer zusam-
mengeschlossen, die sich Pasukan Berani Mati (Truppe, die den Tod nicht fürchtet) 
nennen: Eine Assoziierung mit Jihadis liegt nahe. Zur gewaltsamen Verteidigung 
islamischer Werte hat in letzter Zeit die Front Pembela Islam (Front der Verteidiger 
des Islam) aufgerufen, die sich gegen unislamisches Verhalten und die Beleidigung 
des Islam z.B. durch westliche Touristen wendet und deren Mitglieder durch die 
Demolierung von Nachtclubs und Diskotheken Aufsehen erregt haben. Ihre Füh-
rungskader sind mehrheitlich Indonesier arabischer Abstammung. 
Sowohl im Molukken-Konflikt als auch in anderen lokalen Auseinandersetzungen 
wurde die Eskalation der Gewalt von radikalen Organisationen vorangetrieben und 
ideologisch untermauert. Eine herausragende Rolle spielte dabei die bereits er-
wähnte Gruppe "Laskar Jihad"; einer weiteren Gruppe, Jemaah Islamiyah, wurde 
erst nach den Anschlägen des 11. September, insbesondere aber nach dem Attentat 
auf Bali, die Aufmerksamkeit der Weltpresse zuteil.  
Die Gründung von Laskar Jihad wird häufig mit Enttäuschung radikaler islamischer 
Kräfte nach dem Ende des Suharto-Regime begründet, die nicht nur ihren Förderer 
Suharto verloren, sondern auch hinnehmen mussten, dass muslimische Parteien bei 
den Wahlen im Jahr 1999 nicht den erwarteten Erfolg verzeichnen konnten.57 Laskar 
Jihad erschien erstmals im April 2000, als ihre Mitglieder Säbel schwingend durch 
Jakarta auf den Präsidentenpalast zumarschierten. Kurz darauf machten sie in dem 
eskalierten Konflikt auf den Molukken von sich reden und verkündeten, alle Chris-
ten von der Insel Ambon vertreiben zu wollen. Im November des gleichen Jahres 
partizipierten sie in der gleichen Funktion an einem lokalen Bürgerkrieg in der Poso-
Region auf Sulawesi, der bislang mehr als 2.000 Tote forderte und 100.000 Men-
schen zu Flüchtlingen machte.58 Zur gleichen Zeit traten sie als Unruhestifter in 
Papua in Erscheinung, wo sie durch Teile von Armee und Polizei sowie indonesien-
treue lokale Milizen, die Satgas Merah Putih, unterstützt wurden.59 Seit Oktober 
2001 liegen gesicherte Informationen über von ihnen betriebene Trainingscamps 

                                                           
56  Vgl. Pradadimara/Juneddin 2002. 
57  Vgl. Davis 2002. 
58  Vgl. Aragon 2001, 2002. 
59  Vgl. Barr 2002. 



40 Susanne Schröter  

vor, in denen islamische Unterweisungen und militärische Übungen durchgeführt 
wurden.  
Davis nimmt an, die Gruppe verfüge über Geldquellen in Indonesien, Laskar Jihad 
Führer Tahlib hingegen gibt an, von Saudi Arabien, Malaysia sowie Muslimen in 
Singapur und den USA finanziert zu werden.60 Unzweifelhaft ist die Verstrickung 
von Kräften des Militärs mit Laskar Jihad, die sich von einer Destabilisierung der 
Regierung Wahid einen Stop ihrer Entmachtung erhofften, weniger eindeutig dage-
gen die Zusammensetzung ihrer Mitglieder, von denen es manchmal heißt, sie seien 
mehrheitlich ehemalige Armeeangehörige, dann wieder, sie rekrutierten sich aus 
Absolventen von Islamschulen (pesantren) oder gar Ausländern. Ideologische und 
politische Unterstützung hat Laskar Jihad von Kräften des Reformislam erhalten, so 
z.B. durch den Vizepräsidenten Hamzah Haz. Unmittelbar nach dem Anschlag in 
Bali gab die Organisation ihre Auflösung bekannt.61 
Im Vergleich zu Laskar Jihad ist die Existenz von Jemaah Islamiyah weitaus nebu-
löser. Ihr mutmaßlicher Führer Abu Bakar Ba'ashir, ein radikaler Prediger gegen den 
Westen, verneint die Existenz einer solchen Gruppe, und die International Crisis 
Group bevorzugt den Begriff "Ngruki Network", nach der von Bakar 1973 gegrün-
deten Islamschule Pondok Ngruki, bei dessen Schülern und ehemaligen Schülern er 
bis heute absolute Autorität genießt. Abu Bakar ist Javaner jemenitischer Abstam-
mung und war Mitte der 50er-Jahre Führer der Gerakan Pemuda Islam Indonesia 
(Islamischen Jugendbewegung Indonesiens – GPII). Er vertritt einen modernen fun-
damentalistischen Islam in Anlehnung an die ägyptische Moslem-Bruderschaft Has-
san al-Bannahs. Abu Bakar wurde 1978 verhaftet und 1982 wegen angeblicher Be-
ziehung zur terroristischen Organisation "Komando Jihad" zu einer Haftstrafe ver-
urteilt. Nach seiner Freilassung gründete er die radikal-islamische Usroh-Bewegung, 
die 1985 zerschlagen wurde. Er floh nach Malaysia und kehrte erst nach dem Sturz 
Suhartos nach Indonesien zurück. Abu Bakar war maßgeblich am Aufbau des Mud-
schaheddinrates Indonesiens (MMI – Majelis Mujahidin Indonesia) beteiligt, der die 
Errichtung eines Kalifatsstaates anstrebt.  
Die Jemaah Islamiyah steht im Verdacht, hinter den Attentaten auf christliche Kir-
chen und Priester zu stehen, die im Dezember 2000 in Java verübt wurden, sowie 
Drahtzieherin und Auftraggeberin der Anschläge auf Bali zu sein. Die im Zusam-
menhang mit der Autobombe von Kuta Verurteilten scheinen, soweit wir dies der 
Presse entnehmen können, die letzte Mutmaßung zu bestätigen, und der ehemalige 
Präsident Abdurrahman Wahid hat ihn aus diesem Grund öffentlich als Terroristen 
bezeichnet.62 Die Attentäter standen in Kontakt zu Abu Bakar Ba'ashir, der die Vor-
würfe allerdings bis heute bestreitet, und sollen einem südostasiatischen Netzwerk 
angehören, das von dem im August 2003 festgenommenen Riduan Isamuddin, alias 
Hambali, koordiniert wurde. Welche Form der Organisation hinter Jemaah Isla-
miyah steckt, bleibt aber weiterhin ebenso spekulativ wie die Frage nach al-Qãida. 
Nils Kadritzke vermutet in einem Artikel für Le Monde Diplomatique, es handele 
sich wahrscheinlich "eher um eine lose Koalition klandestiner Zellen als um eine 
                                                           
60  Vgl. Davis 2002: 19. 
61  Ufen (2002) vermutet dahinter eine Anordnung aus Saudi-Arabien. 
62  Vgl. Kleine-Brockhoff 2002. 



 Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 41 

feste Organisation" (Kadritzke 2002). Verdächtigungen gegenüber dem Militär als 
Nutznießer, Anstifter oder Mittäter bei islamischen Gewalttaten werden von 
Aditjondro (2000), Ufen (2002), Davis (2002: 19ff.) und McDonald (2002) erho-
ben.63 Nach Ufen entstand das Netzwerk auf Betreiben des indonesischen Geheim-
dienstes Ende der 70er-Jahre als künstlich geschaffenes Bedrohungsszenario, um die 
Verfolgung islamischer Oppositioneller zu legitimieren, das sich mittlerweile ver-
selbstständigt habe.64 Nach einem Bericht der International Crisis Group vom Au-
gust 2003 ist Jemaah Islamiyah eine regionale, Länder übergreifende südostasiati-
sche Organisation mit einer territorialen Kommandostruktur, die durch eine gemein-
same Ideologie, durch Heiratsbeziehungen und bestimmte Pesantren65 zusammen-
gehalten würde. 
Abu Bakar Ba'ashir wurde nach dem Attentat von Kuta festgenommen und im Sep-
tember 2003 zu vier Jahren Haft verurteilt. Ein unerwartet mildes Urteil für einen 
Mann, der vom ehemaligen Präsidenten Abdurrahman Wahid vor der Presse als 
Terrorist bezeichnet wurde.66 

Antiwestliche Vorbehalte und internationaler Druck 
Antiwestliche und antichristliche Ressentiments, wie sie von den genannten radika-
len Organisationen verbreitet werden und bei denen der Begriff des westernisasi 
(Verwestlichung) als Ort indigener Abgrenzung auftauchte, lassen sich bis in die 
Kolonialzeit zurückverfolgen. Nach der Unabhängigkeit befürchteten Christen zu-
nächst eine Verschlechterung ihrer Missionsbedingungen, insbesondere da wieder-
holt ein Verbot christlicher Missionierungen gefordert worden war. Tatsächlich 
aber, darauf weist Waver hin,67 habe die indonesische Verfassung Bedingungen 
geschaffen, die sehr viel günstiger für christliche Missionsgesellschaften waren als 
unter der Kolonialzeit. Faktisch war eine Extension christlicher Missionstätigkeit zu 
verzeichnen und in vielen Bereichen, wie der Gesundheitsversorgung und der Bil-
dung, konnte sie eine Monopolstellung erlangen. Auch wurde von Christen in diver-
sen Schriften die Hoffnung geäußert, ganz Indonesien für den eigenen Glauben 
gewinnen zu können. Die islamische Opposition gegen diese Dominanz begann 
1967 mit einer Flut von Pamphleten und Brandreden,68 in der sie Christen bezichtig-
ten, Muslime durch die Verteilung materieller Hilfsleistungen zur Konversion be-
wogen zu haben. Als unmittelbare Folge dieser Hetzschriften kam es zu einer Reihe 
                                                           
63  Indikatoren für eine eindeutige Parteinahme auf Seiten der Muslime lassen sich für Indonesien 

allerdings nicht nachweisen. In Osttimor gingen christliche Armeeangehörige zusammen mit 
christlichen Milizen gegen christliche Sezessionisten vor, in den Konflikten zwischen christlichen 
Dajaks und muslimischen Maduresen auf Kalimantan griff die vor Ort anwesende Armee nicht ein 
und duldete die Massaker. Grundsätzlich gehört das Militär allerdings zu den Profiteuren aller 
lokalen oder regionalen Krisen, da ihnen mit der Verhängung des Notstandes eine nahezu 
unbegrenzte Macht übertragen wird. 

64  Ufen 2002. 
65  Hier steht an erster Stelle das Pondok Nkruni, dessen ehemalige Schüler an allen Anschlägen 

beteiligt gewesen sein sollen. 
66  Vgl. Kleine-Brockhoff 2002. 
67  Vgl. Waver 1974: 211. 
68  Ein wirkungsvolles Mittel waren auch gefälschte Flugblätter, in denen Christen zur Missionierung 

der indonesischen Muslime aufriefen. 



42 Susanne Schröter  

von anti-christlichen Ausschreitungen.69 Die Argumentationslinie der radikalen 
Publikationen wird von breiten Kreisen des Reformislam geteilt. Sie unterstellt eine 
internationale Konspiration der USA, Australiens und der UN mit dem Ziel, Indone-
sien zu christianisieren und den Staat in seiner jetzigen Form aufzulösen. Ein erster 
Erfolg der Verschwörung sei die Unabhängigkeit Osttimors.  
Im Anschluss an den 11. September und insbesondere an den Kriegsbeginn in Af-
ghanistan wurden die radikalen Stimmen unüberhörbar. Massendemonstrationen 
artikulierten Anti-Amerikanismus und anti-westliche Ressentiments, Fahnen wurden 
verbrannt und Botschaften attackiert. Laskar Jihad und die Front zur Verteidigung 
des Islam forderten amerikanische Staatsangehörige auf, das Land zu verlassen. Am 
25. September bezeichnete der Indonesische Rat der Rechtsgelehrten (Majelis 
Ulama Indonesia – MUI) die Aggression gegen Afghanistan öffentlich als Akt des 
Terrors und als generelle anti-islamische Aggression, die die Muslime der Welt zum 
jihad herausfordere.70 Aufrufe zum Boykott amerikanischer Waren kursierten in der 
Gerakan Pemuda Islam (Islamische Jugendbewegung), deren Mitglieder in die anti-
amerikanischen Aktivitäten nach dem 11. September verwickelt waren, und sollen 
300 Freiwillige für die militärische Unterstützung der Taliban rekrutiert haben.71 
Osama bin Laden wird von vielen Indonesiern als Pop-Ikone gefeiert. "Osama bin 
cool" hat Katie Brayne, eine Studentin der Gajah Madah Universität daher einen 
Aufsatz tituliert, in dem sie Gespräche mit Kommilitoninnen verarbeitet hat.72 Der 
Verkauf von entsprechenden T-Shirts, CDs und Bücher wird sogar aus Papua be-
richtet.73 Anti-amerikanische und anti-westliche Ressentiments werden offener denn 
je artikuliert, wobei man sich nicht zuletzt auf Samuel Huntingtons These vom 
Zusammenprall der Zivilisationen beruft, wie Ulil Abshar-Abdalla bedauernd fest-
stellt.74 
Auch in Regierungskreisen wird z.T. offen Sympathie mit dem radikalen Islam und 
eine ebenso radikale Anti-Westlichkeit gezeigt. So hatte der Vizepräsident Hamzah 
Haz amerikanische Warnungen vor dem Attentat stets als Diffamierung denunziert 
und hatte Protest dadurch hervorgerufen, dass er den arrestierten Führern der Laskar 
Jihad, Jafar Umar Thalib, 2002 demonstrativ im Gefängnis besuchte. Grundsätzlich 
ist eine Radikalisierung islamischer Gruppen seit dem Ende der Suharto-Ära zu 
beobachten, die in Zusammenhang mit einem Aufschwung islamistischer Bewegun-
gen in ganz Indonesien steht.  
Am 14. Oktober fühlte sich Megawati genötigt, die Politik der USA in Afghanistan 
zu kritisieren, um sich nicht im eigenen Land zu isolieren. Anak Agung Banyu Per-
wita spricht in diesem Zusammenhang von dem Wunsch der Muslime, bei außenpo-
litischen Entscheidungen stärker berücksichtigt zu werden.75 

                                                           
69  Die Ausschreitungen begannen am 1. Oktober 1967 in Makassar mit der Demolierung von Kirchen 

und gingen in Zerstörungen christlicher Schulen, Kirchen und Friedhöfe auf Java über. 
70  Vgl. The Jakarta Post vom 26.9.2001. 
71  Vgl. Sukma 2002: 275. 
72  Vgl. Brayne 2002. 
73  Vgl. Barr 2002. 
74  Abshar-Abdalla 2002. 
75  Perwita 2001: 378. 



 Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 43 

Trotz ihrer Gegnerschaft gegen den Afghanistan-Feldzug blieb die Mehrheit der 
indonesischen Muslime weiterhin moderat. Führer der größten muslimischen Orga-
nisationen Nahdatul Ulama und Muhammadiyah warben für Besonnenheit und spra-
chen sich gegen den von den Taliban ausgerufenen jihad aus.76 Muslime wie der 
frühere Präsident Abdurahman Wahid gehören zu den stärksten Verfechtern eines 
multireligiösen Staates. Wahid hat sich stets für die Beibehaltung der Pancasila als 
wichtigstes staatliches Prinzip ausgesprochen und war Versuchen, die Gesellschaft 
zu islamisieren, immer entschieden entgegen getreten. Seine neo-modernistischen77 
Ideen zur Integration von Demokratie und Religion brachten ihm die erklärte Geg-
nerschaft radikal-islamistischer Kreise ein, die seinen politischen Aktionsradius 
durch Denunziation und die Eskalierung von Unruhen zu beschneiden suchten. We-
niger prononciert, aber dennoch mit dem gleichen Dilemma konfrontiert, ist seine 
Nachfolgerin Megawati Sukarnoputri, deren "Feuertaufe" bereits mit dem 11. Sep-
tember begann. 
Der Anschlag von Kuta brachte die Regierung erneut unter internationalen Druck. 
Um nicht endgültig zur "Achse des Bösen" gerechnet zu werden und damit zumin-
dest alle monetären Unterstützungen zu verlieren, musste sie sich mehr als Lippen-
bekenntnisse abringen. Das erwarteten im Übrigen auch die Balinesen, deren wich-
tigster ökonomischer Sektor, der Tourismus, über Nacht zum Erliegen kam. Neue 
Sicherheitsgesetze, eine Reihe von Verhaftungen, rasch durchgeführte Prozesse und 
harte Urteile für alle unmittelbar am Attentat Beteiligten waren die Folge.  
Unbestrittener Sieger dieser Entwicklung wie auch der anderen sozio-politischen 
Erschütterungen ist das Militär. Die TNI erhält internationale Aufwertungen durch 
Programme, die sie in die internationalen Anti-Terror-Kooperationen einbindet, 
Vorgänge, die mit militärischen Trainings, finanziellen Zuwendungen und einer 
Anerkennung als wichtige Gesprächspartner verbunden sind.78 Nach dem 11. 
September lockerten die USA das bestehende Waffenembargo und verstärkten die 
militärische Zusammenarbeit, die auch unter Suharto niemals beendet worden war.79 
Innenpolitische Spannungen, die nicht auf friedlichem Weg gelöst werden können, 
unterstreichen die Bedeutung der Armee für das Fortbestehen des Staates zusätzlich. 
Ein wichtiger Baustein ihrer neuen nationalen Konsolidierung sind ihre Auseinan-
dersetzungen mit der Unabhängigkeitsbewegung in Aceh, der Gerakan Aceh Mer-
deka (Bewegung Freies Aceh), die seit Mai 2003 in einer militärischen Offensive 
eskalierten. Trotz erheblicher Verstöße gegen die Menschenrechte, die den Soldaten 
vorgeworfen wurden, kam es zu keinerlei nennenswerten Protesten. Ein indonesi-
sches Paradoxon: Während Hunderttausende von Menschen in allen größeren Städ-
ten Indonesiens im März 2003 ihre Solidarität mit den irakischen Muslimen bekun-
deten, mobilisierte das Leid der Muslime im eigenen Land keine Demonstranten. 
Das Militär versteht es nach wie vor, ihre Rolle als Garant der Einheit des Staates 
positiv zu besetzen. Religiös motivierte Auseinandersetzungen, kommunale Gewalt 

                                                           
76  Eine Analyse verschiedener islamischer Positionen zum Afghanistan-Krieg findet sich in Sukma 

2002. 
77  Vgl. Barton 1994. 
78  Vgl. u.a. Bandoro 2002. 
79  Zu den militärischen Beziehungen zwischen Indonesien und den USA vgl. auch Biddle 2002. 



44 Susanne Schröter  

und fundamentalistischer Terror bestätigen die Notwendigkeit ihrer Existenz und 
verleihen ihnen die Aura von Rettern der Ordnung in Zeiten des Chaos. So ist es 
kein Wunder, dass sich der umstrittene General Wiranto dem Volk als Kandidat für 
die nächste Präsidentschaftswahl empfiehlt.  

Literatur: 
Abshar-Abdalla, Ulil (2002): "One world still. After the 11. September tragedy, we need dialogue", in: 

Inside Indonesia, Nr. 69, S. 24 
Aditjondro, George J. (2000): "Die Molukken sind das Schlachtfeld der Eliten. Interview", in: Jungle 

World, Nr. 29 vom 12.6.2000 
ders. (2001), "Guns, pamphlets and handie-talkies. How the military exploited local ethno-religious 

tensions in Maluku to preserve their political and economic privileges", in: Wessel, Ingrid und Geor-
gia Wimhöfer (Hrsg.): Violence in Indonesia, Hamburg, S. 100-128 

Alfian (1989): Muhammadiyah. The political behaviour of a Muslim modernist organization under Dutch 
colonialism, Yogyakarta 

Alhadar, Smith (2000): "The forgotten Maluku war", in: Inside Indonesia, Nr. 64, S. 15-16 
Anderson, Benedict (1991): Imagined communities, London 
Aragon, Lorraine (2000): Fields of the Lord. Animism, Christian minorities, and state development in 

Indonesia, Honolulu: University of Hawai'i Press 
dies. (2001): "Communal violence in Poso, Central Sulawesi. Where people eat fish and fish eat people", 

in: Indonesia, Nr. 72, S. 45-80 
dies. (2002): "Waiting for peace in Poso", in: Inside Indonesia, Nr. 71, S. 11-12 
Bandoro, Bantarto (2002): "War against terror. Lessons for Indonesia", in: The Indonesian Quarterly, Nr. 

30(3), S. 234-36 
Barr, John (2002): "Maskierte Männer in Schwarz", in: Freitag vom 18.10.2002 
Bartels, Dieter (2000): Your God is no longer mine. Moslem-Christian fratricide in the Central Molukkas 

(Indonesia) after a half-millennium of tolerant co-existence and ethnic unity. Online unter: 
www.Nunusaku.com/Research/R3a.htm 

Barton, Greg (1995): "Modernism : A Vital Synthesis of Traditionalist and Modernist Islamic Thought in 
Indonesia", in: Studia Islamika, Nr. 2, S. 1-75  

ders. (1996): Nahdlatul Ulama. Traditional Islam and modernity in Indonesia, Clayton 
ders. (1997): "Islam in opposition? It's not that simple", in: Inside Indonesia, Nr. 52, S. 6-7 
Biddle, Kurt (2002): "Indonesia – US military ties. September 11th and after", in: Inside Indonesia, (April-

Juni 2002), S. 23-24 
Brakel, Lode (1996): "Der Islam und lokale Traditionen – synkretistische Ideen und Praktiken: Indone-

sien", in: Ende, W. und Udo Steinbach (Hrsg.): Der Islam in der Gegenwart. Entwicklung und Aus-
breitung, München, S.736-748 

Brayne, Katie (2002): "Osama bin cool. What do Indonesian students think about Osama bin Laden?", in: 
Inside Indonesia, Nr. 69, S. 23 

Bubandt, Nils (2001): "Malukan apocalypse. Themes in the dynamics of violence in eastern Indonesia", 
in: Wessel, Ingrid und Georgia Wimhöfer (Hrsg.): Violence in Indonesia, Hamburg, S. 228-253 

Buchholt, Helmut (1994): "Christian Mission and social development in Minahasa/Indonesia", in: Wag-
ner, Wilfried (Hrsg.): Kolonien und Missionen, Referate des 3. Internationalen Kolonialgeschichtli-
chen Symposiums 1993 in Bremen. Münster, S. 309-324 

Cederoth, Sven (1996): "From ancestor worship to monotheism. Politics of religion in Lombok", in: 
Temenos, Nr. 32, S. 7-36 

Dahm, Bernhard (1966): Sukarnos Kampf um Indonesiens Unabhängigkeit. Werdegang und Ideen eines 
asiatischen Nationalisten, Hamburg 

Davis, Michael (2002): "Laskar Jihad and the political position of conservative Islam in Indonesia", in: 
Contemporary Southeast Asia, Nr. 24, S. 12-32 

Dietrich, Stefan (1989): Kolonialismus und Mission auf Flores (ca. 1900-1942), Hohenschäftlarn  
Dijk, C. van: Rebellion under the banner of Islam. The Darul Islam in Indonesia, The Hague 
Dobbin, Christine (1983): Islamic revivalism in a changing peasant economy. Central Sumatra 1784-

1847, London 
Fealy, Greg: "Inside the Laskar Jihad", in: Inside Indonesia, Nr. 65, S. 28-29 
ders. (2001): "Islamic politics: a rising or decline force", in: Klingsbury, Damien/Arief Budiman (Hrsg.): 

Indonesia. The uncertain transition, Adelaide, S. 119-136 



 Religiöse Mobilisierungen in Indonesien 45 

ders. (2002): "Is Indonesia a terrorist base?", in: Inside Indonesia, Nr. 72, S. 24-25 
Geertz, Clifford: The religion of Java, Glencoe 
Hefner, Robert W. (1993): "Islam, state, and civil society. ICMI and the struggle for the Indonesia middle 

class", in: Indonesia, Nr. 56, S. 1-36 
ders. (1997): "Islamization and democratization in Indonesia", in: Ders. (Hrsg.): Islam in the era of na-

tion-states. Politics and religious renewal in Muslim Southeast-Asia, Honolulu, S. 75-127 
ders. (1998): "Markets and justice for Muslim Indonesia", in: Ders.: Market cultures. Society and moral-

ity in the new Asian capitalisms, St. Leonards 
ders. (2000): Civil Islam. Muslims and democratization in Indonesia, Princeton 
ders. (2002): "Global violence and Indonesian Muslim politics", in: American Anthropologist, 104(3), S. 

754-765 
Henley, David (1993): "Nationalism and regionalism in colonial Indonesia. The case of Minahasa", in: 

Indonesia, Nr. 55, S. 91-112 
Human Rights Watch (1997): "The horror in Kalimantan", in: Inside Indonesia, Nr. 51, S. 9-14  
International Crisis Group (2002): Indonesia Backgrounder: How the Jemaah Islamiyah terrorist network 

operates, Asia Report Nr. 43, Jakarta 
International Crisis Group (2003): Jemaah Islamiyah in southeast Asia: damaged but still dangerous, 

Asia Report Nr. 63, Jakarta 
Jones, Sidney (2002): "Causes of conflict in Indonesia", in: Asia Source, online vom 21.11.2002 

(www.asaiasource.org) 
Kadritzke, Niels (2002): "Was der Armee nützt", in: Le Monde Diplomatique vom 15.11.2002 
Kahn, Joel S. (1993):  Constituting the Minangkabau. Peasants, culture and modernity in colonial Indone-

sia, Oxford 
Kampschulte, Theodor (2001): Zur Lage der Menschenrechte in Indonesien – Religionsfreiheit und 

Gewalt, Aachen: Missio 
Kleine Brockhoff, Moritz (2002): "Es wird neue Anschläge geben", Interview mit Indonesiens Ex-Präsi-

dent Abdurrahman Wahid, in: Tagesspiegel vom 26.10.2002 
Klinken, Gerry van (1999): "What caused the Ambon violence?", in: Inside Indonesia, Nr. 60 
ders. (2001): "The Maluku wars. Bringing society back", in: Indonesia, Nr. 71, S. 1-27 
Klokke, Marijke J. (1995): "Hinduismus und Buddhismus in Indonesien bis 1500", in: Eggebrecht, Arne 

und Eva (Hrsg.): Versunkene Königreiche Indonesiens, Hildesheim, S. 168-182 
Kreuzer, Peter (2000): Politik der Gewalt – Gewalt in der Politik, Hessische Friedens- und Konfliktfor-

schung – Report 4/2000 
Lynn, Thomas/Franz von Benda-Beckmann (Hrsg.) (1985): Change and continuity in Manangkabau. 

Local, regional, and historical perspectives on West Sumatra, Athens, Ohio 
Machetzki, Rüdiger (2001): "Der 11. September 2001. Auswirkungen in Indonesien", in: Südostasien 

aktuell vom November 2001, S. 586-88 
McBeth, John (2002): "Weak link in the anti-terror chain", in: Far Eastern Economic Review vom 

24.10.2002 
McDonald, Harnish (2002): "Jakarta has played with fire of Islamic extremism", in: Sydney Morning 

Herald vom 17.10.2002 
Muhammad, Sya'ban H. (1999): The role of Islam in Indonesian politics, Delhi 
Muskens, Martin (1979): Partner im nationalen Aufbau. Die katholische Kirche in Indonesien, Aachen: 

Missio aktuell 
Nothofer, Bernd (1999): "Die Sprachen Südostasiens", in: Dahm, Bernhard (Hrsg.): Südostasien-Hand-

buch. Geschichte, Gesellschaft, Politik, Wirtschaft, Kultur, München 
Pelras, Christian (1994): "Religion, tradition, and the dynamics of Islamization in South Sulawesi", in: 

Indonesia, Nr. 57, S. 133-154 
Perwita, Anak Agung Banyu (2001): "Political Islam and the use of societal approach in Indonesia's 

foreign policy", in: Indonesian Quarterly, 29(4), S. 374-380 
Pradadimara, Dias/Burhaman Juneddin (2002): "Who is calling for Islamic law?", in: Inside Indonesia, 

Nr. 73, S. 25-27 
Ramage, Douglas E. (1995): Politics in Indonesia. Democracy, Islam and the ideology of tolerance, 

London 
Renner, Klaus (1994): "Katholische Mission und kolonialer Staat. Fragen und Überlegungen", in: Wag-

ner, Wilfried (Hrsg.): Kolonien und Missionen, Referate des 3. internationalen kolonialgeschichtli-
chen Symposiums 1993 in Bremen, Münster, S. 203-308 

Riesebrodt, Martin (2000): Die Rückkehr der Religionen: Fundamentalismus und der Kampf der Kultu-
ren, München 



46 Susanne Schröter  

Schlehe, Judith (1998): Die Meereskönigin des Südens, Ratu Kidul. Geisterpolitik im javanischen Alltag, 
Berlin 

Schreiner, Klaus (2000): "Regionale Konflikte in Indonesien. Eine Krise des nation building?", in: 
ASIEN, Nr. 75, S. 5-19 

ders. (2001): "Mehrheit mit Minderwertigkeitskomplex? – Der Islam in Indonesien", in: Schreiner, Klaus 
(Hrsg.): Islam in Asien, Bad Honnef, S. 157-179 

Schröter, Susanne (2001): "Lokale oder nationale Identität? Ethnische und religiöse Interpretationen 
sozialer Konflikte in Indonesien", in: Meyer, Günther/Andreas Thimm (Hrsg.): Ethnische Konflikte 
in der Dritten Welt. Ursachen und Konsequenzen, Veröffentlichungen des Arbeitskreises Dritte Welt, 
Heft 15, Mainz, S. 39-60 

Searle, Peter (2002): "Ethno-religious conflicts. Rise or decline? Recent developments in Southeast Asia", 
in: Contemporary Southeast Asia, 24(1), S. 1-11 

Steenbrink, Karel (1993): Dutch colonialism and Indonesian Islam. Contacts and conflicts 1596-1950, 
Amsterdam 

Stöhr, Waldemar (1965): Die Religionen Indonesiens, Stuttgart 
Sukma, Rizal (2002): "Indonesia and the September 11 attack. Domestic reactions and implications", in: 

The Indonesian Quarterly, 30(3), S. 263-277 
Ufen, Andreas (2002): "Eingezwängt zwischen US-Forderungen und islamistischen Kräften", in: Frank-

furter Rundschau vom 28.10.2002 
ders.: Herrschaftsfiguration und Demokratisierung in Indonesien (1965-2000), Hamburg 
Vatikiotis, Michael R.J. (1993): Indonesian politics under Suharto. Order, development and pressure for 

change, London 
Waver, Wendelin (1974): Muslime und Christen in der Republik Indonesien, Wiesbaden 
 


