ASIEN, (Oktober 2003) 89, S. 26-46

Religibse M obilisierungen in Indonesien
Susanne Schroter

Since the end of the Suharto regime Indonesia has been struck by religious moti-
vated violence. Clashes between Muslims and Christians occurred in various
parts of the country, spectacular bomb attacks caused hundreds of deads and
fundamentalist groups demanded the introduction of the Sari‘a. The radicaliza-
tion of religious discourse challenges the state principle of Pancasila which de-
fines Indonesia as a multicultural and a multireligious nation. The article exam-
ines the history of Christianity and Islam in Indonesia, the upcoming of religious
organisations in the political area and the recent struggle between influential so-
cial groups who use religious arguments as a strategy of political mobilization.

Einleitung

Am 12. Oktober 2002 explodierte auf der indonesischen Insel Bali vor dem Sari
Club im Ferienort Kuta eine aus den militarischen Sprengstoffen TNT und C-4 be-
stehende Autobombe. Fast 200 Menschen wurden getotet und Hunderte zum Teil
schwer verletzte. Zur gleichen Zeit ereigneten sich Anschlége auf das amerikanische
Honorarkonsulat in der balinesischen Hauptstadt Denpasar und auf den Sitz der
philippinischen Botschaft auf der Insel Sulawesi. Der 12. Oktober 2002 war ein
Jahrestag besonderer Qualitat: Genau zwei Jahre zuvor hatten Attentdter das Kriegs-
schiff USS Cole vor der jemenitischen Klste attackiert und den Tod von 17 Solda-
ten verursacht; ein Jahr, einen Monat und einen Tag zuvor war das World Trade
Center zum Einsturz gebracht worden.

All diese Umsténde flhrten dazu, dass in der Presse Uber eine Beteiligung von al-
Qéida spekuliert wurde, doch es fielen auch Namen von Organisationen, die au-
tochthoner indonesischer Natur waren: an erster Stelle die Gruppen Jemaah Idla
miyah (Islamische Gemeinde) und Laskar Jihad (Truppen des heiligen Krieges).

Die indonesische Regierung, alen voran die Prasidentin Megawati Sukarnoputri,
geriet unter betréchtlichen internationalen Druck, da sie seit dem 11. September
wiederholt von den USA, Australien, den Philippinen, Maaysia und Singapur zu
einem hérteren Vorgehen gegen extremistische islamische Gruppen und deren Spre-
cher aufgefordert worden war. Aufgrund ihrer eigenen prekéren Stellung, die Riick-
sichtnahmen gegenitiber islamistischen Kreisen erforderlich machte,* hatte Megawati
den Anschlag auf das World Trade Center zwar 6ffentlich verurteilt und ihr Beileid

1 Megawati ist auf die Unterstiitzung islamischer Krafte angewiesen, wenn sie 2004 wiedergewahlt

werden méchte. Um ihre Person hatte es schon vor ihrer Présidentschaft Diskussionen gegeben, da
einflussreiche Kreise keine Frau an der Spitze des Staates akzeptieren wollten.

C:\ASIEN\89\Schroeterl ndonesien.doc



Religiose Mobilisierungen in Indonesien 27

persdnlich in den USA (ibermittelt,? aber wenig im eigenen Land gegen radikale
Gruppierungen unternommen - jetzt titulierte der einflussreiche Far Eastern Eco-
nomic Review, Indonesien sei das "Weak link in the anti-terror chain”.® Die Situation
machte deutlich, dass es der Regierung zunehmend schwerer fallen wirde, sich einer
global wirksamen Rhetorik vom "Kampf des Bdsen gegen das Gute" zu entziehen
und dass dies ihren Handlungsspielraum merklich verengte.

Schon seit dem Riicktritt Suhartos und der damit einhergehenden Demokratisierung
erlebte Indonesien einen Aufschwung religioser Argumentationen in vielfaltigen
sozialen, 6konomischen und politischen Kontexten. Wenngleich die These einer
"Ruckkehr der Religionen”, die im Zusammenhang mit weltweit erstarkenden Fun-
damentalismen diskutiert wird,” fiir den Archipel nicht ganz angemessen erscheint,
da Religion in Indonesien immer eine wichtige politische Rolle spielte, so ist doch
auffallig, dass ihre Bedeutung als Mobilisierungsstrategie in nicht priméar religitsen
Konflikten zugenommen hat. Dabei zeichnet sich eine Polarisierung zwischen
Christen und Muslimen ab, ein Muster, das zum einen den aktuellen globalen Dis-
kurs reflektiert, zum anderen aber auch indigene indonesische Wurzeln besitzt. Die
Verbindungen zwischen Religion und Politik in Indonesien sind vielschichtig, haben
sich in historischen Prozessen herausgebildet und lassen sich nicht von internatio-
nalen Entwicklungen trennen. Ich mdchte in meinem Beitrag daher drei Bereiche
skizzieren: 1) die Geschichte zwischen Muslimen und Christen seit Beginn der Ko-
lonialzeit, 2) die Beziehung zwischen Staat und Politik nach der Unabhangigkeit und
3) die aktuelle Situation nach dem Sturz Suhartos.

Religion und Palitik biszur Unabhangigkeit

Indonesien ist ein kulturell heterogener Staat. Linguisten haben allein 350 austrone-
sische Regionasprachen klassifiziert,” und die traditionellen politischen Systeme
reichen von nomadisierenden Kleingruppen Uber Fdderationen verwandtschaftlich
definierter Klane bis zu komplexen Fursten- und Koénigtimern mit einer entwickel-
ten hofischen Kultur. Seit dem 5. Jh.° sind Einfliisse von Buddhismus und Hinduis-
mus nachweisbar. Sie beruhen auf dem Ausbau des Seehandels zwischen javani-
schen Firstentimern und dem slidindischen Chola-Reich sowie dem regionaen
Einfluss der Grol3macht China. In seiner synkretistischen Verbindung mit volkstiim-
lichen javanischen Glaubensvorstellungen entwickelte sich der Hinduismus im Ko-
nigreich Majapahit zu einem elaborierten | deensystem, das die mythische Beziehung
des Konigs zu Land und Volk festschrieb und seine nicht hinterfragbare Autoritét
legitimierte. Der Islam erreichte Indonesien im 13. Jh.,” vermittelt durch muslimi-

2 Diese Geste wurde mit dem Versprechen groRerer finanzieller Zuwendungen seitens der US-

Regierung honoriert.

Vgl. McBeth 2002.

Vgl. Riesebrodt 2000.

Vgl. Nothofer 1999: 75.

Vgl. Klokke 1995: 168. Ufen setzt den Zeitpunkt ein bis zwei Jahrhunderte friher an (Ufen 2002: 73)
Im Jahr 1292 berichtete Marco Polo, die Einwohner des Ortes Perlak in Nordsumatra seien Muslime.
Kontakte mit arabischen und persischen Kaufleuten sind bereits vor dieser Zeit verbirgt, blieben aber
auf Handlersiedlungen beschrénkt und fuhrten aber nicht zu einer nennenswerten |slamisierung der
lokalen Bevolkerung, vgl. auch: Muhammad 1999: 3ff.

~N o 0 A w



28 Susanne Schroter

sche Handler aus dem indischen Gujarat, etablierte sich aber erst drei Jahrhunderte
spéter, nicht zuletzt als Gegenbewegung zur Kolonisation durch Portugal. Nach
Stéhr® war Aceh die erste Region, die islamisiert wurde. Westsumatra (Minangka-
bau) folgte. Eine besondere Rolle spielte der islamische Handelsstaat Malakka, der
grolen Anteil an der Islamisierung Javas hatte.® In dem Machtvakuum durch den
Zerfall des hinduistischen Majapahit-Reiches entstand eine Reihe islamischer Sulta-
nate, u.a. Demak, Padjang und Mataram, aus denen spéter die Firstentimer Jogja-
karta und Surakarta hervorgingen. Auf den Molukken wandten sich die lokalen
Herrscher von Ternate und Tidore dem Islam zu, und das slidliche Sulawesi wurde
durch die Prasenz von Makassaren und Bugis zum islamischen Einflussgebiet. Der
Islam war die Religion der Kaufleute. Er besal? ein wirkungsvolles Regelsystem, mit
Hilfe dessen rechtliche Probleme des modernen Handels gel st werden konnten, und
verhief3 den Anschluss an ein Uberregionales Netz von Beziehungen, das Transakti-
onen und Warenfllisse erleichterte. In Indonesien verband er sich, ebenso wie der
Hinduismus, mit dem tradierten Glauben an Geister und Ahnen™ und konnte sich
besonders in seiner mystisch orientierten schafitischen Form durchsetzen. Eine
strengere, regelgenaue Version bekam erst im 19. Jh. Gewicht, as eine gréfliere
Anzahl indonesischer Muslime, begiinstigt durch eine Phase kolonialer Liberalisie-
rung, Pilgerfahrten nach Mekka machte und mit der fundamentalistischen Reform-
idee des Wahabitismus in Kontakt kam.™* Die Padri-Bewegung, die zwischen 1803
und 1819 die lokalen Herrscher der Minangkabau herausforderte, mag hier als Bei-
spiel dienen.?

Zurzeit der portugiesischen Kolonisation im 16. Jh. und auch noch zu Beginn der
holléndischen Herrschaft im 17. Jh. praktizierte der (iberwiegende Teil der spateren
Indonesier seine traditionelle Religion, der Hinduismus herrschte auf Bali und in
vielen Regionen Javas, und die modernen handelsorientierten Furstentimer, vor-
nehmlich in Kiistengebieten, hatten den Islam als adaquates soziales und religitses
Regelwerk adaptiert. Dominikaner, Jesuiten und verschiedene protestantische Mis-
sionsgesellschaften begannen, den christlichen Glauben unter den Anhéngern der
autochthonen Religionen zu verbreiten, explizit auch um den Einfluss des Islam
einzudammen. Das 6stliche Flores und die vorgelagerten Inseln wurden katholisch,*®
der Grofdteil der Molukken, die Minahasa- und Batakregion protestantisch. Im 20.
Jh. breitete sich das Christentum auch auf dem bis dahin noch nicht missionierten
Teil von Flores, auf Timor, Sumba, Roti und Sawu, in Zentralsulawesi und bei der
chinesischen Minderheit aus.

& vgl. Stéhr 1965.

®  Vgl. Waver 1974: 4.

1 Diese spezielle Auspragung wird z.B. an der mythischen Beziehung islamischer Herrscher mit der
javanischen Meeresgottin Ratu Kidul deutlich. Vgl. dazu: Schlehe 1998.

Vereinzelte Bestrebungen fur eine strengere Beachtung islamischer Regeln kdnnen bereits fir das 18.
Jh. dokumentiert werden, so z.B. eine Bewegung fur die Einfihrung der Sari‘'a in West-Sumatra
zwischen 1784 und 1803, andere werden erst im 20. Jh. relevant, wie die von Armeekreisen
unterstiitzte Islamisierung Lomboks in der 60er-Jahren. Vgl. dazu Cederoth 1996.

2 vgl. dazu Dobbin 1983; Kahn 1993; Lynn/Benda-Beckmann 1985.

8 Zum Prozess der Missionierung von Flores vgl. Dietrich 1989 und 1994.

1



Religiose Mobilisierungen in Indonesien 29

Das Verhdltnis zwischen Koloniaregierung und MissionsgeselIschaften war sowohl
von Interessensdivergenzen als auch von -konvergenzen bestimmt. Um Schwierig-
keiten mit den indonesischen Muslimen vorzubeugen, wurden die evangelikalen
Aktivitéten streng kontrolliert und reglementiert. Die Gesellschaften benétigten eine
spezielle Missionsgenehmigung und diese galt nur fir jeweils ausgewiesene Ge-
biete.* Muskens konstatiert, dass die Kirchen in vielen Regionen, durch diese
Restriktionen bedingt, erst nach der Unabhangigkeit FuR fassen konnten.”® Trotz
dieser Schwierigkeiten Ubertrug die koloniale Verwaltung den Gesellschaften wich-
tige entwicklungspolitische Bereiche wie das Bildungs- und Gesundheitswesen.™®
Durch das missionarische Engagement bildete sich vielerorts eine Uber die ethni-
schen Gruppen hinausgehende starke regionale Identitét™” und eine christliche indi-
gene Elite heraus. Letztere wurde von vielen Kolonialbeamten als natiirliche Ver-
bundete angesehen und profitierte von einem sich etablierenden westlich ausgerich-
teten Schulsystem.”® Gebildet und loyal fanden christliche Molukker bevorzugt
Anstellungen in Verwaltung und Armee. Aus dieser Privilegierung und der damit
verknipften Identifizierung von Christen mit dem kolonialen Regime resultieren bis
heute Ressentiments auf Seiten indonesischer Muslime.

Anders as Christen, die auf vielféltige Weise in den kolonialen Apparat eingebun-
den waren, verstanden sich die indonesischen Muslime als primér unterdriickte,
spater auch als oppositionelle Kraft. Sie unternahmen eigene Anstrengungen, die
Gesdllschaft zu entwickeln, verbunden mit einer Organisierung in explizit islami-
schen Vereinigungen. 1912 grindeten Anhanger des Reformislam die Muhamma-
diyah™ und entfalteten eine rege soziale Tétigkeit. Sie entwickelten das Bildungswe-
sen, unterhielten Waisenhduser und Hospitéler und engagierten sich in der Jugend-
arbeit.® Konservativ orientierte Muslime organisierten sich 1926 in der Nahdatul
Ulama (Erwachen der Religionsgelehrten). Auch sie waren hauptséchlich im sozia-
len Bereich tétig und griindeten zahlreiche Schulen. Um im Wettbewerb mit chinesi-
schen Geschéftsleuten zu bestehen, schlossen sich muslimische Handler 1911 in der
Sarekat Dagang Islam, der Islamischen Handelsgesellschaft zusammen, die sich
1912 in Sarekat Islam (Islamische Handel sunion) umbenannte. Muslimische Organi-
sationen waren mal3geblich daran beteiligt, Indonesien in die Unabhangigkeit zu
fUhren, doch vereinzelt drohte die Betonung des Religidsen die Konstituierung einer
Gemeinschaft aller Indonesier zu sprengen, die insbesondere von Nationalisten anvi-

1 so wurde Flores beispielsweise ein rein katholisches, das Batak-Gebiet auf Sumatra dagegen ein rein

protestantisches Missionsgebiet.

5 Muskens 1974: 92.

6 Auf Flores wurde der Steyler Missionsgesellschaft des Gottlichen Wortes der Aufbau des
Bildungswesens vollstandig Uberlassen.

" Fir Minahasavgl. dazu Henley 1993, fiir die Molukken Kreuzer 2001.

8 Ein in den 30er-Jahren durchgefilhrter Zensus ergab, dass das christianisierte Minahasa die héchste
Alphabetisierungsrate der gesamten Kolonie aufweisen konnte. Sie erreichte fast 40%, wahrend siein
Jakarta und Surabaya bei ca. 12% und in landlichen muslimischen Gebieten unter 10% lag. Vgl.
Buchholt 1994: 314f.

¥ Zur Geschichte dieser Organisation in kolonialer Zeit siene: Alfian 1989.

2 Nach Muskens soll die Muhammadiyah im Jahr 1966 4.700 Volksschulen, 600 héhere Schulen, 27
Krankenhaduser und 48 Wai senhduser unterhalten haben. Vgl. Muskens 1974: 77.



30 Susanne Schroter

siert wurde.* So forderte die islamische Reformbewegung Persatuan Islam (Islami-
sche Einheit) in der Monatszeitschrift Pembela Islam (Verteidiger des Islam) Mus-
lime auf, aus der National bewegung Sukarnos auszutreten, da Christen dort Mitglie-
der seien und keine nationaen, sondern vornehmlich christliche Ziele vertréten.
1937 griindet sich die islamische Dachorganisation Al Madjlisul 1slamil A'laa Indo-
nesia, der sich die Partai Sarekat Islam Indonesia (PSIl), Muhammadiya, NU, Jong
Islamieten Bond und spéter Partai Islam Indonesia (PIl) anschlossen. Die Nationa-
listen, zu denen auch die Partai Katolik Republik Indonesia (PKRI) und die Persa-
toean Minahasa gehérten, organisierten sich 1939 in der Gaboengan Partai Politik
Indonesia (GAPI — Vereinigung der politischen Parteien Indonesiens). Einige pro-
testantische Organisationen (Persatoen Christen Indonesia — PERCHI) Iehnten die-
ses Engagement ab, da sie eine Schwéchung christlicher Positionen befurchteten.

Die Vereinigung islamischer Gruppierungen gegenilber der Koloniaregierung as
gemeinsamem Gegner kann aber nicht als Indikator fir einen einheitlichen Islam
gedeutet werden. Nach einem Differenzierungsmodell von Geertz? lassen sich auf
der bevélkerungsreichsten Insel Java drei Kategorien von Muslimen® ausmachen:
Synkretistische abangan, die sich vorwiegend aus den landlichen Unterschichten
zusammensetzen und einen vom Glauben an Geister durchsetzten Volksislam prakti-
zieren, strengglaubige und auf die formale Einhaltung islamischer Vorschriften
bedachte santri,?* die sich in der Schicht der Handler und Beamten finden, und die
aus dem Adel hervorgegangene Beamtenelite der priyayi, die Elemente der hinduis-
tisch-buddhistischen Mystik praktizieren und die Gebote des Koran nur partiell
befolgen. Nur die santri, die etwa 20% bis 30% aller Muslime ausmachen,” vertre-
ten die Auffassung eines politischen Islam und haben in der Geschichte Indonesiens
wiederholt die Einfiihrung islamischer Gesetze und die Umwandlung zu einem isla-
mischen Staat (Negara lslam) gefordert.

Idlam und Staat in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts

Bel der Ausarbeitung der Verfassung schien es zunachst, als kdnnten sie einige
Erfolge fiir sich verbuchen. In einer im Juni 1945 diskutierten Praambel®® war bei-

2 Um die Fragilitdt dieser neuen nationalen Gemeinschaft zu unterstreichen, verwendete Benedict

Anderson den Begriff der "imagined community". Vgl. Anderson 1991.

Geertz hatte seine Daten Uber die javanische Religion im Rahmen einer ethnologischen
Feldforschung gewonnen. Vgl. Geertz 1960. Sein Modell ist in den vergangenen Jahren dahingehend
kritisiert worden, die dem Islam inhérenten mystischen Dimensionen ignoriert und eine Grenze
zwischen santri und abangan konstruiert zu haben, die in dieser Schérfe nicht existiert. Vgl. Brakel
1996, Schreiner 2001: 161f.

Geertz generdisiert diese spezifischen javanischen Verhdtnisse zu einer gesamtindonesischen
Religion, was Schreiner mit dem Hinweis auf die sehr viel einheitlichere Ausprégung des Islam auf
Sumatra, Kalimantan und Sulawesi sowie den eher auf Koexistenz denn auf Synkretismus
basierenden Beziehungen zur Tradition zurlickweist. Vgl. Schreiner 2001: 162. Von einer
anthropol ogischen Perspektive aus betrachtet, ist Schreiners Analyse jedoch ebenfalls zweifelhaft, da
auch Muslime, die sich selbst als strenggléubig verstehen, Elemente ihrer vorislamischen indigenen
Religion praktizieren. Vgl. u.a Pelras 1994.

Die Bezeichnung leitet sich von den islamischen Internatsschulen (pesantren) ab.

% vgl. Schreiner 2001: 161.

% Eshandelt sich um die so genannte "Dokument von Jakarta' (Piagam Jakarta).

22

23

24



Religiose Mobilisierungen in Indonesien 31

spielsweise die Verpflichtung der Muslime aufgelistet, die islamische Pflichtenlehre
(Sari‘a) zu befolgen, und Sukarno hatte versprochen, dass nur ein Muslim Président
des Landes werden kénne. Auf Druck weniger strenggléubiger Nationalisten und
Christen nahm er jedoch schnell von der Festschreibung solcher Vorgaben Abstand
und ersetzte auch das Wort A/lah fUr Gott durch das neutralere Tuhan. Um die un-
terschiedlichsten Gruppen des Inselreiches zu integrieren, hatte Sukarno das Leitmo-
tiv der "Einheit in der Vidfat" (bhinneka tunggal ika) ausgegeben, was sich vorder-
grindig wie ein ldealtypus von Multikulturalitét ausnahm, bel ndherem Hinsehen
aber die Priorisierung des Nationalismus bedeutete. Ein prasidentaler Personenkult,
elaborierte nationale Rituale und eine allgegenwartige Indoktrination staatlicher
Propaganda hatten den Nationalismus Sukarno'scher Prégung, die so genannte de-
mokrasi terpimpin (gelenkte Demokratie), selbst in den Stand einer Staatsreligion
erhoben. Die Schwéche der politischen Islamisten und das Unvermdgen ihre Ziele
durchzusetzen, resultierte nicht nur aus der autokratischen Haltung Sukarnos, son-
dern auch in ihrer eigenen Uneinigkeit. 1945 wurde die Partel "Masjumi”, Majdlis
Syuro Muslimin Indonesia (Vereinigter Rat der Muslime Indonesiens) als Vertre-
tung der Santri gegriindet, doch bereits zwei Jahre spater kam es zu einer ersten
Abspaltung. Folgenschwerer war die Trennung von der Nahdatul Ulama, die fir die
Mehrheit der konservativen Muslime sprach. Sie konnten nicht verhindern, dass an
Stelle einer Privilegisierung des Islam in der Pancasila, den funf Leitprinzipien des
Staates,?’ lediglich der Glaube an einen Gott welcher Religion auch immer festge-
schrieben wurde.

Verschiedene islamische Gruppierungen akzeptierten diese Wendung nicht. Sie
sahen sich betrogen und opponierten, teils erfolglos im Parlament,® teilweise auch
mit Waffengewalt. So unterstiitzten Mitglieder der Masumi 1957 und 1958 sezessi-
onistische Bestrebungen in Sidsulawesi, West- und Nordsumatra, und der Fihrer
der Bewegung Darul I1slam (Haus des Islam), Kartosowirjo, rief im August 1949 in
Westjava einen islamischen Staat aus, wobei er von vielen islamischen Gelehrten
(ulama) unterstitzt wurde. Da die Regierung es mit Riicksicht auf ideologische
Sympathisanten lange nicht wagte, Darul 1slam zu bekdmpfen, konnte diese bis zum
Juni 1962 eine gewisse regionale Autonomie mit einer eigenen Gesetzlichkeit etab-
lieren.

In enger Anlehnung an Kartosowirjos ldeen rief der ehemalige Unabhangigkeits-
kdmpfer Abdul Kahar Muzakar 1953 auf Sidsulawesi ebenfalls einen islamischen
Staat aus. Seine Motive scheinen zumindest anfangs nicht ausschliefdlich religidser
Natur, sondern auch ein Gefhl mangelnder Anerkennung nach der Unabhangigkeit
gewesen zu sein. Er war Befehlshaber einer lokalen Miliz, die gegen die Hollénder

2 Neben dem Monotheismus, der, um die balinesischen Hindus nicht auszuschliefien, al's Zugehérigkeit

zu einer Hochreligion interpretiert wurde, enthélt die Pancasila die Prinzipien Menschlichkeit,
nationale Einheit, Demokratie und Gerechtigkeit.

Dahm fihrt Sukarnos Eintreten fur die Pancasila auf dessen Verwurzelung im javanischen
Synkretismus zurlick (Dahm 1966: 255ff.); ein anderer wichtiger Einfluss sind die katholischen
Priester, mit denen er wahrend seiner Verbannung nach Flores in den Jahren 1935-38 enge
freundschaftliche Kontakte pflegte.

Da sie nicht Ulber Mehrheiten verfligten, konnten sie ihre Forderungen nach einer Islamisierung der
Gesellschaft zwar vorbringen, aber nicht durchsetzen.

28

29



32



Religiose Mobilisierungen in Indonesien 33

schulen. Wahrend der politische Islam unterdriickt wurde, forderte Suharto den
kulturellen, der in den 80er-Jahren begann, vereinzelte politische Forderungen zu
stellen und darin auch Erfolge verzeichnen konnte. So wurde die staatliche Lotterie
verboten, die Kompetenz islamischer Sozialgerichte gestéarkt, muslimische Madchen
tragen seit 1990 ein Kopftuch (jilbab), wenn sie in die Schule gehen, 1991 wurde
eine idamische Bank er6ffnet, und in Aceh wurden seit Mérz 2003 sari'a-Gerichte
eingefiihrt.' Suharto selbst hatte den Islam als mogliche Stiitze seiner Macht ent-
deckt, als er Ende der 80er-Jahre unter Druck einiger seiner Generdle geriet, die
seine Politik zunehmend zu kritisieren begannen. 1990 unterstiitzte er die Griindung
des "Verbandes islamischer Intellektueller Indonesiens” (ICMI) auf einem universi-
taren Symposium,* das von ihm selbst eréffnet wurde; 1991 begab er sich auf eine
Pilgerreise nach Mekka. Die Werbung um neue Anhéngerschaften stabilisierten das
autoritére Regime alerdings weniger as Suharto erhoffte und 1998 wurde er zum
Rucktritt gezwungen.

Religitse M obilisierung nach den Sturz Suhartos

Der Zusammenbruch festgefligter Herrschaftsstrukturen setzte nicht nur einen um-
fassenden Prozess der Demokratisierung in Gang, sondern fiihrte auch zu einem
Machtvakuum, in dem lokale und nationale Eliten um Einflusszonen kémpften, zu
Ausschreitungen gegen religios und ethnisch definierte Minderheiten® und zu einem
Aufschwung sezessionistischer Bewegungen auf Inseln, die seit vielen Jahren eine
Losddsung vom indonesischen Nationalstaat anstrebten, dabel insbesondere Papua,
Ost-Timor und Aceh.®* Auffélig ist dabei die Haufigkeit, in der strategische Grup-
pen sich einer religitsen Rhetorik bedienen, um Gefolgschaft in nicht primér religits
begrindeten Konflikten zu mobilisieren. Beispielhaft sollen an dieser Stelle zwel
Spannungsherde analysiert werden,® die sowohl die Schreckensvision einer
Balkanisierung Indonesiens als auch die einer Fundamentalisierung von Religion
ndhrten. Es handelt sich zum einen um die Poso-Region in Zentralsulawesi, die
bereits seit der Grindung des Staates wiederholt Austragungsort gewaltformiger
Auseinandersetzungen zwischen Christen und Muslimen war, und die Molukken,

%1 Die Gerichte wurden am 4. Mé&rz 2003 eingesetzt.

2 Hefner analysiert die Griindung des Verbandes aus dem Erstarken des kulturellen Islam und dem
Entstehen einer islamischen Mittelschicht heraus. Vgl. Hefner 1993.

Ausschreitungen richteten sich insbesondere gegen die chinesische Minoritdt und gegen Christen,
hatten aber auch spezifisch lokale Konnotationen. Auf Kalimantan z.B. erhob sich eine Allianz aus
Dajaks und Malayen im Jahr 1999 gegen as Eindringlinge empfundene maduresische Migranten,
massakrierte und vertrieb Tausende von ihnen. Zu den Vorkommnissen, die vielleicht die grofte
Verunsicherung auslsten, gehorten die so genannten Ninja-Morde in Ostjava, bei der als Hexer
denunzierte Personen von maskierten Banden exekutiert wurden. Weitere Unruhen, bei denen eine
ethnisierende oder religitse Rhetorik nachweisbar ist, ereigneten sich ab 1998 in Kupang, Westtimor,
in Ende, Flores, in Waikabubak, Westsumba, in Makassar, Sldsulawesi sowie auf den Singapur
vorgelagerten Inseln Batam und Bintan.

Auf eine genaue Darstellung dieser Konflikte wird an dieser Stelle verzichtet, dain ASIEN bereits
ein Artikel dazu verdffentlicht wurde. Vgl. Schreiner 2000. Ebenfalls zu diesem Thema vgl. Schréter
2001.

Zur Relevanz der hier angefiihrten Beispiele vgl. u.a. International Crisis Group 2002; Hefner 2002;
Kampschulte 2001.

33

35



34 Susanne Schroter

die ebenfalls auf eine lange, bis in die Kolonialzeit hineinreichende, Geschichte
interreligitser Gewalt zurtickblicken kénnen.

Diese historische Dimension hat seine Wirkung insbesondere bei den Auseinander-
setzungen auf den Sidmolukken mit seinem Zentrum Ambon entfaltet. Wahrend der
Kolonialzeit hatten christianisierte Stidmolukker privilegierte Zugénge zu staatli-
chen Amtern und stellten einen Teil der kolonialen Streitkrafte. In dieser Funktion
hatten sie wiederholt Aufstdnde niedergeschlagen und waren im Archipel gefiirchtet.
Aus muslimischer Perspektive, so Peter Kreuzer, hatte die Kolonialmacht eine so-
ziobkonomische Stratifizierung der Gesellschaft anhand religioser Grenzen initi-
iert.* Ihre Loyalitdt zu Holland und die Angst vor dem Verlust ihrer Privilegien
machte die stidmolukkischen Christen auch nach der Unabhangigkeit zu willkom-
menen Werkzeugen niederlandischer Machtstrategien, und im Jahr 1950 forderte
eine von der ehemaligen Koloniaregierung unterstiitzte Sezessionsbewegung die
Loddsung von Indonesien und die Ausrufung einer Republik der Stidmolukken
(Republik Maluku Selatan). Im Verlauf der Erhebungen kam es wiederholt zu anti-
muslimischen Ausschreitungen.*” Trotzdem galten die Inseln jahrelang as Vorbild
fir ein friedliches Miteinander von indigenen Muslimen und Christen.® Ritueller
Ausdruck dieser Beziehungen war das Pela-Allianz-System, ein im lokalen Ahnen-
kult verankertes Netzwerk zwischen Ddorfern, das ethnische und religiose Grenzen
Uberschritt. Das Pela-System wurde sowohl von muslimischen als auch von christli-
chen Reformern diskreditiert, die der a's heidnisch empfundenen Tradition eine neue
reine Lehre entgegensetzten und damit die Wirksamkeit der autochthonen Integrati-
onsmittel deutlich reduzierten.®® Aufgrund einer starken Migrationsbewegung von
Muslimen aus Sulawesi in den 70er- und 80er-Jahren wurde das sensible Gleichge-
wicht zwischen den Angehdrigen der beiden Religionsgruppen und damit auch die
dkonomische Balance jedoch zunehmend verandert.” Die Neuankémmlinge galten
als aggressive Geschéftdeute, die insbesondere versuchten, Posten in der lokalen
Verwaltung zu besetzen. Diese waren traditionell in der Hand von Christen. Da,
nach Schdtzungen von Gerry van Klinken, im Jahr 1999 25% der ambonesischen
Bevolkerung von staatlichen Gehaltern lebte,** mussten solche Verschiebungen der
Klientelstruktur fir extreme Spannungen sorgen.

Beim Kampf um staatliche Pfriinde setzten sowohl christliche wie auch muslimische
Gruppen Netzwerke ein, die bis nach Jakarta reichten. 1992 wurde der Muslim Akib
Latuconsina als Gouverneur eingesetzt. Sein Kontrahent war der Christ Freddy La
tumahina, ein Mitglied der damals noch regierenden Golkar Partei. Latuconsina
besetzte einige wichtige Posten der drtlichen Administration ebenfalls mit Musli-
men. Nachdem ein Gerlicht kursierte, dass Latuconsina alle mit administrativen

% vgl. Kreuzer 2000: 14.

87 Waver berichtet von Erschiefungen und von der éffentlichen Zweiteilung eines Imams in Ambon mit
dem Schwert, vgl. Waver 1974: 148f.

Zwischen indigenen Molukkern, gleich ob sie sich zum Christentum oder dem Islam bekannten, und
muslimischen Migranten bestanden dagegen schon immer erhebliche Spannungen.

¥ vgl. auch Bartels 2000.

Vgl Jones 2002.

4 vgl. van Klinken 1999.

38



Religiose Mobilisierungen in Indonesien 35

Fihrungspositionen betrauten Christen durch Muslime ersetzt hétte, brachen 1999
blutige Unruhen zwischen Christen und Muslimen in Ambon aus.*?

Das in dieser Situation strukturell vorhandene Gewaltpotenzial wurde zusétzlich
dadurch erhéht, dass sowohl die christlichen as auch die muslimischen Netzwerke
von kriminellen Vereinigungen durchsetzt waren. Deren Mitglieder kontrollierten
auf Java Einkaufszentren und Spielhallen, wurden aber auch von unterschiedlichen
politischen Gruppierungen als schlagkréftige Security-Einheiten eingesetzt. Bewaff-
nete Konflikte untereinander waren nicht selten. 1999 wurde diese Form der Ban-
denkdmpfe gewissermal?en auf die Molukken exportiert: Christliche und muslimi-
sche Gruppen verschanzten sich in ihren religidsen Heiligtimern — die Christen in
der Maranatha Kirche, die Muslime in der Al-Fatah Moschee — und bereiteten sich
auf die Auseinandersetzung mit den jeweils anderen vor, fir die es nur mehr eines
Vorwandes bedurfte. Im Jahr 2000 wurde der Konflikt zusétzlich durch eine Mobili-
sierung radikaler Muslime aufgeheizt, die von Java und anderen Inseln auf die Mo-
lukken Ubersetzten. Eine prominente Rolle spielte dabei die Gruppe Laskar Jihad,
eine gewalttétig-fundamentalistische Organisation, die auf christlicher Seite durch
die so genannte Laskar Kristen konterkariert wurde.

Der zweite Konflikt, der den Molukken weltweite Aufmerksamkeit bescherte, fand
Mitte August 1999 zwischen Migranten aus Makian und der einheimischen Bevol-
kerung des Kao-Subdistrikts statt. Ausloser war das Bekanntwerden eines Planes,
einen neuen Subdistrikt (Kecamatan) Makian Daratan in der stdlichen Halfte des
Kao Distriktes zu errichten. Der neue Subdistrikt sollte ale Dorfer von Makia-
Migranten umfassen, die 1975 von der indonesischen Regierung dort angesiedelt
wurden, nachdem ein Vulkanausbruch in ihrer Heimat angekiindigt worden war.
AuRerdem befanden sich aber auch einige Dorfer mit indigenen Pagu und Jailolo in
der Region, die sich nicht von Makia regieren lassen wollten. Zwischen den musli-
mischen Migranten und den christlichen Kao schwelte ohnehin ein Streit um Res-
sourcen, nachdem eine Goldmine in Malifut entdeckt worden war. Die Migranten,
von denen Alhadar meint, sie hétten durch die Umstande ihrer Vertreibung eine
starke Arbeitsethik entwickelt, waren as Minenarbeiter offensichtlich sehr erfolg-
reich und schiirten dadurch Neid bei den einheimischen Nachbarn.”® Im Oktober
eskalierten die Gewalttétigkeiten so sehr, dass etwa 15.000 Makia nach Ternate und
Tidore flohen. Was al's vorwiegend ethisch geprégter Konflikt begann, obgleich der
religiose Aspekt nie gefehlt hatte, da die Makia vorwiegend Moslems und die Kao
Christen waren, entwickelte sich jetzt zu einem expliziten Konflikt zwischen Mus-
limen und Christen. Nach einem Geriicht tiber von Christen geplante Angriffe™
verjagten die Makia etwa 13.000 Christen nach Nord-Halmahera und Nord-Sula-
wesi. Dort ermordeten im Dezember 1999 christliche Milizen Hunderte Muslime. In
Jakarta demonstrierten daraufhin am 7.1.2000 Zehntausende Muslime und forderten
einen jihad auf den Molukken. Zu den Organisatoren der Proteste gehtrten auch der
als gemalligt geltende Fihrer der Muhammadiya Amien Rais und der derzeitige

42 vgl. van Klinken 1999

4 vgl. Alhadar 2000: 15.

4 Eskursierte ein gefalschtes Flugblatt, das zum heiligen Krieg gegen Muslime und zur Zwangstaufe
aufrief.



36 Susanne Schroter

Vize-Prasident Hamzah Haz. Unter den radikaleren Teilnehmern befand sich der
Prediger und frihere Afghanistan-Kampfer Jafar Umar Thalib, der fur die Einfuh-
rung der sari‘a eintrat. Thalib stellte eine Gruppe von Mannern mit dem Ziel zu-
sammen, auf den Molukken gegen die Unglaubigen zu kampfen. Ungehindert von
Polizei und Militar konnten etwa 3.000 Angehorige des Laskar Jihad auf die Moluk-
ken reisen. Erst im Mai 2002 kiindigte Sicherheitsminister Susilo Bambang Y odhoy-
ono eine staatliche Initiative zur Vertreibung der Milizen von den Molukken an.

Sowohl Christen als auch Muslime operierten im Molukken-Konflikt mit einer reli-
gitsen Rhetorik, die ihren Kampf in einen grof3eren nationalen Kontext stellte. Wah-
rend Christen die Aktivitéten von Laskar Jihad als Versuch der Islamisierung der
indonesischen Gesellschaft verstanden, argumentierten Muslime mit einer christli-
chen Verschworung zur Schwachung des Staates. Die Losldsung Osttimors wurde
dabel als Anfang einer méglichen Kette von Sezessionen und der christliche Auf-
stagg auf den Molukken als Fortfihrung der "Republik der Stidmolukken" gedeu-
tet.

Searle diagnostiziert als Ursachen der Konflikte, neben der andauernden nationalen
Krise und den demographischen Verdnderungen, eine zunehmende Politisierung des
Islam, der weit Uber die nationalen Grenzen hinausweist und im gesamten slidostasi-
atischen Raum relevant geworden ist.* Aditjondro dagegen weist auf die
Verantwortung der politischen und militdrischen Eliten hin. Die Militérs benutzten
den Konflikt, so der Soziologe, um ihre Demobilisierung zu verhindern, radikale
muslimische Kreise suchten durch Destabilisierung der Regierung an Einfluss zu
gewinnen, und die Familie Suhartos besé3e Interesse am allgemeinen Chaos, um
ihre Machenschaften zu verschleiern und Gelder ins Ausland zu transferieren.’

Auch im so genannten Poso-Krieg zeigte sich die fatale Konsequenz von religitser
Rhetorik in einem sozio-6konomischen Interessenskonflikt. Und &hnlich wie auf den
Molukken existierte eine Geschichte interreligioser Feindschaft, auf die einzelne der
Konfliktparteien Bezug nehmen konnten. Hollandische Missionare hatten Anfang
des 19. Jahrhunderts erfolgreich damit begonnen, die animistische Bevoélkerung
Zentralsulawesis zu christianisieren, und die Koloniaregierung betrachtete diese
Christen als potenzielle Verbiindete gegen die muslimischen Firstentiimer an der
Kuste. Christen erhielten eine gute Schulbildung, Unterstiitzung bei der Entwicklung
moderner landwirtschaftlicher Verfahren und wurden bevorzugt in Staatsdienste
eingestellt. Als Folge davon, schreibt Aragon, waren nach dem Zweiten Weltkrieg
die sozialen und 6konomischen Bindungen von Christen starker auf die Mission und
das koloniale Regime als auf die muslimische Kistenbevélkerung oder die stédti-
schen Unabhangigkeitsbewegungen gerichtet.”® Nach der Unabhangigkeit gerieten
Teile der christlichen Bergregion fir eine kurze Zeit unter den Einfluss des muslimi-
schen Rebellen Kahar Muzakar. Plinderungen, Vertreibungen und Zwangsisamisie-

% Vgl auch Hefner 2002: 755

4 Dabei vergleicht er Laskar Jihad mit der philippinischen Abu Sayyaf und der thailandischen Pattani
United Liberation Organisation. Vgl. Searle 2002.

47 Vgl. Aditjondro 2000.

“vgl. Aragon 2001: 52



Religiose Mobilisierungen in Indonesien 37

rungen fanden statt.”® Die Dominanz des Christentums konnte dadurch aber nicht
angetastet werden. Im Gegenteil: Durch das in der Pancasila enthaltene Gebot, einer
der Weltreligionen anzugehoren, wendeten sich in den folgenden Jahren auch die
verbliebenen Anhanger lokaler Religionen einer der protestantischen Organisationen
zu. Das Christentum wurde Bestandteil der lokalen Identitét mehrerer ortanséssiger
Gruppen, die sich in ihrer Gesamtheit als Pamona bezeichneten.

Die relative Homogenitét der Bevdlkerung anderte sich 1973 mit dem Bau des
Trans-Sulawesi-Highways, der eine Verkehrsverbindung fiir muslimische Migranten
aus Sldsulawesi ertffnete. Parallel zu dieser Entwicklung fand eine Reorganisation
der regionalen Administration mit einer sukzessiven Entmachtung lokaler Fihrer
sowie einer Besetzung hoher Verwaltungsposten mit Muslimen statt. Im Zuge der
Finanzkrise von 1997 kam es zu erneuten massiven Ansiedlungen von muslimischen
Migranten, die Land fir den Anbau von Kakao kauften und sich das Monopol im
Handel mit Gewinn bringenden cash crops erwarben. Die |okale Bevélkerung verlor
an Einfluss und stellt mittlerweile in der Hauptstadt des Bezirks nicht mehr die
Mehrheit der Einwohner.

Vor diesem Hintergrund ereigneten sich folgende Auseinandersetzungen, die 1998
im Wahlkampf um das Amt des Gouverneurs begannen, das bis dahin von dem
Moslem Arief Patanga bekleidet wurde, wéhrend sein Stellvertreter ein Christ war.
Diese Form hierarchisierter Gewaltenteilung hatte ein Klima relativer Stabilitét
geschaffen, das mit dem Auslaufen der Amtszeit Arief Patangas zu Ende ging. Die
lokalen Eliten, die ihre 6konomischen und politischen Positionen durch Zugange zu
den héchsten Verwaltungsamtern abzusichern suchten, brachten unterschiedliche
Kandidaten ins Spiel, von denen jeweils einer, der religidsen Zugehdrigkeit der
Eliten entsprechend, ein Muslim und einer ein Christ war. Die Wahlkampagne
wurde von beiden Seiten mit Hilfe von Denunziationen, Provokationen und geziel-
ten Falschinformationen gefiihrt, die zum Jahresende 1998 in blutigen Stral3en-
schlachten mundeten. Mitte April 1999 — ein neuer muslimischer Gouverneur war
bereitsim Amt — sorgte ein Gerlicht Uber einen von einem Christen verletzten Mos-
lem fur eine erneute Eruption der Gewalt, in deren Verlauf Tausende Christen zu
Fluchtlingen wurden. Als Vergeltung Uberfielen christliche "Ninjas' muslimische
Nachbardorfer und ermordeten am 3. Juni 2000 schliefdlich Gber 100 javanische
Muslime, die in eine Schule, das Pesantren Wali Songo, geflohen waren. Im Juli und
August 2000 griffen so genannte Laskar Jundullah® auf Seiten der Muslime in die
Auseinandersetzungen ein, und Ende 2001 erschienen Tausende aufRerhalb Sulawe-
sis rekrutierte und mit modernen Waffen ausgeristete Laskar Jihad-Kampfer. Spa
testens jetzt wurde der regionale Konflikt zu einem national beachteten. Vertreter
der indonesischen Regierung wie Sicherheitsminister Susilo Bambang Y udhoyono
bemuhten sich um vermittelnde Gespréche, Einheiten der Armee wurden stationiert
und ein Friedensabkommen geschlossen.™

4 Vgl. Aragon 2000:149ff.

% Eine genaue Analyse der in den Auseinandersetzungen beteiligten muslimischen Netzwerke findet
sichin: International Crisis Group 2002: 20ff.

' Eine detaillierte Darstellung des Konflikts findet sich in Aragon 2001.



38 Susanne Schroter

In den drei genannten Konflikten zeichnet sich ein dhnliches Muster ab: Eine lokale
Bevdlkerung gerét durch die Ansiedlungen von Migranten anderer Inseln unter 6ko-
nomischen und politischen Druck, und zwischen "Alteingesessenen” und "Neuan-
kémmlingen" entbrennt ein Kampf um den Zugang zu knapper werdenden Ressour-
cen. Gehoren die um Einfluss ringenden Gruppen unterschiedlichen Religionen an,
kann die religitse Zugehorigkeit als Mittel der Mabilisierung breiter Bevolkerungs-
gruppen fur die Interessen der jeweiligen lokalen Eliten genutzt werden. Die Strate-
gie der religitsen Rhetorik, die auf den Molukken und in Zentralsulawes so wirk-
sam war, setzt alerdings eine relativ homogene religiése Zuordnung der jeweils
aufzubietenden Menschenmassen voraus. Dort, wo dies nicht mdglich war, wie im
Fall der blutigen Vertreibung Tausender Maduresen durch eine Allianz christlicher
Dayaks und muslimischer Malaien, die im Jahr 1999 auf Kalimantan stattfand,
verzichtete man auf solche Konstruktionen.

Im Gegensatz zu einer rein lokalen Interpretation ékonomischer und politischer
Konflikte Uberschreiten religiose Diskurse zwangslaufig den jeweiligen ortlichen
Rahmen und verorten das Eigene in einem umfassenderen Welterklarungsmodell.
Lokales Geschehen wird mit nationalen oder globalen Ereignissen in Verbindung
gebracht, was einerseits die Moglichkeit zusétzlicher Unterstiitzung der eigenen
Anliegen erdffnet, andererseits aber auch Einflussnahmen mit sich bringt, die von
lokalen Akteuren kaum durchschaut werden kénnen. Hier begriindet sich die Angst
vor Provokateuren, diein allen Unruheherden seit 1998 gedulZert wurde.

Radikaler und moderater indonesischer |dam

Obgleich Christen nicht weniger als Muslime an lokalen Auseinandersetzungen
beteiligt waren, war es der Ilam, der zunehmend unter Druck geriet, sich als nicht
genuin gewalttétig zu rechtfertigen. Die indonesische Debatte um religids motivier-
ten Terror folgt dabei dem internationalen Vorbild einer rhetorischen Diversifizie-
rung in die "eigentliche” friedliche Religion und eine nicht-authentische radikale
Abweichung. In akademischen Kreisen wird v.a. die Liberalitét des indonesischen
Islam zitiert,”® was mit einem Verweis auf die Mitgliederzahlen der radikalen
Organisationen auch legitim ist. Islamische Fihrer wie Ulil Abshar-Abdalla, der
Leiter des Forschungsinstituts Lakpesdam innerhalb der Nahdatul Ulama, betont die
Vielfatigkeit des indonesischen Islam und seine sozialen Aspekte.® Eine in eine
bestimmte Richtung gehende Entwicklung sei nicht auszumachen, vielmehr eine
Widerspiegelung heterogener Diskurse, die vom Anschluss an eine weltweite fun-
damentalistische Bewegung bis zur Entwicklung eines sdkular-demokratischen Is-
lam reichen.>®

Inwieweit sich die Gesellschaft idlamisieren solle, ist nach wie vor Thema heftiger
Debatten, waobei sich die Befurworter stets der Aufmerksamkeit der Medien gewiss
sein kénnen. Im August 2000 wurde in Y ogjakarta eine Konferenz zur Einfiihrung

2 Vgl. Human Rights Watch 1997; Schréter 2001: 47f.

% Vgl. u.a Machetzki 2001; Ufen 2002.

% “Similarly, it is far from clear what 'Isam’ really means. In the end. Islam is a social concept — it is
expressed in the lives of human beings with acomplex history." (Abschar-Abdalla 2002: 24)

®  Vgl. u.a Hefner 1993, 1998, 2002.



Religiose Mobilisierungen in Indonesien 39

des isdamischen Rechts in Indonesien unter Teilnahme von Abdurahman A. Basala-
mah, dem Rektor der 1slamischen Universitét von Makassar durchgefihrt; und noch
im gleichen Jahr fand ein dhnlicher Kongress in Makassar statt. Der Gouverneur von
Sldsulawes erdffnete das Ereignis, das Abu Bakar Baashir und Abdul Hadi
Awang, ein prominentes Mitglied der 1slamischen Partel Malaysias (PAS) zu seinen
Gésten zahlte. Als Ziel wurde eine Autonomie Stidsulawesis diskutiert, um das is-
lamische Recht einfihren zu kénnen. Den Sicherheitsdienst stellte eine Gruppe
namens Laskar Jundullah (Soldaten der Armee Gottes). Ein Jahr spéter wurde ein
Folgekongress veranstaltet, dessen Teilnehmerliste sich, Dias Pradadimara und
Burhaman Junedding zufolge, wie ein Who is Who von Sudsulawesi ausnimmt.>®
Dabel ist die Grenze zwischen reiner politischer Agitation und gewalttétiger Hand-
lungsbereitschaft flieffend. Sowohl in der NU als auch der Muhammadiyah haben
sich innerhalb der uniformierten Sicherheitsdienste Gruppen junger Ménner zusam-
mengeschlossen, die sich Pasukan Berani Mati (Truppe, die den Tod nicht flrchtet)
nennen; Eine Assoziierung mit Jihadis liegt nahe. Zur gewaltsamen Verteidigung
isamischer Werte hat in letzter Zeit die Front Pembela Islam (Front der Verteidiger
des Islam) aufgerufen, die sich gegen unislamisches Verhalten und die Beleidigung
des Islam z.B. durch westliche Touristen wendet und deren Mitglieder durch die
Demolierung von Nachtclubs und Diskotheken Aufsehen erregt haben. Ihre Fuh-
rungskader sind mehrheitlich Indonesier arabischer Abstammung.

Sowohl im Molukken-Konflikt als auch in anderen lokalen Auseinandersetzungen
wurde die Eskalation der Gewalt von radikalen Organisationen vorangetrieben und
ideologisch untermauert. Eine herausragende Rolle spielte dabei die bereits er-
wahnte Gruppe "Laskar Jihad"; einer weiteren Gruppe, Jemaah Islamiyah, wurde
erst nach den Anschlagen des 11. September, insbesondere aber nach dem Attentat
auf Bali, die Aufmerksamkeit der Weltpresse zuteil.

Die Griindung von Laskar Jihad wird haufig mit Enttauschung radikaler islamischer
Kréfte nach dem Ende des Suharto-Regime begriindet, die nicht nur ihren Forderer
Suharto verloren, sondern auch hinnehmen mussten, dass muslimische Parteien bei
den Wahlen im Jahr 1999 nicht den erwarteten Erfolg verzeichnen konnten.>” Laskar
Jihad erschien erstmals im April 2000, as ihre Mitglieder Sébel schwingend durch
Jakarta auf den Prasidentenpalast zumarschierten. Kurz darauf machten sie in dem
eskalierten Konflikt auf den Molukken von sich reden und verkiindeten, alle Chris-
ten von der Insel Ambon vertreiben zu wollen. Im November des gleichen Jahres
partizipierten siein der gleichen Funktion an einem lokalen Burgerkrieg in der Poso-
Region auf Sulawesi, der bislang mehr als 2.000 Tote forderte und 100.000 Men-
schen zu Fliichtlingen machte.® Zur gleichen Zeit traten sie as Unruhestifter in
Papua in Erscheinung, wo sie durch Teile von Armee und Polizei sowie indonesien-
treue lokale Milizen, die Satgas Merah Putih, unterstiitzt wurden.®® Seit Oktober
2001 liegen gesicherte Informationen Uber von ihnen betriebene Trainingscamps

% Vgl. PradadimaralJuneddin 2002.
5 Vgl. Davis 2002.

% vgl. Aragon 2001, 2002.

% vgl. Barr 2002.



40 Susanne Schroter

vor, in denen islamische Unterweisungen und militérische Ubungen durchgefiihrt
wurden.

Davis nimmt an, die Gruppe verflige Uber Geldquellen in Indonesien, Laskar Jihad
Fihrer Tahlib hingegen gibt an, von Saudi Arabien, Malaysia sowie Muslimen in
Singapur und den USA finanziert zu werden.* Unzweifelhaft ist die Verstrickung
von Kréften des Militdrs mit Laskar Jihad, die sich von einer Destabilisierung der
Regierung Wahid einen Stop ihrer Entmachtung erhofften, weniger eindeutig dage-
gen die Zusammensetzung ihrer Mitglieder, von denen es manchmal heif3t, sie seien
mehrheitlich ehemalige Armeeangehdrige, dann wieder, sie rekrutierten sich aus
Absolventen von Islamschulen (pesantren) oder gar Ausléndern. Ideologische und
politische Unterstiitzung hat Laskar Jihad von Kréften des Reformislam erhalten, so
z.B. durch den Vizeprasidenten Hamzah Haz. Unmittelbar nach dem Anschlag in
Bali gab die Organisation ihre Auflésung bekannt.®*

Im Vergleich zu Laskar Jihad ist die Existenz von Jemaah Islamiyah weitaus nebu-
[6ser. IThr mutmaldlicher Fihrer Abu Bakar Baashir, ein radikaler Prediger gegen den
Westen, verneint die Existenz einer solchen Gruppe, und die International Crisis
Group bevorzugt den Begriff "Ngruki Network", nach der von Bakar 1973 gegriin-
deten Islamschule Pondok Ngruki, bei dessen Schiilern und ehemaligen Schiilern er
bis heute absolute Autoritdt geniefdt. Abu Bakar ist Javaner jemenitischer Abstam-
mung und war Mitte der 50er-Jahre Fihrer der Gerakan Pemuda Islam Indonesia
(Islamischen Jugendbewegung Indonesiens — GPII). Er vertritt einen modernen fun-
damentalistischen Islam in Anlehnung an die agyptische Moslem-Bruderschaft Has-
san al-Bannahs. Abu Bakar wurde 1978 verhaftet und 1982 wegen angeblicher Be-
ziehung zur terroristischen Organisation "Komando Jihad" zu einer Haftstrafe ver-
urteilt. Nach seiner Freilassung griindete er die radikal-islamische Usroh-Bewegung,
die 1985 zerschlagen wurde. Er floh nach Malaysia und kehrte erst nach dem Sturz
Suhartos nach Indonesien zuriick. Abu Bakar war mal3geblich am Aufbau des Mud-
schaheddinrates Indonesiens (MMI — Mgjelis Mujahidin Indonesia) beteiligt, der die
Errichtung eines Kalifatsstaates anstrebt.

Die Jemaah Idamiyah steht im Verdacht, hinter den Attentaten auf christliche Kir-
chen und Priester zu stehen, die im Dezember 2000 in Java vertbt wurden, sowie
Drahtzieherin und Auftraggeberin der Anschldge auf Bali zu sein. Die im Zusam-
menhang mit der Autobombe von Kuta Verurteilten scheinen, soweit wir dies der
Presse entnehmen konnen, die letzte Mutmal3ung zu bestétigen, und der ehemalige
Président Abdurrahman Wahid hat ihn aus diesem Grund 6ffentlich as Terroristen
bezeichnet.®” Die Attentéter standen in Kontakt zu Abu Bakar Ba'ashir, der die Vor-
wirfe alerdings his heute bestreitet, und sollen einem slidostasiatischen Netzwerk
angehoren, das von dem im August 2003 festgenommenen Riduan Isamuddin, alias
Hambali, koordiniert wurde. Welche Form der Organisation hinter Jemaah Isla-
miyah steckt, bleibt aber weiterhin ebenso spekulativ wie die Frage nach al-Qéida
Nils Kadritzke vermutet in einem Artikel fur Le Monde Diplomatique, es handele
sich wahrscheinlich "eher um eine lose Kodition klandestiner Zellen as um eine

€ vgl. Davis 2002: 19.
61 Ufen (2002) vermutet dahinter eine Anordnung aus Saudi-Arabien.
& vgl. Kleine-Brockhoff 2002.



Religiose Mobilisierungen in Indonesien 41

feste Organisation” (Kadritzke 2002). Verdachtigungen gegeniiber dem Militér als
NutznieRer, Anstifter oder Mittéter bei islamischen Gewalttaten werden von
Aditkj)ondro (2000), Ufen (2002), Davis (2002: 19ff.) und McDonald (2002) erho-
ben.”® Nach Ufen entstand das Netzwerk auf Betreiben des indonesischen Geheim-
dienstes Ende der 70er-Jahre als kiinstlich geschaffenes Bedrohungsszenario, um die
Verfolgung islamischer Oppositioneller zu legitimieren, das sich mittlerweile ver-
selbststandigt habe.** Nach einem Bericht der International Crisis Group vom Au-
gust 2003 ist Jemaah Islamiyah eine regionale, Lander tbergreifende slidostasiati-
sche Organisation mit einer territorialen Kommandostruktur, die durch eine gemein-
same Ideologie, durch Heiratsbeziehungen und bestimmte Pesantren®™ zusammen-
gehalten wiirde.

Abu Bakar Baashir wurde nach dem Attentat von Kuta festgenommen und im Sep-
tember 2003 zu vier Jahren Haft verurteilt. Ein unerwartet mildes Urteil fir einen
Mann, der vom ehemaligen Prasidenten Abdurrahman Wahid vor der Presse as
Terrorist bezeichnet wurde.®

Antiwestliche Vorbehalte und inter nationaler Druck

Antiwestliche und antichristliche Ressentiments, wie sie von den genannten radika-
len Organisationen verbreitet werden und bei denen der Begriff des westernisasi
(Verwestlichung) als Ort indigener Abgrenzung auftauchte, lassen sich his in die
Kolonialzeit zurtickverfolgen. Nach der Unabhéngigkeit beflirchteten Christen zu-
néchst eine Verschlechterung ihrer Missionsbedingungen, insbesondere da wieder-
holt ein Verbot christlicher Missionierungen gefordert worden war. Tats&chlich
aber, darauf weist Waver hin,®” habe die indonesische Verfassung Bedingungen
geschaffen, die sehr viel glnstiger fur christliche Missionsgesellschaften waren als
unter der Kolonialzeit. Faktisch war eine Extension christlicher Missionstétigkeit zu
verzeichnen und in vielen Bereichen, wie der Gesundheitsversorgung und der Bil-
dung, konnte sie eine Monopolstellung erlangen. Auch wurde von Christen in diver-
sen Schriften die Hoffnung gedufRert, ganz Indonesien fir den eigenen Glauben
gewinnen zu kénnen. Die islamische Opposition gegen diese Dominanz begann
1967 mit einer Flut von Pamphleten und Brandreden,® in der sie Christen bezichtig-
ten, Muslime durch die Verteilung materieller Hilfsleistungen zur Konversion be-
wogen zu haben. Als unmittelbare Folge dieser Hetzschriften kam es zu einer Reihe

8 |ndikatoren fiir eine eindeutige Parteinahme auf Seiten der Muslime lassen sich fir Indonesien

dlerdings nicht nachweisen. In Osttimor gingen christliche Armeeangehdrige zusammen mit
christlichen Milizen gegen christliche Sezessionisten vor, in den Konflikten zwischen christlichen
Dajaks und muslimischen Maduresen auf Kalimantan griff die vor Ort anwesende Armee nicht ein
und duldete die Massaker. Grundsétzlich gehort das Militar allerdings zu den Profiteuren aller
lokalen oder regionalen Krisen, da ihnen mit der Verhdngung des Notstandes eine nahezu
unbegrenzte Macht Ubertragen wird.

& Ufen 2002.

%  Hier steht an erster Stelle das Pondok Nkruni, dessen ehemalige Schiller an allen Anschl&gen
beteiligt gewesen sein sollen.

% vgl. Kleine-Brockhoff 2002.

& vgl. Waver 1974: 211.

®  Ein wirkungsvolles Mittel waren auch gefélschte Flugblétter, in denen Christen zur Missionierung
der indonesischen Muslime aufriefen.



42 Susanne Schroter

von anti-christlichen Ausschreitungen.”® Die Argumentationglinie der radikalen
Publikationen wird von breiten Kreisen des Reformislam geteilt. Sie unterstellt eine
internationale Konspiration der USA, Australiens und der UN mit dem Ziel, Indone-
sien zu christianisieren und den Staat in seiner jetzigen Form aufzuldsen. Ein erster
Erfolg der Verschworung sei die Unabhéngigkeit Osttimors.

Im Anschluss an den 11. September und insbesondere an den Kriegsbeginn in Af-
ghanistan wurden die radikalen Stimmen uniiberhdrbar. Massendemonstrationen
artikulierten Anti-Amerikanismus und anti-westliche Ressentiments, Fahnen wurden
verbrannt und Botschaften attackiert. Laskar Jihad und die Front zur Verteidigung
des Islam forderten amerikanische Staatsangehdrige auf, das Land zu verlassen. Am
25. September bezeichnete der Indonesische Rat der Rechtsgelehrten (Magjelis
Ulama Indonesia — MUI) die Aggression gegen Afghanistan offentlich als Akt des
Terrors und als generelle anti-islamische Aggression, die die Muslime der Welt zum
Jjihad herausfordere.” Aufrufe zum Boykott amerikanischer Waren kursierten in der
Gerakan Pemuda Islam (Islamische Jugendbewegung), deren Mitglieder in die anti-
amerikanischen Aktivitdten nach dem 11. September verwickelt waren, und sollen
300 Freiwillige fir die militérische Unterstiitzung der Taliban rekrutiert haben.”
Osama bin Laden wird von vielen Indonesiern als Pop-lkone gefeiert. "Osama bin
cool" hat Katie Brayne, eine Studentin der Gajah Madah Universitdt daher einen
Aufsatz tituliert, in dem sie Gesprache mit Kommilitoninnen verarbeitet hat.”” Der
Verkauf von entsprechenden T-Shirts, CDs und Biicher wird sogar aus Papua be-
richtet.” Anti-amerikanische und anti-westliche Ressentiments werden offener denn
je artikuliert, wobei man sich nicht zuletzt auf Samuel Huntingtons These vom
Zu%tr;lmenprall der Zivilisationen beruft, wie Ulil Abshar-Abdalla bedauernd fest-
stellt.

Auch in Regierungskreisen wird z.T. offen Sympathie mit dem radikalen Islam und
eine ebenso radikale Anti-Westlichkeit gezeigt. So hatte der Vizeprasident Hamzah
Haz amerikanische Warnungen vor dem Attentat stets als Diffamierung denunziert
und hatte Protest dadurch hervorgerufen, dass er den arrestierten Fihrern der Laskar
Jihad, Jafar Umar Thalib, 2002 demonstrativ im Geféngnis besuchte. Grundsétzlich
ist eine Radikalisierung islamischer Gruppen seit dem Ende der Suharto-Ara zu
beobachten, die in Zusammenhang mit einem Aufschwung islamistischer Bewegun-
gen in ganz Indonesien steht.

Am 14. Oktober fuhlte sich Megawati genétigt, die Politik der USA in Afghanistan
zu kritisieren, um sich nicht im eigenen Land zu isolieren. Anak Agung Banyu Per-
wita spricht in diesem Zusammenhang von dem Wunsch der Muslime, bei aul3enpo-
litischen Entscheidungen stérker beriicksichtigt zu werden.”

% Die Ausschreitungen begannen am 1. Oktober 1967 in Makassar mit der Demolierung von Kirchen

und gingen in Zerstérungen christlicher Schulen, Kirchen und Friedhtfe auf Java tber.
™ \gl. The Jakarta Post vom 26.9.2001.
™ Vgl. Sukma 2002: 275.
2 Vgl. Brayne 2002.
" Vgl. Barr 2002.
™ Abshar-Abdalla 2002.
™ Perwita2001: 378.



Religiose Mobilisierungen in Indonesien 43

Trotz ihrer Gegnerschaft gegen den Afghanistan-Feldzug blieb die Mehrheit der
indonesischen Muslime weiterhin moderat. Fihrer der gréfiten muslimischen Orga-
nisationen Nahdatul Ulama und Muhammadiyah warben fir Besonnenheit und spra-
chen sich gegen den von den Taliban ausgerufenen jihad aus.”® Muslime wie der
frihere Prasident Abdurahman Wahid gehdren zu den stérksten Verfechtern eines
multireligiosen Staates. Wahid hat sich stets fur die Beibehaltung der Pancasila als
wichtigstes staatliches Prinzip ausgesprochen und war Versuchen, die Gesellschaft
zu islamisieren, immer entschieden entgegen getreten. Seine neo-modernistischen”
Ideen zur Integration von Demokratie und Religion brachten ihm die erklarte Geg-
nerschaft radikal-idamistischer Kreise ein, die seinen politischen Aktionsradius
durch Denunziation und die Eskalierung von Unruhen zu beschneiden suchten. We-
niger prononciert, aber dennoch mit dem gleichen Dilemma konfrontiert, ist seine
Nachfolgerin Megawati Sukarnoputri, deren "Feuertaufe”" bereits mit dem 11. Sep-
tember begann.

Der Anschlag von Kuta brachte die Regierung erneut unter internationalen Druck.
Um nicht endguiltig zur "Achse des Bdsen" gerechnet zu werden und damit zumin-
dest alle monetéren Unterstiitzungen zu verlieren, musste sie sich mehr als Lippen-
bekenntnisse abringen. Das erwarteten im Ubrigen auch die Balinesen, deren wich-
tigster 6konomischer Sektor, der Tourismus, Uber Nacht zum Erliegen kam. Neue
Sicherheitsgesetze, eine Reihe von Verhaftungen, rasch durchgefiihrte Prozesse und
harte Urteile fir alle unmittelbar am Attentat Beteiligten waren die Folge.

Unbestrittener Sieger dieser Entwicklung wie auch der anderen sozio-politischen
Erschitterungen ist das Militér. Die TNI erhdlt internationale Aufwertungen durch
Programme, die sie in die internationalen Anti-Terror-Kooperationen einbindet,
Vorgange, die mit militarischen Trainings, finanziellen Zuwendungen und einer
Anerkennung als wichtige Gesprachspartner verbunden sind.”® Nach dem 11.
September lockerten die USA das bestehende Waffenembargo und verstérkten die
militérische Zusammenarbeit, die auch unter Suharto niemal's beendet worden war.”
Innenpolitische Spannungen, die nicht auf friedlichem Weg geldst werden kénnen,
unterstreichen die Bedeutung der Armee fir das Fortbestehen des Staates zusétzlich.
Ein wichtiger Baustein ihrer neuen nationalen Konsolidierung sind ihre Auseinan-
dersetzungen mit der Unabhéngigkeitshewegung in Aceh, der Gerakan Aceh Mer-
deka (Bewegung Freies Aceh), die seit Mai 2003 in einer militérischen Offensive
eskalierten. Trotz erheblicher Verstofze gegen die Menschenrechte, die den Soldaten
vorgeworfen wurden, kam es zu keinerlei nennenswerten Protesten. Ein indonesi-
sches Paradoxon: Wéahrend Hunderttausende von Menschen in allen grofReren Stad-
ten Indonesiens im Mérz 2003 ihre Solidaritdt mit den irakischen Muslimen bekun-
deten, mobilisierte das Leid der Muslime im eigenen Land keine Demonstranten.
Das Militar versteht es nach wie vor, ihre Rolle als Garant der Einheit des Staates
positiv zu besetzen. Religids motivierte Auseinandersetzungen, kommunale Gewalt

" Eine Analyse verschiedener islamischer Positionen zum Afghanistan-Krieg findet sich in Sukma

2002.
T Vgl. Barton 1994.
® Vgl. u.a Bandoro 2002.
™ Zu den militérischen Beziehungen zwischen Indonesien und den USA vgl. auch Biddle 2002.



44 Susanne Schroter

und fundamentalistischer Terror bestétigen die Notwendigkeit ihrer Existenz und
verleihen ihnen die Aura von Rettern der Ordnung in Zeiten des Chaos. So ist es
kein Wunder, dass sich der umstrittene General Wiranto dem Volk als Kandidat fur
die néchste Prasidentschaftswahl empfiehlt.

Literatur:

Abshar-Abdalla, Ulil (2002): "One world still. After the 11. September tragedy, we need dialogue’, in:
Inside Indonesia, Nr. 69, S. 24

Aditjondro, George J. (2000): "Die Molukken sind das Schlachtfeld der Eliten. Interview", in: Jungle
World, Nr. 29 vom 12.6.2000

ders. (2001), "Guns, pamphlets and handie-talkies. How the military exploited local ethno-religious
tensions in Maluku to preserve their political and economic privileges', in: Wessel, Ingrid und Geor-
giaWimhofer (Hrsg.): Violence in Indonesia, Hamburg, S. 100-128

Alfian (1989): Muhammadiyah. The political behaviour of a Muslim modernist organization under Dutch
colonialism, Y ogyakarta

Alhadar, Smith (2000): "The forgotten Maluku war", in: Inside Indonesia, Nr. 64, S. 15-16

Anderson, Benedict (1991): Imagined communities, London

Aragon, Lorraine (2000): Fields of the Lord. Animism, Christian minorities, and state development in
Indonesia, Honolulu: University of Hawai'i Press

dies. (2001): "Communal violence in Poso, Central Sulawesi. Where people eat fish and fish eat people”,
in: Indonesia, Nr. 72, S. 45-80

dies. (2002): "Waiting for peace in Poso", in: Inside Indonesia, Nr. 71, S. 11-12

Bandoro, Bantarto (2002): "War against terror. Lessons for Indonesia’, in: The Indonesian Quarterly, Nr.
30(3), S. 234-36

Barr, John (2002): "Maskierte Manner in Schwarz", in: Freitag vom 18.10.2002

Bartels, Dieter (2000): Your God is no longer mine. Moslem-Christian fratricide in the Central Molukkas
(Indonesia) after a half-millennium of tolerant co-existence and ethnic unity. Online unter:
www.Nunusaku.com/Research/R3a.htm

Barton, Greg (1995): "Modernism : A Vital Synthesis of Traditionalist and Modernist Islamic Thought in
Indonesia’, in: Studia Islamika, Nr. 2, S. 1-75

ders. (1996): Nahdlatul Ulama. Traditional Islam and modernity in Indonesia, Clayton

ders. (1997): "Islam in opposition? It's not that ssimple”, in: Inside Indonesia, Nr. 52, S. 6-7

Biddle, Kurt (2002): "Indonesia— US military ties. September 11" and after", in: Inside Indonesia, (April-
Juni 2002), S. 23-24

Brakel, Lode (1996): "Der Islam und lokale Traditionen — synkretistische Ideen und Praktiken: Indone-
sien”, in: Ende, W. und Udo Steinbach (Hrsg.): Der Islam in der Gegenwart. Entwicklung und Aus-
breitung, Munchen, S.736-748

Brayne, Katie (2002): "Osama bin cool. What do Indonesian students think about Osama bin Laden?", in:
Inside Indonesia, Nr. 69, S. 23

Bubandt, Nils (2001): "Malukan apocalypse. Themes in the dynamics of violence in eastern Indonesia’,
in: Wessel, Ingrid und Georgia Wimhofer (Hrsg.): Violence in Indonesia, Hamburg, S. 228-253

Buchholt, Helmut (1994): "Christian Mission and socia development in Minahasa/Indonesia’, in: Wag-
ner, Wilfried (Hrsg.): Kolonien und Missionen, Referate des 3. Internationalen Kolonialgeschichtli-
chen Symposiums 1993 in Bremen. Minster, S. 309-324

Cederoth, Sven (1996): "From ancestor worship to monotheism. Politics of religion in Lombok", in:
Temenos, Nr. 32, S. 7-36

Dahm, Bernhard (1966): Sukarnos Kampf um Indonesiens Unabhdngigkeit. Werdegang und Ideen eines
asiatischen Nationalisten, Hamburg

Davis, Michael (2002): "Laskar Jihad and the political position of conservative Islam in Indonesia’, in:
Contemporary Southeast Asia, Nr. 24, S. 12-32

Dietrich, Stefan (1989): Kolonialismus und Mission auf Flores (ca. 1900-1942), Hohenschéftlarn

Dijk, C. van: Rebellion under the banner of Islam. The Darul Islam in Indonesia, The Hague

Dobbin, Christine (1983): Islamic revivalism in a changing peasant economy. Central Sumatra 1784-
1847, London

Fealy, Greg: "Inside the Laskar Jihad", in: Inside Indonesia, Nr. 65, S. 28-29

ders. (2001): "Islamic politics: arising or decline force", in: Klingsbury, Damien/Arief Budiman (Hrsg.):
Indonesia. The uncertain transition, Adelaide, S. 119-136



Religiose Mobilisierungen in Indonesien 45

ders. (2002): "Is Indonesia aterrorist base?', in: Inside Indonesia, Nr. 72, S. 24-25

Geertz, Clifford: The religion of Java, Glencoe

Hefner, Robert W. (1993): "Islam, state, and civil society. ICMI and the struggle for the Indonesia middle
class', in: Indonesia, Nr. 56, S. 1-36

ders. (1997): "Islamization and democratization in Indonesia’, in: Ders. (Hrsg.): Islam in the era of na-
tion-states. Politics and religious renewal in Muslim Southeast-Asia, Honolulu, S. 75-127

ders. (1998): "Markets and justice for Muslim Indonesia’, in: Ders.: Market cultures. Society and moral-
ity in the new Asian capitalisms, St. Leonards

ders. (2000): Civil Islam. Muslims and democratization in Indonesia, Princeton

ders. (200(23): "Global violence and Indonesian Muslim politics', in: American Anthropologist, 104(3), S.
754-765

Henley, David (1993): "Nationalism and regionalism in colonial Indonesia. The case of Minahasa', in:
Indonesia, Nr. 55, S, 91-112

Human Rights Watch (1997): "The horror in Kalimantan”, in: Inside Indonesia, Nr. 51, S. 9-14

International Crisis Group (2002): Indonesia Backgrounder: How the Jemaah Islamiyah terrorist network
operates, Asia Report Nr. 43, Jakarta

International Crisis Group (2003): Jemaah Islamiyah in southeast Asia: damaged but still dangerous,
AsiaReport Nr. 63, Jakarta

Jones, Sidney (2002): "Causes of conflict in Indonesia’, in: Asia Source, online vom 21.11.2002
(www.asai asource.org)

Kadritzke, Niels (2002): "Was der Armee niitzt", in: Le Monde Diplomatique vom 15.11.2002

Kahn, Jogl ? (&993): Constituting the Minangkabau. Peasants, culture and modernity in colonial Indone-
sia, Oxtor

Kampschulte, Theodor (2001): Zur Lage der Menschenrechte in Indonesien — Religionsfreiheit und
Gewalt, Aachen: Missio

Kleine Brockhoff, Moritz (2002): "Es wird neue Anschldge geben", Interview mit Indonesiens Ex-Prasi-
dent Abdurrahman Wahid, in: Tagesspiegel vom 26.10.2002

Klinken, Gerry van (1999): "What caused the Ambon violence?', in: Inside Indonesia, Nr. 60

ders. (2001): "The Maluku wars. Bringing society back", in: Indonesia, Nr. 71, S. 1-27

Klokke, Marijke J. (1995): "Hinduismus und Buddhismus in Indonesien bis 1500", in: Eggebrecht, Arne
und Eva (Hrsg.): Versunkene Konigreiche Indonesiens, Hildesheim, S. 168-182

Kreuzer, Peter (2000): Politik der Gewalt — Gewalt in der Politik, Hessische Friedens- und Konfliktfor-
schung — Report 4/2000

Lynn, Thomas/Franz von Benda-Beckmann (Hrsg.) (1985): Change and continuity in Manangkabau.
Local, regional, and historical perspectives on West Sumatra, Athens, Ohio

Machetzki, Ridiger (2001): "Der 11. September 2001. Auswirkungen in Indonesien”, in: Siidostasien
aktuell vom November 2001, S. 586-88

McBeth, John (2002): "Wesak link in the anti-terror chain”, in: Far Eastern Economic Review vom
24.10.2002

McDonald, Harnish (2002): "Jakarta has played with fire of Islamic extremism", in: Sydney Morning
Herald vom 17.10.2002

Muhammad, Syalban H. (1999): The role of Islam in Indonesian politics, Delhi

Muskens, Martin (1979): Partner im nationalen Aufbau. Die katholische Kirche in Indonesien, Aachen:
Missio aktuell

Nothofer, Bernd (1999): "Die Sprachen Sldostasiens', in: Dahm, Bernhard (Hrsg.): Siidostasien-Hand-
buch. Geschichte, Gesellschaft, Politik, Wirtschaft, Kultur, Minchen

Pelras, Christian (1994): "Religion, tradition, and the dynamics of Islamization in South Sulawesi", in:
Indonesia, Nr. 57, S. 133-154

Perwita, Anak Agung Banyu (2001): "Political I1slam and the use of societal approach in Indonesias
foreign policy”, in: Indonesian Quarterly, 29(4), S. 374-380

Pradadimara, Dias/Burhaman Juneddin (2002): "Who is calling for Islamic law?", in: Inside Indonesia,
Nr. 73, S. 25-27

Ramage,d Douglas E. (1995): Politics in Indonesia. Democracy, Islam and the ideology of tolerance,
London

Renner, Klaus (1994): "Katholische Mission und kolonialer Staat. Fragen und Uberlegungen", in: Wag-
ner, Wilfried (Hrsg.): Kolonien und Missionen, Referate des 3. internationalen kolonialgeschichtli-
chen Symposiums 1993 in Bremen, Minster, S. 203-308

Riesebrodt, Martin (2000): Die Riickkehr der Religionen: Fundamentalismus und der Kampf der Kultu-
ren, Mnchen



46 Susanne Schroter

SChlehei Judith (1998): Die Meereskénigin des Siidens, Ratu Kidul. Geisterpolitik im javanischen Alltag,

Berlin

Schreiner, Klaus (2000): "Regionale Konflikte in Indonesien. Eine Krise des nation building?', in:
ASIEN, Nr. 75, S. 5-19

ders. (2001): "Mehrheit mit Minderwertigkeitskomplex? — Der Islam in Indonesien”, in: Schreiner, Klaus
(Hrsg.): Islam in Asien, Bad Honnef, S. 157-179

Schréter, Susanne (2001): “"Lokale oder nationale Identitét? Ethnische und religidse Interpretationen
sozialer Konflikte in Indonesien”, in: Meyer, Gunther/Andreas Thimm (Hrsg.): Ethnische Konflikte
in der Dritten Welt. Ursachen und Konsequenzen, \V erdffentlichungen des Arbeitskreises Dritte Welt,
Heft 15, Mainz, S. 39-60

Searle, Peter (2002): "Ethno-religious conflicts. Rise or decline? Recent developmentsin Southeast Asia’,
in: Contemporary Southeast Asia, 24(1), S. 1-11

Steenbrink, Karel (1993): Dutch colonialism and Indonesian Islam. Contacts and conflicts 1596-1950,
Amsterdam

Stohr, Waldemar (1965): Die Religionen Indonesiens, Stuttgart

Sukma, Rizal (2002): "Indonesia and the September 11 attack. Domestic reactions and implications”, in:
The Indonesian Quarterly, 30(3), S. 263-277

Ufen, Andreas (2002): "Eingezwéangt zwischen US-Forderungen und islamistischen Kréften", in: Frank-
furter Rundschau vom 28.10.2002

ders.: Herrschafisfiguration und Demokratisierung in Indonesien (1965-2000), Hamburg

Vatikiotis, Michael R.J. (1993): Indonesian politics under Suharto. Order, development and pressure for
change, London

Waver, Wendelin (1974): Muslime und Christen in der Republik Indonesien, Wiesbaden



