ASEN, (Januar 2004) 90, S. 5-22

Gewalt in der Palitik: Die Bedeutung kultureller
Rahmung von State- und Nation-building in
Malay(si)a und Indonesien

Peter Kreuzer

In 1963 Malaya and Indonesia completed two projects of state-enlargement, in-
corporating new territories inhabited by people of different ethno-cultural af-
filiation into the larger whole of the young states. The styles of integration dif-
fered dramatically. | argue that these differences can be explained by taking re-
course to the different cultural frames applied to political conflict resolution
which were developed during the decades of decolonization and the early years
of state- and nation-building. Although the Malay political €elite took recourse to
an ethno-cultural foundation for state- and nation-building, whereas the Indone-
sian nationalists turned to the civic variant of nationalism, the outcomes in the
processes of policy-making, measured in either degree of violence or democratic
participation and representation, contradict the traditional expectations held
about different varieties of nationalism. As can be seen in either the early proc-
esses of state- and nation-building during the 1940s and 50s or the later efforts
at state-enlargement, the ethnocultural foundation proved to be not only more
peaceful, but also more democratic. This success is to a large degree dependent
on the separation of State and Nation, of devising the state as a rational instru-
ment in an multi-national endeavour at peaceful and cooperative coexistence of
ethno-culturally defined "nations".

1 Einleitung: Unterschiedliche Wege der Inkorporation von Territorien
und Volkern

In den frithen 1960er-Jahren des letzten Jahrhunderts gliederten Malaya und Indone-
sien neue Territorien in ihre Staatsgebiete ein. Mit dem Zusammenschluss von Ma
laya mit Singapur, Sabah und Sarawak entstand 1963 die Féderation Malaysia. Im
gleichen Jahr Ubernahm Indonesien nach einem kurzen UN-Intermezzo die Kon-
trolle Uber West-Papua.

Waéhrend der Weg von Malaya zu Malaysia durch friedfertige und faire Verhand-
lungen zwischen alen Konfliktparteien gekennzeichnet war, erfolgte die indonesi-
sche Besetzung West Papuas nach einem autoritéren und gewaltférmigen Muster.
Im malay(s)ischen Fall finden wir sowohl ein hohes Mafd an Transparenz als auch an
offentlicher Partizipation. Es kann davon ausgegangen werden, dass die grole
Mehrheit der Bevolkerung der "neuen Gebiete" Sabah, Sarawak und Singapur dem
Zusammenschluss positiv gegeniiberstand; ein Zusammenschluss, der "problemlos"
in demokratischer parlamentarischer Politik, mit durchgangig friedfertigem Kon-
fliktmanagement und hohen ¢konomischen Wachstumsraten miindete. Demgegen-

C:\ASIEN\90\K reuzer\K reuzer-Malaysia-Indonesien-Artikel .rtf



6 Peter Kreuzer

Uber stellte das West Papua kontrollierende indonesische Militér vielfach mit Gewalt
sicher, dass abweichende Stimmen, die gegen den Anschluss pladierten, nicht zu
Wort kamen.

In beiden Féllen folgten auf den Zusammen- bzw. Anschluss politische Krisen, in
denen die relative Bedeutung von nationalem Zentrum und Region zur Debatte
stand. In Sabah und Sarawak fiihrten Kabinettskrisen zum Sturz der Regierungs-
chefs.* In beiden Féllen war die nationale Regierung involviert, was Kritiker zu dem
Schluss filhrte, dass Kuala Lumpur erfolgreich die Spielregeln zu den eigenen
Gunsten verschoben hétte. Zeitgleich kémpften Lee Kuan Yew und Tungku Abdul
Rahman um die Spielregeln des neuen Staates, ein Konflikt, der schliefdlich zum
Ausschluss Singapurs fuhrte. Wie immer man diese Krisen einschédtzen mag, es
bleibt festzuhalten, dass sie im Rahmen politischer Verhaltensmuster bearbeitet und
letztlich gelést wurden, die sich von denen vieler westlicher Demokratien nicht
unterschieden. Demgegeniiber kam mit der Ankunft von UN-Truppen im Oktober
1962 auf West Papua das politische Leben zum Stillstand. Unter den Augen der UN
wurden Gegner des Zusammenschlusses von indonesischen Sicherheitskréften
inhaftiert und gefoltert. Nach dem Transfer der Kontrolle an Indonesien am 1. Mai
1963 arbeiteten die Sicherheitsdienste auch mit dem Mittel des Mordes, um sich
unbequemer Kritiker zu entledigen.? Bis vor wenigen Jahren stand West Papua de
facto unter der vollstandigen Kontrolle der Streitkréfte; zivile Politik fand nicht statt.

Was einen Vergleich jenseits des rein historischen Interesses auch fur die Gegenwart
bedeutsam macht, ist, dass die in den beiden Fallen sichtbar werdenden Perzeptions-
und Handlungsmuster modellhaft stehen fir politische Konfliktldsung in diesen
beiden Landern, nicht nur in den 1950er- und 1960er-Jahren, sondern weit dariiber
hinaus bis in die Gegenwart.

Hier wird argumentiert, dass sich in den spezifischen Pfaden der Entkolonisierung
und des anschliefienden State- und Nation-building eigene traditionelle, kulturelle
Ordnungsmuster sowie aus geografischen, 6konomischen und sozio-strukturellen
Gegebenheiten resultierende Charakteristika gesellschaftlicher und politischer Ord-
nung mit den durch die Kolonialméchte induzierten Strukturierungen von Moder-
nisierung und Entwicklung zu je eigenen Konfliktkulturen und -praxen amalgamiert
haben. Von herausragender Bedeutung fur die Verarbeitung politischer Konflikte
war dabei nicht die Frage demokratischer oder autoritdrer Ordnung per se — immer-
hin wéhlten die beiden jungen Nationen eine demokratische Regierungsform — son-
dern das Nationsverstdndnis. Die politische Elite Malayas baute den neuen Staat auf
der Grundlage eines weitgehend ethno-kulturellen Nationsbegriffs auf, hielt jedoch
die Dimension der Nation von der des Staates getrennt.®> Demgegeniiber wurde

Zu diesen Krisen siehe z.B. Robert S. Milne, Kanagaratnam J. Ratnam: Malaysia — New Statesin a
New Nation: Political Development of Sarawak and Sabah in Malaysia, London 1974, S. 215-235.
Siehe hierzu z.B. Robin Osborne: Indonesia's Secret War: The guerilla struggle in Irian Jaya, Syd-
ney, London, Boston 1985.

Das malaiische Nationsverstandnis dhnelt dem Smiths, der Nation bestimmt als "a named human
population sharing an historic territory, common myths and historical memories, a mass, public cul-
ture, a common economy and common legal rights and duties for all members' und betont, dass eine
derartige Definition der Nation "sets it clearly apart from any conception of the state" (Anthony D.



Gewalt in der Politik 7

Indonesien von den nationalistischen Eliten als Staatsbirgernation konzipiert.
Uberraschenderweise erwies sich das malaiische Experiment, das das ethnische
Fundament kollektiver Identitét bgjahte und darauf einen "multi-nationalen” Staat
errichtete, als stabiler und besser imstande, politische Teilhabe der gesellschaftli-
chen Gruppen sicherzustellen, as die indonesische Variante, die sehr schnell nicht
nur in ein fihrerzentriertes Staatsgebilde, sondern auch in der vollsténdigen Nega-
tion individueller und Gruppenrechte gegeniiber dem nationalen politischen Ge-
meinwesen miindete. Sowohl der eminent gewalttétig verlaufende Austritt Osttimors
wie die immer noch offenen Fragen der Grenzen Indonesiens in West Papua und
Aceh, aber auch die teilweise bis zur physischen Vernichtung der Gegner gefiihrten
innenpolitischen Auseinandersetzungen der letzten Jahre zeigen, dass selbst nach
Jahrzehnten des "Nation-building" noch nicht einmal ein Konsens ber die normati-
ven Grundlagen des Staatswesens existiert. Trotz drei Jahrzehnte wahrender autori-
térer Herrschaft ist der Staat jenseits seiner martialischen Hlle ein typischer schwa-
cher Staat, allerdings kein "failed state". Die indonesische Erfahrung verlauft damit
parallel zur Erfahrung vieler Versuche demokratischer Gemeinwesenbildung, die in
den jungen Nationen Afrikas und Asiens in den 1950er-Jahren unternommen wur-
den.

In Vorwegnahme der Desillusionierung, die in der Transformationsforschung der
spaten 1990er-Jahre des letzten Jahrhunderts herrschte, hat Rupert Emerson schon
1960 in einer klassischen Studie Uber den Weg "From Empire to Nation" ein Resi-
mee der ersten Runde des Aufbaus von Demokratien gezogen:

The real success of democracy has been confined to some of the peoples liv-

ing in or stemming from Western Europe: the British, the Irish, the Belgians

and Dutch, the Scandinavians, the Swiss, more dubiously the French, and

overseas, the peoples of the United States and the older British Dominions.

With these central exceptions each of the successive waves of democratic ex-

perimentation has ended in over-al failure. ... The statistical odds against the

survival of democracy outside the small circle of Western European peoples

and their descendants overseas seem overwhelmi ng.4

2 Ein Vergleich der Konfliktkulturen und -praktiken in Indonesien
und Malaya

21 Vom kolonialen tGiber das souverane Malaya nach Malaysia

Malaysia ist das "Endergebnis’ eines vielschrittigen Prozesses des State-building, in
dessen Verlauf eine Anzahl kleiner unabhdngiger Furstentimer zunadchst in un-
gleicher Form in einen umfassenderen kolonialen Rahmen integriert wurden. Gegen
Ende der Kolonialzeit wurde dieses Konglomerat unterschiedlicher politischer Ord-

Smith: National Identity, London 1991, S. 14). Maaya und spater Maaysia werden damit gerade
nicht al's National staaten imaginiert.

Rupert Emerson: From Empire to Nation: The Rise to Self-Assertion of Asian and African Peoples,
Cambridge Mass. 1960, S. 273.



8 Peter Kreuzer

nungen in einer Foderation zusammengebunden, die dann mit der Unabhangigkeit
1957 zum einzigen foderalen Staat der Region wurde.

Alle Schritte dieses komplexen und mehr als ein halbes Jahrhundert wéahrenden
Prozesses vollzogen sich auf eine im kolonialen Kontext ungewohnlich kooperative
und konstruktive Art und Weise. Auch die letztentscheidenden Verhandlungen zwi-
schen den grof3en ethno-kulturellen Gruppen der "Malaien”, "Chinesen" und "Inder"
folgten einem kooperativen problemorientierten Design, in dem die Akteurskons-
tellation auf der Grundlage askriptiver Zuordnung gedacht und organisiert wurde. In
komplexen Verhandlungen zwischen den ethno-kulturellen Eliten wurden letztlich
allgemein akzeptable integrative Lésungen fir die fur ale Gruppen fundamentalen
Problemstellungen von Sicherheit, Identitét und Gleichheit/Gerechtigkeit entwickelt.
In der Literatur findet diese enorme Leistung jedoch kaum die Aufmerksamkeit, die
ihr gebiihrt.

2.2  Entwicklung und Wandel der Konfliktkultur und —praxis im spéten
kolonialen und friihen nachkolonialen Malaya

Maoglich wurde das erfolgreiche malaiische State-building durch mehrere Entwick-
lungen auf der ideologisch-kulturellen Ebene, die im spéten 19. Jahrhundert einset-
zen. Seitdem finden wir einen besténdigen Prozess der Re-Formierung der Konzepte
politischer Fiihrung, Macht und kollektiver Identitét.

Die lokale Allmacht der Rajas war auf der malaiischen Halbinsel schon traditionell
beschrénkt durch ihre territorial begrenzte Natur, die jeden dieser Herrscher als
Gleichen unter Gleichen neben die benachbarten Fursten stellte. Macht und Fihrung
standen damit zwar einerseits in einem kognitiven Rahmen der Totalitét, gleichzeitig
jedoch in einem realpolitischen Rahmen von Konflikt und Kooperation zwischen
Gleichen. Im Unterschied zu Java fehlte auf der malaiischen Halbinsel der kognitive
Rahmen totaler, territorial prinzipiell unbeschrankter Macht. Der malaiische parti-
kularistische Blick auf die politische Ordnung fokussierte auf die einzelnen Negeri,
nicht aber auf das Ubergeordnete Negara. Auch in den Wandlungsprozessen des
spéten 19. und frihen 20. Jahrhunderts hatte die politische Orientierung an den par-
tikularen Negeri Bestand, wohingegen die kulturelle Identitédt, zunachst auf der Eli-
teebene, zunehmend auf der Grundlage des gemeinsamen muslimischen Glaubens
neu formiert wurde.

®  Zu diesen und den folgenden Themen siehe detaillierter z.B.: Norton Ginsburg, Chester F. Roberts

Jr.: Malaya, Seattle 1958; B. Simandjuntak: Malayan Federalism, 1945-63, Kuala Lumpur 1969;
Gordon P. Means: Malaysian Poalitics, New York/London 1970, Tan Liok Ee: The Rhetoric of
Bangsa and Minzu: Community and Nation in Tension, The Malay Peninsula, 1900-1955, (Monash
University, Centre of Southeast Asian Studies, Working Paper 52) Clayton 1988; Ariffin Omar,
Bangsa Melayu: Malay Concepts of Democracy and Community 1945-1950, Oxford et al 1993; An-
thony Milner: The Invention of Politics in Colonial Malaya: Contesting nationalism and the Expan-
sion of the Public Sphere, Cambridge 1995; und die klassische Studie von J.M. Gullick: Indigenous
Political Systems of Western Malaya, London 1958. Einen hervorragenden vergleichenden Uberblick
gibt Robert W. Hefner: "Introduction: Multiculturalism and Citizenship in Malaysia, Singapore, and
Indonesia’, in: Robert W. Hefner (Hrsg.): The Palitics of Multiculturalism: Pluralism and Citizen-
ship in Malaysia, Sngapore, and Indonesia, Honolulu 2001, S. 1-58; siehe auch: Shamsul A.B.: "Bu-
reaucratic Management of Identity in a Modern State: "Malayness® in Postwar Malaysia', sowie:



Gewalt in der Politik 9

Die Ubernahme der westlichen Konzepte von Rasse und Abstammung filhrte seit
den 20er-Jahren des letzten Jahrhunderts zu einer signifikanten Umformung der
politischen und insbesondere der kulturellen Identitétsgruppen. Zunehmend wurde
der religiose Rahmen durch einen konkurrierenden ethnischen Rahmen (Bangsa
Melayu) Uberlagert, ein Prozess, der schliefdlich zu einer (freilich nur partiellen)
Verschmelzung fihrte: der muslimische Glaube wurde zu einem zentralen Kriterium
einer auf Abstammung griindenden, malaiischen Identitét. |nteressanterweise findet
sich kein entsprechendes Pendant in Bezug auf die politische Identitét. Beinahe alle
malaiischen Reformer hielten am Primat der Negeri fest. Die kulturelle malaiische
"Nation" wurde nicht durch eine entsprechende politische "Nation" komplettiert.
Damit blieb auch die Stellung der ingtitutionellen Reprasentation der Negeri — die
traditionellen Herrscher — weitgehend intakt. Da von diesen aber keiner einen
Uberlegenen Status fir sich reklamieren konnte, war das "naturliche" Ergebnis der
Malaiisierung nach dem Zweiten Weltkrieg ein Rat der Gleichen und die aul3erge-
wohnliche Praxis der Rotation des Primus inter Pares.

Diese Differenz zwischen kulturellem und politischem ldentitdtskonzept ermoég-
lichte es den malaiischen Eliten nach der Rickkehr der Briten im Jahr 1945, die
Identitétsproblematik auf nicht exklusive Art zu denken. Unterschiedlich formierte
politisch relevante Identitdten konnten gleichzeitig akzeptiert werden. Dies erlaubte
es den verschiedenen widerstreitenden gesellschaftlichen Grof3gruppen, unter Bei-
behaltung der eigenen "primordialen” Identitét, in einem gemeinsamen Versuch des
State-building zusammenzuarbeiten.

Seit Beginn dieses Prozesses nahm das Gros der malaiischen politischen Akteure —
ungeachtet ihrer ethnischen Zugehdrigkeit — ethnische und religidse Identitéten
ernst. Sie zielten nicht darauf ab, sie durch eine fiktive erfundene nationale I dentitét
Zu ersetzen. Vielmehr waren sich die chinesischen und malaiischen konservativen
Eliten darin einig, Gemeinschaft in ethno-kultureller Terminologie zu fassen. Politi-
sche Loyalitét schuldete jeder zundchst seiner eigenen ldentitétsgruppe (bangsa
bzw. minzu). Diese Loyalitatsgruppen waren jedoch gerade nicht mit Staat, Gesell-
schaft oder Nation identisch. Der malaiische Staat wurde al's ein Gemeinschaftspro-
jekt mehrerer klar umrissener Gruppen definiert, auch wenn dem malaiischen Seg-
ment der Bevolkerung als den Besitzern des malaiischen Landes (Tanah Melayu)
auf der symbolischen Ebene das Primat zukam. Damit wurde der politische Raum
als multi-ethnische Arena konzipiert, das Land selbst jedoch als Erbe einer Gruppe
gefasst. Trotz der darin angelegten Hierarchisierung erméglichte die konzeptionelle
Trennung zwischen Staat und Land die offene Austragung von inter-Gruppen Kon-
flikten, weil im politischen Raum subnational e ethno-kulturelle Gruppenbildung und
Interessenvertretung legitimiert waren. Eine umfassende malay(s)ische Nation, die

Anthony Milner: "ldeologica Work in Constructing the Malay Majority”, beide in: Dru C. Gladney
(Hrsg.): Making Majorities: Constituting the Nation in Japan, Korea, China, Malaysia, Fiji, Turkey,
and the United States, Stanford 1998, S. 135-150 bzw. 151-169. Eine aktuelle Analyse des Nach-
kriegs-Nation-building bis in die Gegenwart bietet: Cheah Boon Kheng: Malaysia: The Making of a
Nation, Singapore 2002.



10 Peter Kreuzer

die anderen priméren Identitdtsgruppen ersetzt und aus dem politischen Raum ver-
drangt hétte, wurde zu keinem Zeitpunkt angedacht.®

In den folgenden Jahren wurden diese Konzepte in eine Praxis institutionell veran-
kerter Machtteilung und —balance Uibersetzt, die vor allem darauf abzielte, Gruppen-
rechte sicherzustellen. Anders als in vielen vergleichbaren Féllen nachkolonialen
State- und Nation-buildings legitimierten in Malaya die Eliten der grof3en kommu-
nalistischen Gruppen ihre Autoritét nicht Gber den Aufbau einer umfassenden natio-
nalen |dentitdt, sondern Uber die Erfolge beim State-building, die ihrerseits weitge-
hend Uber den sozio-6konomischen Output gemessen wurden. Das spétkoloniale wie
auch das junge souverdne Malaya zeichnet sich dadurch aus, dass zwar aktiv zum
Zwecke optimierter Steuerung und Interessenreprésentation eine Integration und
Disziplinierung der grofRRen subnationalen ethno-kulturellen Gruppen vollzogen
wurde, jedoch kein Nation-building. An die Stelle der Integration Uber die Idee einer
gemeinsamen Nation trat die Uber den gemeinsamen Staat. Hinter diesem standen
auf der einen Seite staatsbirgerliche Konzepte, insofern, als dass alle Menschen, die
fur eine léngere Zeit in Malaya lebten und bereit waren sich dem malaiischen Staat
zu Loyalitét zu verpflichten, als Birger aufgenommen werden konnten —was binnen
weniger Jahre in einer (fast) vollsténdigen staatsbiirgerlichen Integration der chine-
sischen Immigranten resultierte. Auf der anderen Seite war Malaya in ethno-kultu-
rellen Kategorien gefasst das Land der Malaien (Tanah Melayu), was die Bangsa
Melayu, zur de facto Staatsnation machte. Dieses zweite Verstdndnis fand seinen
prominentesten institutionellen Ausdruck in der Stellung des Islam a's Staatsreligion
und der symbolisch zentralen Position der traditionellen Herrscher.

Im Prozess des State-building verschmolzen die Eliten Malayas letztlich drei unter-
schiedliche Visionen von Nation und Staat in einem ambivalenten Konzept: Sie
schufen einen multikulturellen Staat der, letztlich ungeachtet ihrer Herkunft, all den
Menschen den Status von Staatsbirgern zuerkannte, die bereit waren ihm Treue zu
schworen (1). Politik wurde jedoch in ethno-kulturellen Kategorien gedacht (2),
politische Institutionen und staatliche Poalitik folgten diesem Denkmodell einer eth-
nisierten Polity. Das malaiische "Volk" wurde fir politische Zwecke als Assemblage
seiner ethno-kulturellen Untergruppen verstanden (3). Der politische Prozess hatte
die Aufgabe, die Balance zwischen den unterschiedlichen Visionen und die Identi-
téts-, Sicherheits- und Wohlfahrtsinteressen aller gesellschaftlicher Gruppen sicher-
zustellen. Der Staat wurde weniger als Symbol souverdner Macht als vielmehr als
rationales Instrument politischer Konfliktbearbeitung verstanden. Innerhalb weniger
Jahre entwickelte sich ein in hohem Mal? regelgebundener und institutionenorien-
tierter quasi-burokratischer Politikstil. Alle Gruppen akzeptierten, dass alle Parteien
eines Konflikts ein Recht auf Gehor und Teilhabe hatten; einig war man sich auch,
dass jede Konfliktbearbeitung kompromissorientiert zu erfolgen hatte und die als
legitim erachteten fundamentalen Interessen keiner Konfliktpartei beschadigt wer-
den durften. Kompromiss war Ziel von Konfliktbearbeitung, nicht nur kurzfristige
Taktik im Rahmen eines Versuchs maximalistische Positionen durchzusetzen. Da

®  Dieser doppelte Referenzrahmen findet sein Pendant im minzu und guojia-Konzept der konservativen

chinesischen Elite, die die fundamentale Identitétsgruppe minzu askriptiv fassten al's ethno-kulturell
bestimmte Gruppe. Siehe hierzu: Tan 1988, aa.O. (Fn 5), S. 45.



Gewalt in der Politik 11

das Volk nicht als fiktive Einheit gedacht wurde, sondern nur als Summe seiner
(ethno-kulturell bestimmten) Teile, konnte auch keine Partei unter Bezug auf einen
behaupteten "Volkswillen" die anderen unterwerfen. Vielmehr wurde das kollektive
Gute als das Gute bestimmt, das aus einer fairen Verhandlung konkurrierender Inte-
ressen resultierte: der gréftmogliche gemeinsame Nenner, auf den ale partikularen
Gruppeninteressen gebracht werden konnten.

Der "malaiische” Weg lasst sich knapp folgendermalien zusammenfassen:
1. Prioritdt von State-building gegentiber Nation-building;

2. Akzeptanz der Gleichheit aller ethnischen Gruppen in Bezug auf die Legitimitat
fundamentaler Interessen von ldentitat, Sicherheit und Wohlfahrt;

3. Akzeptanz der Legitimitét konfligierender, politisch bedeutsamer, kollektiver
Identitéten

4. Anwendung eines Konfliktstils, der

a) auf Kompromisse zwischen ausbalancierten (nicht notwendigerweise
gleichgewichtigen) kollektiven Akteuren abzielt, durch die die fundamen-
talen Interessen aller Parteien sichergestellt und gleichzeitig die groRtmdg-
liche Zahl von Forderungen erfillt werden sollen und

b) en Schwergewicht auf inter-élitare, nicht-ffentliche Verfahrensweisen
legt, breite politische Partizipation eher entmutigt oder doch zumindest in-
stitutionell zu kanalisieren strebt, mobilisatorische Strategien als illegitim
ansieht.

2.3 Von Malayanach Malaysia

Der skizzierte malaiische politische Konfliktstil Iasst sich auch in alen Schritten, die
zur Schaffung Malaysias gefuihrt haben, aufzeigen.

Am 27. Ma 1961 erdffnete der malaiische Premierminister Tunku Abdul Rahman
auf einer Pressekonferenz beinahe beildufig, dass sein Land ein grof3es Interesse an
einer intensivierten Kooperation mit Singapur und den britischen Kolonien auf Bor-
neo habe.’” Dem Vorschlag folgten von malaiischer Seite vertrauensbildende
Mal3nahmen — Tunku Abdul Rahman besuchte mit dem damaligen Yang di-Pertuan
Agong, dem gewahlten Kénig der malaiischen Foderation, Brunei und Sarawak, wo
er mit Vertretern der kolonialen Administrationen aber auch der indigenen Eliten
zusammentraf, um die Stimmung auszuloten und zu betonen, dass im Falle eines
Zusammenschlusses die neuen Gliedstaaten gleichberechtigte Partner wirden "of
equal status, no more and no less than the other States now forming the Federation
of Malaya. ... The days of imperialism are gone and it is not the intention of Malaya

Zum Prozess der Integration und der ersten Jahre in Malaysia siehe z.B.: James P. Ongkili: The
Borneo Response to Malaysia: 1961-63, Singapore 1967; ders.: Modernization in East Malaysia
1960-1970, Kuaa Lumpur/Singapore 1972; Robert S. Milne, Kanagaratnam J. Ratnam: Malaysia —
New States in a New Nation: Political Development of Sarawak and Sabah in Malaysia, London
1974; Margaret Clark Roff: The Politics of Belonging: Political Change in Sabah and Sarawak, Ku-
aaLumpur/London/New Y ork/Melbourne 1974.

11



12 Peter Kreuzer

to perpetuate or revive them."® Trotz dieser Versicherungen lehnten alle indigenen

Gruppen Britisch-Borneos die Vorschlége rundheraus ab und organisierten sich in
einer gemeinsamen Front, um die Verwirklichung der Malaysia-Idee zu verhindern.
Die Integration kleiner ethno-kultureller Minderheiten schien ihnen, wie die Nach-
barléander Philippinen und Indonesien suggerierten, nur als hegemoniaes Unterfan-
gen denkbar zu sein, in dem sie die Opfer abgeben wirden.

Diese Ablehnung fiihrte zu intensivierten Uberzeugungsversuchen von malaiischer
Seite. Eine erste Moglichkeit ergab sich auf der Regionalkonferenz der Common-
wealth Parliamentary Association, auf der es den Vertretern Malayas und dem ko-
operationsbegierigen Fihrer Singapurs Lee Kuan Yew im Gespréch gelang, die
nicht verhandelbaren fundamentalen Positionen der borneanischen Vertreter in eine
auf verhandelbaren Interessen basierende, politische Position zu verwandeln. Ge-
meinsam rief man zu diesem Zweck das Malaysia Solidarity Consultative Commit-
teeins Leben, in dem alle Parteien, d.h. auch die indigenen Eliten aus Britisch-Bor-
neo, gleichberechtigt vertreten waren. Der Vorsitz ging an Donald Stephens aus
Sabah, einem der lautesten Kritiker des Planes. Durch diese letzte Entscheidung
erlangten die borneanischen Eliten einen bedeutsamen Einfluss auf den gesamten
Verhandlungsprozess. In den Gesprachen akzeptierte die malaiische Seite ohne
Umsténde, dass es aus symbolischen Griinden unabdingbar war, den Zusammen-
schluss nicht a's Anschluss neuer Gebiete an Malaya darzustellen, sondern als eine
Vereinigung gleichberechtigter Partner in einem neuen Staatswesen. Die dahinter-
stehende Idee speist sich aus einem auf Gruppen gewendeten Konzept der Staats-
burgernation, die als freier Zusammenschluss der sie konstituierenden zukinftigen
Mitglieder gedacht ist. Doch nicht nur im symbolischen Bereich, sondern auch bei
den "harten" Interessen setzten sich die "schwéachsten" Parteien weitestgehend
durch. Praktisch alle ihre Forderungen wurden ungeschmalert akzeptiert.

Parallel zu diesen Gesprachen initiierte die malaiische Regierung ein umfassendes
Programm der Vertrauenshildung: Innerhalb von weniger as einem Jahr besuchten
mehrere hundert politische Fihrer aus Sabah, Sarawak und Brunei Malaya, wo sie
im Rahmen umfangreicher Besuchsprogramme auch Gespréche mit hochrangigen
Birokraten und Politikern flhrten.

Um sicherzustellen, dass der Vereinigungsprozess auch tatsdchlich den Willen der
Bevolkerung widerspiegelte, kamen Malaya und die britische Kolonialmacht Gber-
ein, eine Kommission in die borneanischen Gebiete zu entsenden, die die Einstellun-
gen der Bevolkerung eruieren sollte. Wéren diese tiberwiegend negativ, so sollte der
Verhandlungsprozess abgebrochen werden. Die nach ihrem Vorsitzenden benannte
Cobbold-Kommission hielt in alen Distrikten von Sabah und Sarawak offentliche
Anhdrungen ab, auf denen Vertreter von insgesamt beinahe 700 Gruppen zu Wort
kamen. Mehr as 2.200 Gruppen aber auch Einzelpersonen reichten schriftliche
Kommentare ein. Im Ergebnis ergab sich eine ungeféhre Zweidrittel-Mehrheit fur
den Plan. Die Kommission stellte in ihrem Bericht trotzdem heraus, dass die Regie-
rung von Malaya den Winschen der borneanischen Elite weitestméglich entgegen-

8 Tunku Abdul Rahman, zitiert nach Milne/Ratnam 1974, ebenda, S. 26.



Gewalt in der Politik 13

kommen sollte, was von malaiischer Seite ohne Abstriche akzeptiert wurde.® In fir
die Erarbeitung der neuen Verfassung neu eingerichteten Inter-Governmental-
Committee (IGC) waren wiederum alle betroffenen Parteien als gleichberechtigte
Verhandlungspartner vertreten. Die am 27. Februar 1963 vertffentlichten Verhand-
lungsergebnisse waren ein vollstandiger Erfolg der borneanischen Vertreter. Als
herausragende verfassungsrechtliche Garantien kénnen gelten:

1. Die Bestimmungen, wonach der Islam die offizielle Religion und Malaiisch
die zukiinftige Staatssprache der Foderation Malaysia sind, gelten nicht fir
die borneanischen Gebiete. In Bezug auf die Sprache kam man Uberein,
dass in den borneanischen Gebieten "for a period of ten years after Malay-
sia Day, and thereafter until the state Ieg;islatur% otherwise provide, Eng-
lish should remain an official language"™.

2. Anders ds dle anderen Gliedstaaten der Foderation sollten die borneani-
schen Staaten Binnenmigration kontrollieren kdnnen, so dass ohne Geneh-
migung durch die Regierung des Gliedstaats Birger aus anderen Staaten
der Foderation nicht sesshaft werden kénnen. In Bezug auf die personelle
Ausstattung der staatlichen Administration wurden den borneanischen Ge-
bieten Sonderregelungen gewdhrt, so dass der Abzug der Briten nicht in
eine Malaiisierung, sondern in einer Borneanisierung des Staatsdienstes en-
den sollte.

3. Die borneanischen Gebiete sollten, gemessen an ihrer Bevolkerungsstérke,
im nationalen Parlament deutlich tberreprésentiert werden.™*

4. Letztlich wurde der Bumiputera-Begriff in seiner Bedeutung verschoben,
so dass all die dem Wohl des malaiischen Bevdlkerungsteils dienenden
Malnahmen auch den indigenen Bevolkerungsgruppen auf Borneo zugute
kommen konnten.

Brunei entschied in letzter Minute der FOderation nicht beizutreten. Die Parlamente
aler anderen Territorien ratifizierten innerhalb weniger Wochen den Vertragstext.
Am 9. Juli 1963 wurde das "Agreement relating to Malaysia'** unterzeichnet und

nur zweieinhalb Monate spéter die Staatsgriindung gefeiert.
Mehrere Charakteristika des V ereinigungsprozesses stechen heraus:

1. Das transparente, regelgebundene ingtitutionelle Setting, in dem die
Verhandlungen abliefen wie auch die von Anfang an sichtbare Kompromissbe-

In ihren Empfehlungen umriss die Cobbold-Kommission noch einmal den kognitiven Rahmen, der

bei den Verhandlungen unbedingt zu beachten sei: "from the outset, Malaysia should be regarded by

al concerned as an association of partners, combining in the common interest to create a new nation

but retaining their own individualities. ... | recommend that, in forthcoming negotiations, Govern-

ments should pay close attention to this point, both in its psychological and in its practical aspects.”

(Cobbold Commission Report 1962, S. 59 zitiert nach Ongkili 1967, aa.O. (Fn 7), S. 67).

1 Ongkili, 1967, aa.0. (Fn 7), S. 82.

™ Das Parlament sollte 159 Abgeordnete umfassen, von denen nur 104 die Bevolkerung der friiheren
Foderation Maaya (ca. 9 Millionen Einwohner) vertreten sollten. Die borneanischen Gebiete erhiel-
ten bei nur ca. 1,5 Millionen Einwohnern 40 Sitze, wéhrend das ca. 1 Million Einwohner umfassende
Singapur mit 15 Sitzen vorlieb nehmen sollte.

2 Der komplette Text findet sich u.a. in Ongkili 1967, a.a.0. (Fn7), S. 130-134.

13



14 Peter Kreuzer

reitschaft der malaiischen Seite schufen eine vertrauensvolle Atmosphére fur
die Verhandlungen.

2. Die maaiische Elite ging das Projekt auf der Grundlage eines pragmatischen
Staats- und Nationskonzepts an. Staat und Nation wurden as wandelbare,
kinstliche Produkte der Einbildungskraft begriffen. Demgemass konnte das
notwendige State-building als ein bedirfnisorientierter Prozess betrachtet wer-
den, in dessen Verlauf eine Vielzahl von Kompromissen denkbar ist.

3. Die malaische Elite akzeptierte von Anfang an, dass Identitét, Sicherheit und
Wohlfahrt der Konfliktparteien ein ontolo%ischer Status zukommt, "which ren-
ders them unalterable and nonnegotiable”.™ Sie akzeptierte von Anfang an, dass
dieser Status den Bedirfnissen aller Gruppen zugesprochen werden musste.
Zentrdles Verhandlungsziel war folgerichtig eine "needs-based, integrative
(wi n-\l/xin) solution — one in which the basic human needs of ... al sides are
met."

4. Das komplexe Zusammenspiel unterschiedlicher Staats- und Nationskonzepte
wurde im Verhandlungsprozess neu justiert, so dass auch die borneanischen in-
digenen Gruppen, aber auch die dort anséssigen Chinesen integriert werden
konnten.

3 Indonesien: Entkolonisierung und die Per petuierung des Kampfes

3.1 Entwicklung und Wandel der Konfliktkultur und -praxis im spéten
kolonialen und fr then nachkolonialen I ndonesien

Die indigene indonesische Elite wandte sich in den letzten Jahrzehnten niederlandi-
scher Kolonialherrschaft einer dezidiert anderen nationalen Vision zu als die maaii-
sche. Es setzten sich umfassende und holistische Konzepte von Staat, Nation, Ge-
sellschaft und Territorium durch. Einher mit einer maximalistischen territorialen
Konzeption dominierte eine Vision unteilbarer Macht und totaler Zentrums-Orien-
tierung. Der Nation-begriindende Rekurs auf frithe javanische Imperien legitimierte
auch die mit diesen Ordnungen verkniipften Konzepte politischer Macht und machte
diese imperialen Ordnungen zu Modellen fir den zukinftigen Nationalstaat. Der
totale Machtanspruch des imperialen Zentrums war zu Zeiten des Srivijaya- und
Majapahit-Reichs weitgehend von symbolischer Bedeutung, insoweit als ihre
Durchsetzung nur im Nahbereich um das Herrschaftszentrum sichergestellt werden
konnte. Im ideologischen Gewand des modernen Nationalstaats und unterfiittert mit
den Herrschaftsmitteln der Moderne konnte eine gleichférmige Anwendung im
ganzen "Reich" in Angriff genommen werden. Die moderne Staatsideologie Panca
sila wurde als wiederbelebte indonesische Tradition dargestellt, als ideale, an die
Moderne und die behaupteten indonesischen kulturellen Konstanten angepasste
Ordnung. Die Wurzeln aler Neuerungen wurden in die indonesische Tradition ver-
legt, so dass sogar Demokratie letztlich als traditionelle indonesische Praxis be-

¥ Kevin Avruch: Culture and Conflict Resolution, Washington DC 1998, S. 88.
1 Avruch 1998, ebenda, S. 89.



Gewalt in der Politik 15

hauptet und entsprechend indigenisiert werden konnte. Mehrere hegemoniale Inter-
pretationsmuster, die im Verlauf der spéten Kolonialzeit entwickelt wurden und sich
spéatestens in den ersten Jahren der Republik durchsetzten, sind von besonderer Be-
deutung.

Zunéchst ist festzuhalten, dass die letztlich dominante Gruppe innerhalb der indone-
sischen Nationalisten von einer fundamentalen Identitét von Staat und Gesellschaft
ausging. Fur sie konnte es jenseits des Staates, der als alldurchdringend konzeptio-
nalisiert wurde, keine Gesellschaft geben. Der Staat wiederum wurde de facto auf
seine Apex, auf das oberste Machtzentrum bezogen, was in letzter Konsequenz dazu
fuhrte, dass die Idee legitimer Rechte einzelner Teile der Gesellschaft bestritten und
demgegeniiber die unbedingte Hegemonie eines kollektiven Volkswillens behauptet
wurde. Weder Konflikte noch die Existenz aternativer Machtzentren konnten tole-
riert werden, zeigten diese doch an, dass Macht noch nicht in ausreichendem Mal3
zentralisiert war. In einem derartigen Kontext konnte das Ziel von Konfliktbearbei-
tung nicht im Kompromiss zwischen den konkurrierenden I nteressengruppen liegen,
sondern nur in der Einbindung aller Gruppen in die vom Zentrum ausgehende Pyra-
mide der Macht. Wo dies nicht in der Form von tatséchlicher Unterwerfung mdglich
erschien, galt es die widerstreitenden Machthaber zumindest symbolisch als Teile
der vom Zentrum ausgehenden Machthierarchie einzubinden. Der umfassende
Machthaber zeichnete sich vor allem aus durch die "ability to concentrate opposi-
tes'.”® Das sichtbarste Zeichen von Macht ist damit die Fahigkeit der Unterwerfung.
Dadiese im Kontext eines schwachen Staates auf realpolitischer Ebene de facto nur
gering ausgepragt ist, gilt es zumindest auf symbolischer Ebene die Totalitét der
Macht durch Integration konkurrierender Machthaber bzw. Ordnungsmodelle zu
signalisieren. Zur Illustration muss ein kurzer Hinweis auf das Welthild und die
Praxis Sukarnos genligen: Seit seinen politischen Anféangen in den 1920er-Jahren ar-
gumentierte er konsistent, dass Nationalismus, Religion und Kommunismus nicht
nur miteinander versdhnt werden kénnen, sondern letztlich auf das gleiche Uberge-
ordnete Gute abzielen. Damit behauptete Sukarno eine Ubergeordnete Stellung fir
sich: "Sukarno alone was whole, sembada, absorbing all within himself, making the
syncretic conquest”.*® Seine Aufgabe war es, die ideologische Vielheit zu reduzieren
"to the Ekasila, the intrinsic Javanese oneness'."’

Das institutionelle Pendant zu diesen ideologischen Integrationsbemiihungen waren
seine Versuche der Schaffung einer umfassenden Partel, der Partai Nasional in den
1920ern, der Marhaenistischen Partei in den 1930ern, der Putera der 1940er und
schliefdlich der Partai Nasional Indonesiaim August 1945. All diese Parteien galten
als das Gegenstiick zur Einheitlichkeit und Umfassendheit von Staat und Volk.
Gegenpositionen mussten inkorporiert werden. Wo sich die Gegeneliten gegen die
Umarmungstaktik wehrten, da mussten sie vernichtet werden. Kompromisse waren

% Benedict R. O'G. Anderson: "The Idea of Power in Javanese Culture", in: Holt, Claire (Hrsg.): Cul-
ture and Politicsin Indonesia, Ithaca 1972, S. 1-69, Zitat S. 14.

' Anderson 1972, ebenda, S. 15.

¥ Harry J. Benda: "Forword", in: Bernhard Dahm (Hrsg.): Sukarno and the Sruggle for Indonesian
Independence, Ithaca/L ondon 1969, S. viii.

15



16 Peter Kreuzer

nur ml'cgglich im Rahmen der "Tata, the cosmological order of the ancient Java-
nese".

Diese ideologische Fixierung auf Synthese und Zentralisation fand ihr Gegenstiick
auch in dem Versuch des Aufbaus einer zentralisierten Verwaltung, bei dem die
Nationalisten auf friihere niederldndische Modelle zurlickgreifen konnten. In deutli-
chem Unterschied zur dezentralisierten Verwaltung Britisch-Malayas war Nieder-
léndisch-Indien, und darin an erster Stelle Java, durch mehr as ein Jahrhundert
zentralisierter Kolonialverwaltung durchdrungen worden. Die im kleinen Malaya
vorfindbare Balance zwischen zentralisierenden (zentripetalen) und dezentralisie-
renden (zentrifugalen) Tendenzen politischer Organisation und staatlicher Administ-
ration weist in Indonesien kein Gegenstiick auf. Seit den 30er-Jahren des 19. Jahr-
hunderts findet sich parallel zur zentral gesteuerten ékonomischen Durchdringung
der Aufbau einer zentrums-orientierten Kolonialverwaltung.™

Dass nach der Unabhéngigkeit die hinter dem Konzept der Vereinigten Staaten von
Indonesien stehende Idee einer foéderalen Ordnung schnell ad acta gelegt wurde,
liegt so gesehen nicht nur daran, dass die Foderation als Versuch der Niederlande
ihren Einfluss aufrechtzuerhalten interpretiert wurde, sondern auch daran, dass eine
foderale Ordnung als inkompatibel zu den propagierten Idealen ungeteilter Macht,
Herrschaft und Autoritdt gesehen wurde. Die anvisierte Form von Politik beinhaltete
keine institutionell funktionsféhigen Verfahrensweisen der konstruktiven Verhand-
lung innergesellschaftlicher Interessenkonflikte. Der illiberale Weg des nation-buil-
ding war von Sukarno 1945 gegangen worden, as es ihm gelang, Prasident ohne
Verantwortlichkeit gegentiber der Legislative zu werden. Kluge Schachziige anderer
banden ihn zwar schnell wieder parlamentarisch ein, doch dieser Sieg der parla-
mentarischen Demokratie war nur kurzlebig. Regierung folgte Regierung und alle
endeten in Chaos und Konfrontation. Die demokratischen Spielregeln wurden re-
gelméiig verletzt, Ubereinkiinfte gebrochen und wenn notig die politische Arena
gewechselt. Eine Vielzahl regionaler Rebellionen trugen das ihre zur Destabilisie-
rung bei. 1957 war das indonesische Experiment mit der Demokratie gescheitert.

Nun kehrte Sukarno zu den von ihm schon in den 1940er vertretenen Konzepten
einer "genuin indonesischen" gelenkten Variante der "Demokratie” zuriick. Der
Demokratie kam im Rahmen einer umfassenden monolithischen Weltanschauung
ein klar umrissener Platz zu — sie hatte nicht den Austausch von widerstreitenden
Ideen und deren regelgeleitete Verhandlung, sondern Einheitlichkeit zum Ziel. Aus
funf Prinzipien gesellschaftlicher Organisation wurden drei und daraus wiederum
ein einziges, der Gotong Rojong Staat. Dieses Konzept steht nach Sukarnos Worten
fr "one endeavor, one act of service, onetask ... . Gotong rojong means toiling hard

18

Bernhard Dahm: Sukarno and the Struggle for Indonesian Independence, Ithaca/London 1969, S.
374. Das von den Nationalisten benutzte Konzept totaler Macht war seinerseits eine Konstruktion des
19. Jahrhunderts, als einheimische Eliten zum Zwecke der Herrschaftssicherung unter niederléndi-
scher Agide alte Konzepte reformulierten (siehe hierzu z.B. Martin Klein: Javanismus und Herr-
schaft in Indonesien: Zum Zusammenhang von Kulturinterpretation und Ideologie, (Humboldt-Uni-
versitét, Institut fur Asien- und Afrikawissenschaften, Siidostasien Working Papers No. 6) Berlin,
1997).

®  Siehe hierzu z.B.: Heather Sutherland: The Making of a Bureaucratic Elite: The Colonial Trans-
formation of the Javanese Priyayi, Singapore/Kuala Lumpur/Hongkong 1980, S. 11.



Gewalt in der Politik 17

together, seating hard together, a joint struggle to help one another".® Indonesien
war zur Idee des Fihrerstaats zurlickgekehrt, die in den letzten Tagen der japani-
schen Besetzung schon einma prominente Beflrworter gefunden hatte. Weil in
solch einem Staat keine Differenz zwischen Staat und Gesellschaft existiert, bedarf
es auch keiner garantierten Grund- und Freiheitsrechte. Der Einzelne ist dem Staat
as organischer Teil untergeordnet und auf diesen verpflichtet.?! Die wiederholt
verkindete Mission war die indonesische Revolution, die sich als Rickkehr des
Reiches von Magjapahit vollenden wirde. In Bezug auf die Bearbeitung politischer
Konflikte als besonders folgenreich erwies sich die in dieser Ideologie eingeschrie-
bene Praferenz gewaltsamen Handelns. Das Streben nach nationaler Gréfe wurde
fest verbunden mit eéinem Willen zu Gewalt, Kampf und Heldentum. Fir Sukarno
war Indonesien alein deshalb eine grof3e Nation, weil es seine Unabhéngigkeit nicht
friedlich erlangt hatte:

We are not a nation that pleaded for independence. No, we are a nation that

has waged a life and death struggle for independence, we are a nation tem-

pered to the utmost in the struggle to build up independence, and we have

emerged from this tempering as a nation that is mighty and strong. And thisis,

why, Friends, as | _said just now, wezgive thanks to the Almighty that fire

rained upon usin this struggle of ours.
Es bedarf kaum der Erwéhnung, dass alle indonesischen Elitegruppen Indonesien als
Einheitsstaat konzipierten. Ethno-kulturelle Fragmentierung musste Gberwunden
werden und sollte in einer neuen Bangsa Indonesia aufgehen. Unter Sukarno wurde
dem Nation-building gegenliber dem State-building Prioritét eingerdumt. Erstes Ziel
war es, ethno-kulturelle Identitéten zu depolitisieren und sie im politischen Raum
durch die Blackbox der indonesischen Identitét zu ersetzen. Die Bande, die das
indonesische Volk einen sollten, kénnen als weitgehend staatsbirgerlich gelten.
Dieser staatshiirgerliche Nationalismus war jedoch in Bezug auf drel Aspekte illibe-
ral: 1. war er intolerant gegeniiber politischen Anspriichen askriptiv verfasster |den-
titétsgruppen; 2. wurde das Volk als Kollektiv mit entsprechendem kollektiven
Volkswillen gefasst, dem das Individuum untergeordnet war; 3. wurde die imagi-
nierte Nation als Fortschreibung der javanischen Reiche begriffen, so dass javani-
sche Geschichte zur nationalen Geschichte umdefiniert wurde. Damit aber wurde
das Projekt des Nation-building von der Perspektive der vielen nicht-javanischen
Minderheiten zu einem hegemonialen Projekt, mittels dessen die eigene Kultur und
Geschichte marginalisiert sowie die Dominanz einer ethno-kulturellen Gruppe Uber
alle anderen festgeschrieben und ideologisch unterfiittert werden sollte.®

2 gykarno in: Herbert Feith, Lance Castles (Hrsg.): Indonesian Political Thinking 1945-1965,
Ithaca/London 1970, S. 49; siehe auch: Sukarno: Political Manifesto Republic of Indonesia of 17"
August 1959, Jakarta, 0.J.

2 Siehe z.B. Supomo: "An Integralistic State, 31.5.1945", in: Feith/Castles (Hrsg.) 1970, ebenda, S.
188-192.

2 gukarno: The People's Command for the Liberation of West Irian 19.12.1961, Jakarta, 0.J., S. 6

(Hervorhebung P.K.).

Clifford Geertz: "The integrative revolution: Primordial sentiments and civil politics in the new

states', in: Clifford Geertz (Hrsg.): Old societies and New Sates: The quest for modernity in Asia

and Africa, London 1963, S. 105-157, Zitat S. 109.

23

17



18 Peter Kreuzer

Die Unterschiede zum Nachbarn Malaya kdnnten sowohl in Bezug auf die Ziele als
auch die legitimen Strategien der Politik kaum grof3er sein.

3.2 Die Vollendung der indonesischen Revolution durch die Unterwerfung
West Papuas

Die indonesischen Anspriiche auf West Papua datieren auf das Jahr 1945, als die
Fihrer der indonesischen Revolution die Grenzen des zukiinftigen Indonesien de-
battierten. Letztlich setzte sich die auch von Sukarno getragene maximalistische
Option mit deutlicher Mehrheit durch, wonach Indonesien das gesamte Territorium
Niederlandisch-Indiens einschliefdlich West Papua, aber auch Britisch-Borneo und
das Gros der spéteren Foderation Malaya sowie die portugiesische Kolonie Osttimor
umfassen sollte. Legitimiert wurde die maximalistische Position auf zweifache
Weise: asterritorialer Ausdruck einer bestehenden "Charaktergemeinschaft” und als
politischer Ausdruck einer naturgegebenen geographischen Ordnung:

The Indonesian Nation is the totality of al the human beings who, according

to geopolitics ordained by God Almighty, live throughout the unity of the en-

tire Indonesian archipelago from the northern tip of Sumatra to Irian. All of

them, throughout the islands! 2

Aus dem natur- und gottgegebenen Charakter der Nation folgte zwangslaufig, dass
ein Recht auf Selbstbestimmung fur keine Gruppe innerhalb des indonesischen Na-
tionalstaats bestehen konnte. Bel der Unabhangigkeitserklarung vom 17. August
1945 spielte diese maximalistische Position keine Rolle, doch sollte sie bei der
Analyse des spéteren aulRenpolitischen Verhatens Indonesiens beriicksichtigt wer-
den. Sie umreifdt genau die Territorien as Teile Indonesiens, gegentiber denen das
unabhangige Indonesien in spéteren Jahrzehnten Gewalt angewendet oder angedroht
hat: West Papua, Osttimor und Britisch-Borneo (das spétere Ost-Malaysia). Die
politischen Eliten der neuen Republik gaben sich bei der Unabhéngigkeitserklarung
mit der "abgespeckten" mittleren Position zufrieden, wonach Indonesien mit Nie-
derlandisch-Indien deckungsgleich sei und de facto konnte die Republik im Ange-
sicht der niederlandischen militdrischen Offensive Uber Jahre hinweg froh sein,
wenn sie wenigstens Java komplett und einige andere Inseln zu Teilen kontrollierte.
Kaum hatten die niederlandischen Truppen 1950 das Land verlassen, begannen aller
Orten Aufstandsbewegungen, die erst Anfang der 1960er-Jahre al's endgiltig nieder-
geschlagen gelten kénnen.

Vor diesem Hintergrund ist es kaum verwunderlich, dass die Zukunft West Papuas
in den ersten Verhandlungen zwischen der Republik Indonesien und den Niederlan-
den keine prominente Rolle spielte. Im Vertrag von Lingadjati (3/1947) kamen die
Vertragsparteien Uberein, dass das unabhangige Indonesien zwar das gesamte Ter-
ritorium niederléndisch Indiens umfassen sollte, dass diese Republik jedoch fodera-
len Charakter haben und die Bevdlkerungen der verschiedenen Teile der Féderation
das Recht haben sollten "not to join Indonesia at all. These rights of self-determina-
tion would have to be exercised 'by means of a democratic procedure’, according to

2 gukarno: "The Birth of Pantja Sila1.6.1945", in: Feith/Castles (Hrsg.) 1970, aa.O. (Fn 20), S. 40-49,
Zitat S. 42.



Gewalt in der Politik

19

the agreement

19



20 Peter Kreuzer

Maoglich geworden war der indonesische Strategiewechsel hin zur gewaltformigen
L 6sung des West Papua Problems durch eine deutliche militérische Entspannung an
der innenpolitischen Front. Im Sommer 1961 war die letzte der groRRen Rebellionen
(auf Nord-Sulawesi) entscheidend geschlagen. Vereinzelte Kampfe zogen sich zwar
noch Uber Jahre hin, konnten die politische Fihrung jedoch nicht mehr daran hin-
dern, die militérische Option einer Eroberung West Papuas ernsthaft ins Auge zu
fassen.

Der ausldsende Faktor,”® der den Zeitpunkt des ersten Gewalteinsatzes erklart, war
die Ubereinkunft von 60 Filhrern der Papua tber den Namen, die Hymne und die
Flagge fir das anvisierte zuklnftige unabhéngige Irian Barat (West-Irian). Diese
Ubereinkunft war binnen weniger Tage vom Volksraad bestétigt worden und wenige
Tage spéter, am 1.12.1961, wurde in einer offiziellen Zeremonie die neue Flagge
neben der niederlandischen Trikolore aufgezogen. Ein unabhangiges West Papua
war nur noch eine Frage der Zeit — gerade drei Wochen spéter folgte Sukarnos Be-
fehl, West Papua nétigenfalls auch mit Gewalt dem indonesischen Staat einzuverlei-
ben. Innerhalb weniger Wochen folgten die ersten militérischen Zusammenstoiie auf
See. Gleichzeitig begann die Infiltration West Papuas durch indonesische paramilité-
rische Einheiten — eine Destabilisierungsstrategie, die nur zwei Jahre spater im Ver-
such Malaysia zu vernichten auf Nordborneo wiederholt wurde.

Das Schicksal West Papuas wurde durch die Entscheidung der USA besiegelt, die
indonesische Position zu akzeptieren. Indonesien war fir die Strategen in Washing-
ton unendlich wichtiger als die Zukunft von "a few thousand square miles of canni-
bal land".* Die niederlandische Herrschaft iiber West Papua endete am 1.10.1962.
Nach kurzem UN-Intermezzo wurde das Territorium am 1.5.1963 an Indonesien
Ubergeben.

Die fundamentalen Unterschiede zur Griindung Malaysias im gleichen Jahr 1963
sind offensichtlich. Sicherlich finden sich strukturelle Dissimilaritaten, die einen

duum as Ausdruck des kollektiven Volkswillens, der sich selbst zum gewaltsamen Handeln er-
méchtigt. Sukarno erklérte, dass "When | give the Command, in fact it is not Sukarno's Command to
the Indonesian people, ... it is not the Command ... of the Commander in chief for the Liberation of
West Irian. No! It isin fact the Command of the Indonesian people to the Indonesian people them-
selves." (Sukarno 0.J.,, aa.O. (Fn 22), S. 14-15).

Vorausgegangen war ein fur Indonesien dramatischer Wechsel der Mehrheiten in dem wichtigsten
internationalen Gremium, der Vollversammlung der VN. Dort hatten die Niederlande ebenfalls im
Jahr 1961 einen Plan eingebracht, wonach sie bereit waren, die Souverénitét tber West Papua an die
VN oder jeden anderen Treuhdnder mit Ausnahme Indonesiens abzugeben, wenn sichergestellt sei,
dass es einen korrekten Akt der Selbstbestimmung fir die Papua gebe. Zwar wurde dieser Vorschlag
nicht zur Abstimmung gestellt, Uber zwei andere wurde jedoch abgestimmt. Dabei schnitt die Indo-
nesien-freundliche Resolution, die keine Erwahnung vom Recht auf Selbstbestimmung machte, deut-
lich schlechter ab als die von der Brazzaville-Gruppe eingebrachte Indonesien-kritische Resolution,
die den Papua ein Recht auf Selbstbestimmung zugestehen wollte (41 Ja-, 40 Nein-Stimmen, 21 Ent-
haltungen gegen 53 Ja-, 41 Nein-Stimmen und 9 Enthaltungen). Parallel dazu hatten die Niederlande
schon seit den spaten 1950er-Jahren eine Strategie beschleunigter 6konomischer und politischer Mo-
dernisierung betrieben, die auch den Aufbau gewéhiter politischer Institutionen einschloss. Konkret
fanden im April 1961 Wahlen zum Volksraad statt, dessen Mitglieder damit als demokratisch legiti-
mierte Vertreter des V olkes sprechen konnten.

Memo of presidential adviser zitiert nach Robin Osborne: Indonesia’s secret war: The guerilla strug-
glein Irian Jaya, North Sydney 1985, S. 27.

29

30



Gewalt in der Politik 21

gewissen Tell der Unterschiede erkldren kénnen, das Gros der Differenz 18sst sich
jedoch am plausibelsten aus den fundamental unterschiedlichen Konfliktkulturen
und Praktiken der Konfliktbearbeitung in den beiden Landern erklaren.

Mehrere Spezifika des indonesischen Konfliktverhaltens stechen heraus:

1. Die Bevolkerung des betroffenen Territoriums zahlte nur als Objekt von Politik,
bekam aber keinen eigenen Subjekt-Status zuerkannt.

2. Der Konflikt wurde als Null-Summenspiel konzeptionalisiert, das nur mit tota-
lem Sieg (oder aber einer entsprechend totalen Niederlage) enden konnte. Kom-
promisse waren nur temporédr (in Zeiten eigener Schwache) im Rahmen der
letztlich jedoch unverhandelbaren eigenen maximalistisch formulierten Position
denkbar.

3. Vertrauenshildung figurierte weder als Strategie noch als Zid politischen Han-
delns. Der Gegner wurde in Feindkategorien konzeptionalisiert, und der Kon-
flikt entsprechend ausgetragen.

4. Die West-Papua Problematik wurde nicht fir sich, sondern als (letzter) Schritt
zur Vollendung indonesischen Revolution begriffen. Der Kampf um West Pa-

pua Wlérlde damit, wie Sukarno betonte, zu einem schicksalhaften "heiligen

Krieg".

5. Die Instrumentalisierung des Konflikts in einem Ubergeordneten Drama um die
Wiederherstellung indonesischer GrofRe fihrte dazu, dass ale mdglichen
Verhandlungs-Arenen zu Buhnen des indonesischen Dramas umfunktioniert
wurden; sie dienten vor allem der Demonstration von Macht, unbedingtem
Willen und Uberzeugungen.

4 Konfliktwahrnehmung und Strategien der Bearbeitung im Kon-
trast

Die unterschiedlichen Konzepte von Macht, Staat, Volk, Nation und Gemeinschaft
spiegelten sich direkt in den Ansétzen, die die politischen Eliten Malayas und Indo-
nesiens in Bezug auf die Frage der Integration der neuen Territorien wéhlten.

Ausgangspunkt der malaiischen politischen Elite war die Annahme, dass alle Kon-
fliktparteien ein Recht auf gleichberechtigte Beteiligung an Verhandlungen hatten.
Der neue Staat Malaysia wurde als Ergebnis eines regelgeleiteten rationalen Ver-
handlungsprozesses begriffen, in dem die fundamentalen Interessen aller (ethno-
kulturell bestimmter) Gruppen sichergestellt werden mussten: Sicherheit, Identitét,
Wohlfahrt.

Wahrend die malaiische politische Elite akzeptierte, dass der anvisierte Zusammen-
schluss im internationalen Rahmen zu verhandeln ist, agierte Indonesien, als sei die
Zukunft West Papuas eine rein innere Angelegenheit. Kompromisslos wurde argu-
mentiert, dass West Papua Teil Indonesiens sei, mithin dessen Bevolkerung nicht
Uber ein Selbstbestimmungsrecht verfiige und der Status quo nur as Verletzung

% Siehe z.B.: Sukarno: Indonesia wants negotiations on the West Irian Problem, Jakarta 1962, S. 13.

21



22 Peter Kreuzer

indonesischer Souveranitédt durch die Niederlande interpretiert werden kénne. Da die
Ziele und Interessen der anderen Konfliktparteien als illegitim begriffen wurden,
konnten diese auch nicht als Partner in einem gemeinsamen Versuch kooperativer
Konfliktbearbeitung akzeptiert werden. Die Muster indonesischen Konfliktverhal-
tens folgen weit gehend denen, die Ross as Gemeinsamkeiten des Scheiterns her-
ausgearbeitet hat. Zu keinem Zeitpunkt akzeptierte die indonesische Seite "any set of
common interests or any notion of liked fate which could provide the basis for a
settlement of differences’. Sie hielt durchgéngig an einem emotional extrem aufge-
ladenen Feindbild fest, sodass "acceding to any of the demands of the other side is
seen as the worst possible outcome as well as a denia of the value of one's own
group”.* Diese kognitiven Hemmnisse resultierten aus fundamentalen Annahmen
Uber das Wesen von Macht, Fihrung und Konflikt sowie speziellen Bedeutungs-
mustern, die mit Konzepten von Volk, Nation und Staat verbunden waren.

Das Gros der vorangegangenen Argumentation illustriert die Kontinuitét und Pfad-
abhangigkeit von Konfliktkulturen und -verhalten. Im Ruckblick lasst sich auch
argumentieren, dass eine konservativ gefiihrte Transition zu Moderne und Souveré
nitdt, wie in Malaysia unter Umsténden gegeniiber einem revolutiondren nationalis-
tischen Stil des Nation- und State-building entscheidende Vorteile aufweisen kann.
Die mit der ersten Variante verbundenen Wahrnehmungsmuster kénnen sich als
liberalere Fundamente von Politik erweisen als die nationalistische und staatsbir-
gerliche Orientierung einer revolutionéren Elite. Staatsbirgerlicher Nationalismus
muss nicht liberal sein, wenn er nicht Bezug nimmt auf "the actual sovereignty of
individuals, (but; P.K.) becomes reinterpreted to refer only to the theoretical sover-
eignty of a collective will, so that 'the select few dictate to the masses who must
obey".*® Ein ethno-nationdistisch fundiertes State- und Nation-building kann
demgegeniiber zivilisierendes Potential beinhalten, so lange es in eéinem multikultu-
rellen Referenzrahmen eingebunden ist und damit letztlich Nation und Staat entkop-
pelt bleiben.

% Marc Howard Ross: The Management of Conflict: Interpretations and Interests in Comparative Per-

spective, New Haven/London 1993, S. 165.
David Brown: Contemporary Nationalism: Civic, ethnocultural and multicultural politics, Lon-
don/New York 2000, S. 61.

33



