
 ASIEN, (Januar 2004) 90, S. 5-22 

C:\ASIEN\90\Kreuzer\Kreuzer-Malaysia-Indonesien-Artikel.rtf 

Gewalt in der Politik: Die Bedeutung kultureller 
Rahmung von State- und Nation-building in  

Malay(si)a und Indonesien 

Peter Kreuzer 

In 1963 Malaya and Indonesia completed two projects of state-enlargement, in-
corporating new territories inhabited by people of different ethno-cultural af-
filiation into the larger whole of the young states. The styles of integration dif-
fered dramatically. I argue that these differences can be explained by taking re-
course to the different cultural frames applied to political conflict resolution 
which were developed during the decades of decolonization and the early years 
of state- and nation-building. Although the Malay political elite took recourse to 
an ethno-cultural foundation for state- and nation-building, whereas the Indone-
sian nationalists turned to the civic variant of nationalism, the outcomes in the 
processes of policy-making, measured in either degree of violence or democratic 
participation and representation, contradict the traditional expectations held 
about different varieties of nationalism. As can be seen in either the early proc-
esses of state- and nation-building during the 1940s and 50s or the later efforts 
at state-enlargement, the ethnocultural foundation proved to be not only more 
peaceful, but also more democratic. This success is to a large degree dependent 
on the separation of State and Nation, of devising the state as a rational instru-
ment in an multi-national endeavour at peaceful and cooperative coexistence of 
ethno-culturally defined "nations". 

1 Einleitung: Unterschiedliche Wege der Inkorporation von Territorien 
und Völkern 

In den frühen 1960er-Jahren des letzten Jahrhunderts gliederten Malaya und Indone-
sien neue Territorien in ihre Staatsgebiete ein. Mit dem Zusammenschluss von Ma-
laya mit Singapur, Sabah und Sarawak entstand 1963 die Föderation Malaysia. Im 
gleichen Jahr übernahm Indonesien nach einem kurzen UN-Intermezzo die Kon-
trolle über West-Papua.  
Während der Weg von Malaya zu Malaysia durch friedfertige und faire Verhand-
lungen zwischen allen Konfliktparteien gekennzeichnet war, erfolgte die indonesi-
sche Besetzung West Papuas nach einem autoritären und gewaltförmigen Muster. 
Im malay(s)ischen Fall finden wir sowohl ein hohes Maß an Transparenz als auch an 
öffentlicher Partizipation. Es kann davon ausgegangen werden, dass die große 
Mehrheit der Bevölkerung der "neuen Gebiete" Sabah, Sarawak und Singapur dem 
Zusammenschluss positiv gegenüberstand; ein Zusammenschluss, der "problemlos" 
in demokratischer parlamentarischer Politik, mit durchgängig friedfertigem Kon-
fliktmanagement und hohen ökonomischen Wachstumsraten mündete. Demgegen-



6 Peter Kreuzer 

über stellte das West Papua kontrollierende indonesische Militär vielfach mit Gewalt 
sicher, dass abweichende Stimmen, die gegen den Anschluss plädierten, nicht zu 
Wort kamen.  
In beiden Fällen folgten auf den Zusammen- bzw. Anschluss politische Krisen, in 
denen die relative Bedeutung von nationalem Zentrum und Region zur Debatte 
stand. In Sabah und Sarawak führten Kabinettskrisen zum Sturz der Regierungs-
chefs.1 In beiden Fällen war die nationale Regierung involviert, was Kritiker zu dem 
Schluss führte, dass Kuala Lumpur erfolgreich die Spielregeln zu den eigenen 
Gunsten verschoben hätte. Zeitgleich kämpften Lee Kuan Yew und Tungku Abdul 
Rahman um die Spielregeln des neuen Staates, ein Konflikt, der schließlich zum 
Ausschluss Singapurs führte. Wie immer man diese Krisen einschätzen mag, es 
bleibt festzuhalten, dass sie im Rahmen politischer Verhaltensmuster bearbeitet und 
letztlich gelöst wurden, die sich von denen vieler westlicher Demokratien nicht 
unterschieden. Demgegenüber kam mit der Ankunft von UN-Truppen im Oktober 
1962 auf West Papua das politische Leben zum Stillstand. Unter den Augen der UN 
wurden Gegner des Zusammenschlusses von indonesischen Sicherheitskräften 
inhaftiert und gefoltert. Nach dem Transfer der Kontrolle an Indonesien am 1. Mai 
1963 arbeiteten die Sicherheitsdienste auch mit dem Mittel des Mordes, um sich 
unbequemer Kritiker zu entledigen.2 Bis vor wenigen Jahren stand West Papua de 
facto unter der vollständigen Kontrolle der Streitkräfte; zivile Politik fand nicht statt.  
Was einen Vergleich jenseits des rein historischen Interesses auch für die Gegenwart 
bedeutsam macht, ist, dass die in den beiden Fällen sichtbar werdenden Perzeptions- 
und Handlungsmuster modellhaft stehen für politische Konfliktlösung in diesen 
beiden Ländern, nicht nur in den 1950er- und 1960er-Jahren, sondern weit darüber 
hinaus bis in die Gegenwart.  
Hier wird argumentiert, dass sich in den spezifischen Pfaden der Entkolonisierung 
und des anschließenden State- und Nation-building eigene traditionelle, kulturelle 
Ordnungsmuster sowie aus geografischen, ökonomischen und sozio-strukturellen 
Gegebenheiten resultierende Charakteristika gesellschaftlicher und politischer Ord-
nung mit den durch die Kolonialmächte induzierten Strukturierungen von Moder-
nisierung und Entwicklung zu je eigenen Konfliktkulturen und -praxen amalgamiert 
haben. Von herausragender Bedeutung für die Verarbeitung politischer Konflikte 
war dabei nicht die Frage demokratischer oder autoritärer Ordnung per se – immer-
hin wählten die beiden jungen Nationen eine demokratische Regierungsform – son-
dern das Nationsverständnis. Die politische Elite Malayas baute den neuen Staat auf 
der Grundlage eines weitgehend ethno-kulturellen Nationsbegriffs auf, hielt jedoch 
die Dimension der Nation von der des Staates getrennt.3 Demgegenüber wurde 

                                                           
1  Zu diesen Krisen siehe z.B. Robert S. Milne, Kanagaratnam J. Ratnam: Malaysia – New States in a 

New Nation: Political Development of Sarawak and Sabah in Malaysia, London 1974, S. 215-235.  
2  Siehe hierzu z.B. Robin Osborne: Indonesia's Secret War: The guerilla struggle in Irian Jaya, Syd-

ney, London, Boston 1985. 
3  Das malaiische Nationsverständnis ähnelt dem Smiths, der Nation bestimmt als "a named human 

population sharing an historic territory, common myths and historical memories, a mass, public cul-
ture, a common economy and common legal rights and duties for all members" und betont, dass eine 
derartige Definition der Nation "sets it clearly apart from any conception of the state" (Anthony D. 



 Gewalt in der Politik 7 

 7

Indonesien von den nationalistischen Eliten als Staatsbürgernation konzipiert. 
Überraschenderweise erwies sich das malaiische Experiment, das das ethnische 
Fundament kollektiver Identität bejahte und darauf einen "multi-nationalen" Staat 
errichtete, als stabiler und besser imstande, politische Teilhabe der gesellschaftli-
chen Gruppen sicherzustellen, als die indonesische Variante, die sehr schnell nicht 
nur in ein führerzentriertes Staatsgebilde, sondern auch in der vollständigen Nega-
tion individueller und Gruppenrechte gegenüber dem nationalen politischen Ge-
meinwesen mündete. Sowohl der eminent gewalttätig verlaufende Austritt Osttimors 
wie die immer noch offenen Fragen der Grenzen Indonesiens in West Papua und 
Aceh, aber auch die teilweise bis zur physischen Vernichtung der Gegner geführten 
innenpolitischen Auseinandersetzungen der letzten Jahre zeigen, dass selbst nach 
Jahrzehnten des "Nation-building" noch nicht einmal ein Konsens über die normati-
ven Grundlagen des Staatswesens existiert. Trotz drei Jahrzehnte währender autori-
tärer Herrschaft ist der Staat jenseits seiner martialischen Hülle ein typischer schwa-
cher Staat, allerdings kein "failed state". Die indonesische Erfahrung verläuft damit 
parallel zur Erfahrung vieler Versuche demokratischer Gemeinwesenbildung, die in 
den jungen Nationen Afrikas und Asiens in den 1950er-Jahren unternommen wur-
den. 
In Vorwegnahme der Desillusionierung, die in der Transformationsforschung der 
späten 1990er-Jahre des letzten Jahrhunderts herrschte, hat Rupert Emerson schon 
1960 in einer klassischen Studie über den Weg "From Empire to Nation" ein Resü-
mee der ersten Runde des Aufbaus von Demokratien gezogen: 

The real success of democracy has been confined to some of the peoples liv-
ing in or stemming from Western Europe: the British, the Irish, the Belgians 
and Dutch, the Scandinavians, the Swiss, more dubiously the French, and 
overseas, the peoples of the United States and the older British Dominions. 
With these central exceptions each of the successive waves of democratic ex-
perimentation has ended in over-all failure. ... The statistical odds against the 
survival of democracy outside the small circle of Western European peoples 
and their descendants overseas seem overwhelming.4  

2 Ein Vergleich der Konfliktkulturen und -praktiken in Indonesien 
und Malaya 

2.1 Vom kolonialen über das souveräne Malaya nach Malaysia 

Malaysia ist das "Endergebnis" eines vielschrittigen Prozesses des State-building, in 
dessen Verlauf eine Anzahl kleiner unabhängiger Fürstentümer zunächst in un-
gleicher Form in einen umfassenderen kolonialen Rahmen integriert wurden. Gegen 
Ende der Kolonialzeit wurde dieses Konglomerat unterschiedlicher politischer Ord-

                                                                                                                                        
Smith: National Identity, London 1991, S. 14). Malaya und später Malaysia werden damit gerade 
nicht als Nationalstaaten imaginiert.  

4  Rupert Emerson: From Empire to Nation: The Rise to Self-Assertion of Asian and African Peoples, 
Cambridge Mass. 1960, S. 273. 



8 Peter Kreuzer 

nungen in einer Föderation zusammengebunden, die dann mit der Unabhängigkeit 
1957 zum einzigen föderalen Staat der Region wurde. 
Alle Schritte dieses komplexen und mehr als ein halbes Jahrhundert währenden 
Prozesses vollzogen sich auf eine im kolonialen Kontext ungewöhnlich kooperative 
und konstruktive Art und Weise. Auch die letztentscheidenden Verhandlungen zwi-
schen den großen ethno-kulturellen Gruppen der "Malaien", "Chinesen" und "Inder" 
folgten einem kooperativen problemorientierten Design, in dem die Akteurskons-
tellation auf der Grundlage askriptiver Zuordnung gedacht und organisiert wurde. In 
komplexen Verhandlungen zwischen den ethno-kulturellen Eliten wurden letztlich 
allgemein akzeptable integrative Lösungen für die für alle Gruppen fundamentalen 
Problemstellungen von Sicherheit, Identität und Gleichheit/Gerechtigkeit entwickelt. 
In der Literatur findet diese enorme Leistung jedoch kaum die Aufmerksamkeit, die 
ihr gebührt.  

2.2 Entwicklung und Wandel der Konfliktkultur und –praxis im späten 
kolonialen und frühen nachkolonialen Malaya 

Möglich wurde das erfolgreiche malaiische State-building durch mehrere Entwick-
lungen auf der ideologisch-kulturellen Ebene, die im späten 19. Jahrhundert einset-
zen. Seitdem finden wir einen beständigen Prozess der Re-Formierung der Konzepte 
politischer Führung, Macht und kollektiver Identität.  
Die lokale Allmacht der Rajas war auf der malaiischen Halbinsel schon traditionell 
beschränkt durch ihre territorial begrenzte Natur, die jeden dieser Herrscher als 
Gleichen unter Gleichen neben die benachbarten Fürsten stellte. Macht und Führung 
standen damit zwar einerseits in einem kognitiven Rahmen der Totalität, gleichzeitig 
jedoch in einem realpolitischen Rahmen von Konflikt und Kooperation zwischen 
Gleichen. Im Unterschied zu Java fehlte auf der malaiischen Halbinsel der kognitive 
Rahmen totaler, territorial prinzipiell unbeschränkter Macht. Der malaiische parti-
kularistische Blick auf die politische Ordnung fokussierte auf die einzelnen Negeri, 
nicht aber auf das übergeordnete Negara. Auch in den Wandlungsprozessen des 
späten 19. und frühen 20. Jahrhunderts hatte die politische Orientierung an den par-
tikularen Negeri Bestand, wohingegen die kulturelle Identität, zunächst auf der Eli-
teebene, zunehmend auf der Grundlage des gemeinsamen muslimischen Glaubens 
neu formiert wurde.5  
                                                           
5  Zu diesen und den folgenden Themen siehe detaillierter z.B.: Norton Ginsburg, Chester F. Roberts 

Jr.: Malaya, Seattle 1958; B. Simandjuntak: Malayan Federalism, 1945-63, Kuala Lumpur 1969; 
Gordon P. Means: Malaysian Politics, New York/London 1970, Tan Liok Ee: The Rhetoric of 
Bangsa and Minzu: Community and Nation in Tension, The Malay Peninsula, 1900-1955, (Monash 
University, Centre of Southeast Asian Studies, Working Paper 52) Clayton 1988; Ariffin Omar, 
Bangsa Melayu: Malay Concepts of Democracy and Community 1945-1950, Oxford et al 1993; An-
thony Milner: The Invention of Politics in Colonial Malaya: Contesting nationalism and the Expan-
sion of the Public Sphere, Cambridge 1995; und die klassische Studie von J.M. Gullick: Indigenous 
Political Systems of Western Malaya, London 1958. Einen hervorragenden vergleichenden Überblick 
gibt Robert W. Hefner: "Introduction: Multiculturalism and Citizenship in Malaysia, Singapore, and 
Indonesia", in: Robert W. Hefner (Hrsg.): The Politics of Multiculturalism: Pluralism and Citizen-
ship in Malaysia, Singapore, and Indonesia, Honolulu 2001, S. 1-58; siehe auch: Shamsul A.B.: "Bu-
reaucratic Management of Identity in a Modern State: "Malayness" in Postwar Malaysia", sowie: 



 Gewalt in der Politik 9 

 9

Die Übernahme der westlichen Konzepte von Rasse und Abstammung führte seit 
den 20er-Jahren des letzten Jahrhunderts zu einer signifikanten Umformung der 
politischen und insbesondere der kulturellen Identitätsgruppen. Zunehmend wurde 
der religiöse Rahmen durch einen konkurrierenden ethnischen Rahmen (Bangsa 
Melayu) überlagert, ein Prozess, der schließlich zu einer (freilich nur partiellen) 
Verschmelzung führte: der muslimische Glaube wurde zu einem zentralen Kriterium 
einer auf Abstammung gründenden, malaiischen Identität. Interessanterweise findet 
sich kein entsprechendes Pendant in Bezug auf die politische Identität. Beinahe alle 
malaiischen Reformer hielten am Primat der Negeri fest. Die kulturelle malaiische 
"Nation" wurde nicht durch eine entsprechende politische "Nation" komplettiert. 
Damit blieb auch die Stellung der institutionellen Repräsentation der Negeri – die 
traditionellen Herrscher – weitgehend intakt. Da von diesen aber keiner einen 
überlegenen Status für sich reklamieren konnte, war das "natürliche" Ergebnis der 
Malaiisierung nach dem Zweiten Weltkrieg ein Rat der Gleichen und die außerge-
wöhnliche Praxis der Rotation des Primus inter Pares. 
Diese Differenz zwischen kulturellem und politischem Identitätskonzept ermög-
lichte es den malaiischen Eliten nach der Rückkehr der Briten im Jahr 1945, die 
Identitätsproblematik auf nicht exklusive Art zu denken. Unterschiedlich formierte 
politisch relevante Identitäten konnten gleichzeitig akzeptiert werden. Dies erlaubte 
es den verschiedenen widerstreitenden gesellschaftlichen Großgruppen, unter Bei-
behaltung der eigenen "primordialen" Identität, in einem gemeinsamen Versuch des 
State-building zusammenzuarbeiten. 
Seit Beginn dieses Prozesses nahm das Gros der malaiischen politischen Akteure – 
ungeachtet ihrer ethnischen Zugehörigkeit – ethnische und religiöse Identitäten 
ernst. Sie zielten nicht darauf ab, sie durch eine fiktive erfundene nationale Identität 
zu ersetzen. Vielmehr waren sich die chinesischen und malaiischen konservativen 
Eliten darin einig, Gemeinschaft in ethno-kultureller Terminologie zu fassen. Politi-
sche Loyalität schuldete jeder zunächst seiner eigenen Identitätsgruppe (bangsa 
bzw. minzu). Diese Loyalitätsgruppen waren jedoch gerade nicht mit Staat, Gesell-
schaft oder Nation identisch. Der malaiische Staat wurde als ein Gemeinschaftspro-
jekt mehrerer klar umrissener Gruppen definiert, auch wenn dem malaiischen Seg-
ment der Bevölkerung als den Besitzern des malaiischen Landes (Tanah Melayu) 
auf der symbolischen Ebene das Primat zukam. Damit wurde der politische Raum 
als multi-ethnische Arena konzipiert, das Land selbst jedoch als Erbe einer Gruppe 
gefasst. Trotz der darin angelegten Hierarchisierung ermöglichte die konzeptionelle 
Trennung zwischen Staat und Land die offene Austragung von inter-Gruppen Kon-
flikten, weil im politischen Raum subnationale ethno-kulturelle Gruppenbildung und 
Interessenvertretung legitimiert waren. Eine umfassende malay(s)ische Nation, die 

                                                                                                                                        
Anthony Milner: "Ideological Work in Constructing the Malay Majority", beide in: Dru C. Gladney 
(Hrsg.): Making Majorities: Constituting the Nation in Japan, Korea, China, Malaysia, Fiji, Turkey, 
and the United States, Stanford 1998, S. 135-150 bzw. 151-169. Eine aktuelle Analyse des Nach-
kriegs-Nation-building bis in die Gegenwart bietet: Cheah Boon Kheng: Malaysia: The Making of a 
Nation, Singapore 2002. 



10 Peter Kreuzer 

die anderen primären Identitätsgruppen ersetzt und aus dem politischen Raum ver-
drängt hätte, wurde zu keinem Zeitpunkt angedacht.6 
In den folgenden Jahren wurden diese Konzepte in eine Praxis institutionell veran-
kerter Machtteilung und –balance übersetzt, die vor allem darauf abzielte, Gruppen-
rechte sicherzustellen. Anders als in vielen vergleichbaren Fällen nachkolonialen 
State- und Nation-buildings legitimierten in Malaya die Eliten der großen kommu-
nalistischen Gruppen ihre Autorität nicht über den Aufbau einer umfassenden natio-
nalen Identität, sondern über die Erfolge beim State-building, die ihrerseits weitge-
hend über den sozio-ökonomischen Output gemessen wurden. Das spätkoloniale wie 
auch das junge souveräne Malaya zeichnet sich dadurch aus, dass zwar aktiv zum 
Zwecke optimierter Steuerung und Interessenrepräsentation eine Integration und 
Disziplinierung der großen subnationalen ethno-kulturellen Gruppen vollzogen 
wurde, jedoch kein Nation-building. An die Stelle der Integration über die Idee einer 
gemeinsamen Nation trat die über den gemeinsamen Staat. Hinter diesem standen 
auf der einen Seite staatsbürgerliche Konzepte, insofern, als dass alle Menschen, die 
für eine längere Zeit in Malaya lebten und bereit waren sich dem malaiischen Staat 
zu Loyalität zu verpflichten, als Bürger aufgenommen werden konnten – was binnen 
weniger Jahre in einer (fast) vollständigen staatsbürgerlichen Integration der chine-
sischen Immigranten resultierte. Auf der anderen Seite war Malaya in ethno-kultu-
rellen Kategorien gefasst das Land der Malaien (Tanah Melayu), was die Bangsa 
Melayu, zur de facto Staatsnation machte. Dieses zweite Verständnis fand seinen 
prominentesten institutionellen Ausdruck in der Stellung des Islam als Staatsreligion 
und der symbolisch zentralen Position der traditionellen Herrscher.  
Im Prozess des State-building verschmolzen die Eliten Malayas letztlich drei unter-
schiedliche Visionen von Nation und Staat in einem ambivalenten Konzept: Sie 
schufen einen multikulturellen Staat der, letztlich ungeachtet ihrer Herkunft, all den 
Menschen den Status von Staatsbürgern zuerkannte, die bereit waren ihm Treue zu 
schwören (1). Politik wurde jedoch in ethno-kulturellen Kategorien gedacht (2), 
politische Institutionen und staatliche Politik folgten diesem Denkmodell einer eth-
nisierten Polity. Das malaiische "Volk" wurde für politische Zwecke als Assemblage 
seiner ethno-kulturellen Untergruppen verstanden (3). Der politische Prozess hatte 
die Aufgabe, die Balance zwischen den unterschiedlichen Visionen und die Identi-
täts-, Sicherheits- und Wohlfahrtsinteressen aller gesellschaftlicher Gruppen sicher-
zustellen. Der Staat wurde weniger als Symbol souveräner Macht als vielmehr als 
rationales Instrument politischer Konfliktbearbeitung verstanden. Innerhalb weniger 
Jahre entwickelte sich ein in hohem Maß regelgebundener und institutionenorien-
tierter quasi-bürokratischer Politikstil. Alle Gruppen akzeptierten, dass alle Parteien 
eines Konflikts ein Recht auf Gehör und Teilhabe hatten; einig war man sich auch, 
dass jede Konfliktbearbeitung kompromissorientiert zu erfolgen hatte und die als 
legitim erachteten fundamentalen Interessen keiner Konfliktpartei beschädigt wer-
den durften. Kompromiss war Ziel von Konfliktbearbeitung, nicht nur kurzfristige 
Taktik im Rahmen eines Versuchs maximalistische Positionen durchzusetzen. Da 
                                                           
6  Dieser doppelte Referenzrahmen findet sein Pendant im minzu und guojia-Konzept der konservativen 

chinesischen Elite, die die fundamentale Identitätsgruppe minzu askriptiv fassten als ethno-kulturell 
bestimmte Gruppe. Siehe hierzu: Tan 1988, a.a.O. (Fn 5), S. 45.  



 Gewalt in der Politik 11 

 11

das Volk nicht als fiktive Einheit gedacht wurde, sondern nur als Summe seiner 
(ethno-kulturell bestimmten) Teile, konnte auch keine Partei unter Bezug auf einen 
behaupteten "Volkswillen" die anderen unterwerfen. Vielmehr wurde das kollektive 
Gute als das Gute bestimmt, das aus einer fairen Verhandlung konkurrierender Inte-
ressen resultierte: der größtmögliche gemeinsame Nenner, auf den alle partikularen 
Gruppeninteressen gebracht werden konnten.  
Der "malaiische" Weg lässt sich knapp folgendermaßen zusammenfassen: 
1. Priorität von State-building gegenüber Nation-building; 
2. Akzeptanz der Gleichheit aller ethnischen Gruppen in Bezug auf die Legitimität 

fundamentaler Interessen von Identität, Sicherheit und Wohlfahrt; 
3. Akzeptanz der Legitimität konfligierender, politisch bedeutsamer, kollektiver 

Identitäten 
4. Anwendung eines Konfliktstils, der 

a) auf Kompromisse zwischen ausbalancierten (nicht notwendigerweise 
gleichgewichtigen) kollektiven Akteuren abzielt, durch die die fundamen-
talen Interessen aller Parteien sichergestellt und gleichzeitig die größtmög-
liche Zahl von Forderungen erfüllt werden sollen und  

b) ein Schwergewicht auf inter-elitäre, nicht-öffentliche Verfahrensweisen 
legt, breite politische Partizipation eher entmutigt oder doch zumindest in-
stitutionell zu kanalisieren strebt, mobilisatorische Strategien als illegitim 
ansieht. 

2.3 Von Malaya nach Malaysia 

Der skizzierte malaiische politische Konfliktstil lässt sich auch in allen Schritten, die 
zur Schaffung Malaysias geführt haben, aufzeigen.  
Am 27. Mai 1961 eröffnete der malaiische Premierminister Tunku Abdul Rahman 
auf einer Pressekonferenz beinahe beiläufig, dass sein Land ein großes Interesse an 
einer intensivierten Kooperation mit Singapur und den britischen Kolonien auf Bor-
neo habe.7 Dem Vorschlag folgten von malaiischer Seite vertrauensbildende 
Maßnahmen – Tunku Abdul Rahman besuchte mit dem damaligen Yang di-Pertuan 
Agong, dem gewählten König der malaiischen Föderation, Brunei und Sarawak, wo 
er mit Vertretern der kolonialen Administrationen aber auch der indigenen Eliten 
zusammentraf, um die Stimmung auszuloten und zu betonen, dass im Falle eines 
Zusammenschlusses die neuen Gliedstaaten gleichberechtigte Partner würden "of 
equal status, no more and no less than the other States now forming the Federation 
of Malaya. ... The days of imperialism are gone and it is not the intention of Malaya 

                                                           
7  Zum Prozess der Integration und der ersten Jahre in Malaysia siehe z.B.: James P. Ongkili: The 

Borneo Response to Malaysia: 1961-63, Singapore 1967; ders.: Modernization in East Malaysia 
1960-1970, Kuala Lumpur/Singapore 1972; Robert S. Milne, Kanagaratnam J. Ratnam: Malaysia – 
New States in a New Nation: Political Development of Sarawak and Sabah in Malaysia, London 
1974; Margaret Clark Roff: The Politics of Belonging: Political Change in Sabah and Sarawak, Ku-
ala Lumpur/London/New York/Melbourne 1974. 



12 Peter Kreuzer 

to perpetuate or revive them."8 Trotz dieser Versicherungen lehnten alle indigenen 
Gruppen Britisch-Borneos die Vorschläge rundheraus ab und organisierten sich in 
einer gemeinsamen Front, um die Verwirklichung der Malaysia-Idee zu verhindern. 
Die Integration kleiner ethno-kultureller Minderheiten schien ihnen, wie die Nach-
barländer Philippinen und Indonesien suggerierten, nur als hegemoniales Unterfan-
gen denkbar zu sein, in dem sie die Opfer abgeben würden.  
Diese Ablehnung führte zu intensivierten Überzeugungsversuchen von malaiischer 
Seite. Eine erste Möglichkeit ergab sich auf der Regionalkonferenz der Common-
wealth Parliamentary Association, auf der es den Vertretern Malayas und dem ko-
operationsbegierigen Führer Singapurs Lee Kuan Yew im Gespräch gelang, die 
nicht verhandelbaren fundamentalen Positionen der borneanischen Vertreter in eine 
auf verhandelbaren Interessen basierende, politische Position zu verwandeln. Ge-
meinsam rief man zu diesem Zweck das Malaysia Solidarity Consultative Commit-
tee ins Leben, in dem alle Parteien, d.h. auch die indigenen Eliten aus Britisch-Bor-
neo, gleichberechtigt vertreten waren. Der Vorsitz ging an Donald Stephens aus 
Sabah, einem der lautesten Kritiker des Planes. Durch diese letzte Entscheidung 
erlangten die borneanischen Eliten einen bedeutsamen Einfluss auf den gesamten 
Verhandlungsprozess. In den Gesprächen akzeptierte die malaiische Seite ohne 
Umstände, dass es aus symbolischen Gründen unabdingbar war, den Zusammen-
schluss nicht als Anschluss neuer Gebiete an Malaya darzustellen, sondern als eine 
Vereinigung gleichberechtigter Partner in einem neuen Staatswesen. Die dahinter-
stehende Idee speist sich aus einem auf Gruppen gewendeten Konzept der Staats-
bürgernation, die als freier Zusammenschluss der sie konstituierenden zukünftigen 
Mitglieder gedacht ist. Doch nicht nur im symbolischen Bereich, sondern auch bei 
den "harten" Interessen setzten sich die "schwächsten" Parteien weitestgehend 
durch. Praktisch alle ihre Forderungen wurden ungeschmälert akzeptiert.  
Parallel zu diesen Gesprächen initiierte die malaiische Regierung ein umfassendes 
Programm der Vertrauensbildung: Innerhalb von weniger als einem Jahr besuchten 
mehrere hundert politische Führer aus Sabah, Sarawak und Brunei Malaya, wo sie 
im Rahmen umfangreicher Besuchsprogramme auch Gespräche mit hochrangigen 
Bürokraten und Politikern führten.  
Um sicherzustellen, dass der Vereinigungsprozess auch tatsächlich den Willen der 
Bevölkerung widerspiegelte, kamen Malaya und die britische Kolonialmacht über-
ein, eine Kommission in die borneanischen Gebiete zu entsenden, die die Einstellun-
gen der Bevölkerung eruieren sollte. Wären diese überwiegend negativ, so sollte der 
Verhandlungsprozess abgebrochen werden. Die nach ihrem Vorsitzenden benannte 
Cobbold-Kommission hielt in allen Distrikten von Sabah und Sarawak öffentliche 
Anhörungen ab, auf denen Vertreter von insgesamt beinahe 700 Gruppen zu Wort 
kamen. Mehr als 2.200 Gruppen aber auch Einzelpersonen reichten schriftliche 
Kommentare ein. Im Ergebnis ergab sich eine ungefähre Zweidrittel-Mehrheit für 
den Plan. Die Kommission stellte in ihrem Bericht trotzdem heraus, dass die Regie-
rung von Malaya den Wünschen der borneanischen Elite weitestmöglich entgegen-

                                                           
8  Tunku Abdul Rahman, zitiert nach Milne/Ratnam 1974, ebenda, S. 26. 



 Gewalt in der Politik 13 

 13

kommen sollte, was von malaiischer Seite ohne Abstriche akzeptiert wurde.9 In für 
die Erarbeitung der neuen Verfassung neu eingerichteten Inter-Governmental-
Committee (IGC) waren wiederum alle betroffenen Parteien als gleichberechtigte 
Verhandlungspartner vertreten. Die am 27. Februar 1963 veröffentlichten Verhand-
lungsergebnisse waren ein vollständiger Erfolg der borneanischen Vertreter. Als 
herausragende verfassungsrechtliche Garantien können gelten:  

1. Die Bestimmungen, wonach der Islam die offizielle Religion und Malaiisch 
die zukünftige Staatssprache der Föderation Malaysia sind, gelten nicht für 
die borneanischen Gebiete. In Bezug auf die Sprache kam man überein, 
dass in den borneanischen Gebieten "for a period of ten years after Malay-
sia Day, and thereafter until the state legislatures otherwise provide, Eng-
lish should remain an official language"10.  

2. Anders als alle anderen Gliedstaaten der Föderation sollten die borneani-
schen Staaten Binnenmigration kontrollieren können, so dass ohne Geneh-
migung durch die Regierung des Gliedstaats Bürger aus anderen Staaten 
der Föderation nicht sesshaft werden können. In Bezug auf die personelle 
Ausstattung der staatlichen Administration wurden den borneanischen Ge-
bieten Sonderregelungen gewährt, so dass der Abzug der Briten nicht in 
eine Malaiisierung, sondern in einer Borneanisierung des Staatsdienstes en-
den sollte.  

3. Die borneanischen Gebiete sollten, gemessen an ihrer Bevölkerungsstärke, 
im nationalen Parlament deutlich überrepräsentiert werden.11  

4. Letztlich wurde der Bumiputera-Begriff in seiner Bedeutung verschoben, 
so dass all die dem Wohl des malaiischen Bevölkerungsteils dienenden 
Maßnahmen auch den indigenen Bevölkerungsgruppen auf Borneo zugute 
kommen konnten.  

Brunei entschied in letzter Minute der Föderation nicht beizutreten. Die Parlamente 
aller anderen Territorien ratifizierten innerhalb weniger Wochen den Vertragstext. 
Am 9. Juli 1963 wurde das "Agreement relating to Malaysia"12 unterzeichnet und 
nur zweieinhalb Monate später die Staatsgründung gefeiert.  
Mehrere Charakteristika des Vereinigungsprozesses stechen heraus: 
1. Das transparente, regelgebundene institutionelle Setting, in dem die 

Verhandlungen abliefen wie auch die von Anfang an sichtbare Kompromissbe-

                                                           
9  In ihren Empfehlungen umriss die Cobbold-Kommission noch einmal den kognitiven Rahmen, der 

bei den Verhandlungen unbedingt zu beachten sei: "from the outset, Malaysia should be regarded by 
all concerned as an association of partners, combining in the common interest to create a new nation 
but retaining their own individualities. ... I recommend that, in forthcoming negotiations, Govern-
ments should pay close attention to this point, both in its psychological and in its practical aspects." 
(Cobbold Commission Report 1962, S. 59 zitiert nach Ongkili 1967, a.a.O. (Fn 7), S. 67). 

10  Ongkili, 1967, a.a.O. (Fn 7), S. 82. 
11  Das Parlament sollte 159 Abgeordnete umfassen, von denen nur 104 die Bevölkerung der früheren 

Föderation Malaya (ca. 9 Millionen Einwohner) vertreten sollten. Die borneanischen Gebiete erhiel-
ten bei nur ca. 1,5 Millionen Einwohnern 40 Sitze, während das ca. 1 Million Einwohner umfassende 
Singapur mit 15 Sitzen vorlieb nehmen sollte. 

12  Der komplette Text findet sich u.a. in Ongkili 1967, a.a.O. (Fn 7), S. 130-134. 



14 Peter Kreuzer 

reitschaft der malaiischen Seite schufen eine vertrauensvolle Atmosphäre für 
die Verhandlungen.  

2. Die malaiische Elite ging das Projekt auf der Grundlage eines pragmatischen 
Staats- und Nationskonzepts an. Staat und Nation wurden als wandelbare, 
künstliche Produkte der Einbildungskraft begriffen. Demgemäss konnte das 
notwendige State-building als ein bedürfnisorientierter Prozess betrachtet wer-
den, in dessen Verlauf eine Vielzahl von Kompromissen denkbar ist.  

3. Die malaiische Elite akzeptierte von Anfang an, dass Identität, Sicherheit und 
Wohlfahrt der Konfliktparteien ein ontologischer Status zukommt, "which ren-
ders them unalterable and nonnegotiable".13 Sie akzeptierte von Anfang an, dass 
dieser Status den Bedürfnissen aller Gruppen zugesprochen werden musste. 
Zentrales Verhandlungsziel war folgerichtig eine "needs-based, integrative 
(win-win) solution – one in which the basic human needs of ... all sides are 
met."14 

4. Das komplexe Zusammenspiel unterschiedlicher Staats- und Nationskonzepte 
wurde im Verhandlungsprozess neu justiert, so dass auch die borneanischen in-
digenen Gruppen, aber auch die dort ansässigen Chinesen integriert werden 
konnten.  

3 Indonesien: Entkolonisierung und die Perpetuierung des Kampfes 

3.1 Entwicklung und Wandel der Konfliktkultur und -praxis im späten 
kolonialen und frühen nachkolonialen Indonesien 

Die indigene indonesische Elite wandte sich in den letzten Jahrzehnten niederländi-
scher Kolonialherrschaft einer dezidiert anderen nationalen Vision zu als die malaii-
sche. Es setzten sich umfassende und holistische Konzepte von Staat, Nation, Ge-
sellschaft und Territorium durch. Einher mit einer maximalistischen territorialen 
Konzeption dominierte eine Vision unteilbarer Macht und totaler Zentrums-Orien-
tierung. Der Nation-begründende Rekurs auf frühe javanische Imperien legitimierte 
auch die mit diesen Ordnungen verknüpften Konzepte politischer Macht und machte 
diese imperialen Ordnungen zu Modellen für den zukünftigen Nationalstaat. Der 
totale Machtanspruch des imperialen Zentrums war zu Zeiten des Srivijaya- und 
Majapahit-Reichs weitgehend von symbolischer Bedeutung, insoweit als ihre 
Durchsetzung nur im Nahbereich um das Herrschaftszentrum sichergestellt werden 
konnte. Im ideologischen Gewand des modernen Nationalstaats und unterfüttert mit 
den Herrschaftsmitteln der Moderne konnte eine gleichförmige Anwendung im 
ganzen "Reich" in Angriff genommen werden. Die moderne Staatsideologie Panca-
sila wurde als wiederbelebte indonesische Tradition dargestellt, als ideale, an die 
Moderne und die behaupteten indonesischen kulturellen Konstanten angepasste 
Ordnung. Die Wurzeln aller Neuerungen wurden in die indonesische Tradition ver-
legt, so dass sogar Demokratie letztlich als traditionelle indonesische Praxis be-
                                                           
13  Kevin Avruch: Culture and Conflict Resolution, Washington DC 1998, S. 88. 
14  Avruch 1998, ebenda, S. 89. 



 Gewalt in der Politik 15 

 15

hauptet und entsprechend indigenisiert werden konnte. Mehrere hegemoniale Inter-
pretationsmuster, die im Verlauf der späten Kolonialzeit entwickelt wurden und sich 
spätestens in den ersten Jahren der Republik durchsetzten, sind von besonderer Be-
deutung.  
Zunächst ist festzuhalten, dass die letztlich dominante Gruppe innerhalb der indone-
sischen Nationalisten von einer fundamentalen Identität von Staat und Gesellschaft 
ausging. Für sie konnte es jenseits des Staates, der als alldurchdringend konzeptio-
nalisiert wurde, keine Gesellschaft geben. Der Staat wiederum wurde de facto auf 
seine Apex, auf das oberste Machtzentrum bezogen, was in letzter Konsequenz dazu 
führte, dass die Idee legitimer Rechte einzelner Teile der Gesellschaft bestritten und 
demgegenüber die unbedingte Hegemonie eines kollektiven Volkswillens behauptet 
wurde. Weder Konflikte noch die Existenz alternativer Machtzentren konnten tole-
riert werden, zeigten diese doch an, dass Macht noch nicht in ausreichendem Maß 
zentralisiert war. In einem derartigen Kontext konnte das Ziel von Konfliktbearbei-
tung nicht im Kompromiss zwischen den konkurrierenden Interessengruppen liegen, 
sondern nur in der Einbindung aller Gruppen in die vom Zentrum ausgehende Pyra-
mide der Macht. Wo dies nicht in der Form von tatsächlicher Unterwerfung möglich 
erschien, galt es die widerstreitenden Machthaber zumindest symbolisch als Teile 
der vom Zentrum ausgehenden Machthierarchie einzubinden. Der umfassende 
Machthaber zeichnete sich vor allem aus durch die "ability to concentrate opposi-
tes".15 Das sichtbarste Zeichen von Macht ist damit die Fähigkeit der Unterwerfung. 
Da diese im Kontext eines schwachen Staates auf realpolitischer Ebene de facto nur 
gering ausgeprägt ist, gilt es zumindest auf symbolischer Ebene die Totalität der 
Macht durch Integration konkurrierender Machthaber bzw. Ordnungsmodelle zu 
signalisieren. Zur Illustration muss ein kurzer Hinweis auf das Weltbild und die 
Praxis Sukarnos genügen: Seit seinen politischen Anfängen in den 1920er-Jahren ar-
gumentierte er konsistent, dass Nationalismus, Religion und Kommunismus nicht 
nur miteinander versöhnt werden können, sondern letztlich auf das gleiche überge-
ordnete Gute abzielen. Damit behauptete Sukarno eine übergeordnete Stellung für 
sich: "Sukarno alone was whole, sembada, absorbing all within himself, making the 
syncretic conquest".16 Seine Aufgabe war es, die ideologische Vielheit zu reduzieren 
"to the Ekasila, the intrinsic Javanese oneness".17  
Das institutionelle Pendant zu diesen ideologischen Integrationsbemühungen waren 
seine Versuche der Schaffung einer umfassenden Partei, der Partai Nasional in den 
1920ern, der Marhaenistischen Partei in den 1930ern, der Putera der 1940er und 
schließlich der Partai Nasional Indonesia im August 1945. All diese Parteien galten 
als das Gegenstück zur Einheitlichkeit und Umfassendheit von Staat und Volk. 
Gegenpositionen mussten inkorporiert werden. Wo sich die Gegeneliten gegen die 
Umarmungstaktik wehrten, da mussten sie vernichtet werden. Kompromisse waren 

                                                           
15  Benedict R. O'G. Anderson: "The Idea of Power in Javanese Culture", in: Holt, Claire (Hrsg.): Cul-

ture and Politics in Indonesia, Ithaca 1972, S. 1-69, Zitat S. 14. 
16  Anderson 1972, ebenda, S. 15. 
17  Harry J. Benda: "Forword", in: Bernhard Dahm (Hrsg.): Sukarno and the Struggle for Indonesian 

Independence, Ithaca/London 1969, S. viii. 



16 Peter Kreuzer 

nur möglich im Rahmen der "Tata, the cosmological order of the ancient Java-
nese".18 
Diese ideologische Fixierung auf Synthese und Zentralisation fand ihr Gegenstück 
auch in dem Versuch des Aufbaus einer zentralisierten Verwaltung, bei dem die 
Nationalisten auf frühere niederländische Modelle zurückgreifen konnten. In deutli-
chem Unterschied zur dezentralisierten Verwaltung Britisch-Malayas war Nieder-
ländisch-Indien, und darin an erster Stelle Java, durch mehr als ein Jahrhundert 
zentralisierter Kolonialverwaltung durchdrungen worden. Die im kleinen Malaya 
vorfindbare Balance zwischen zentralisierenden (zentripetalen) und dezentralisie-
renden (zentrifugalen) Tendenzen politischer Organisation und staatlicher Administ-
ration weist in Indonesien kein Gegenstück auf. Seit den 30er-Jahren des 19. Jahr-
hunderts findet sich parallel zur zentral gesteuerten ökonomischen Durchdringung 
der Aufbau einer zentrums-orientierten Kolonialverwaltung.19  
Dass nach der Unabhängigkeit die hinter dem Konzept der Vereinigten Staaten von 
Indonesien stehende Idee einer föderalen Ordnung schnell ad acta gelegt wurde, 
liegt so gesehen nicht nur daran, dass die Föderation als Versuch der Niederlande 
ihren Einfluss aufrechtzuerhalten interpretiert wurde, sondern auch daran, dass eine 
föderale Ordnung als inkompatibel zu den propagierten Idealen ungeteilter Macht, 
Herrschaft und Autorität gesehen wurde. Die anvisierte Form von Politik beinhaltete 
keine institutionell funktionsfähigen Verfahrensweisen der konstruktiven Verhand-
lung innergesellschaftlicher Interessenkonflikte. Der illiberale Weg des nation-buil-
ding war von Sukarno 1945 gegangen worden, als es ihm gelang, Präsident ohne 
Verantwortlichkeit gegenüber der Legislative zu werden. Kluge Schachzüge anderer 
banden ihn zwar schnell wieder parlamentarisch ein, doch dieser Sieg der parla-
mentarischen Demokratie war nur kurzlebig. Regierung folgte Regierung und alle 
endeten in Chaos und Konfrontation. Die demokratischen Spielregeln wurden re-
gelmäßig verletzt, Übereinkünfte gebrochen und wenn nötig die politische Arena 
gewechselt. Eine Vielzahl regionaler Rebellionen trugen das ihre zur Destabilisie-
rung bei. 1957 war das indonesische Experiment mit der Demokratie gescheitert. 
Nun kehrte Sukarno zu den von ihm schon in den 1940er vertretenen Konzepten 
einer "genuin indonesischen" gelenkten Variante der "Demokratie" zurück. Der 
Demokratie kam im Rahmen einer umfassenden monolithischen Weltanschauung 
ein klar umrissener Platz zu – sie hatte nicht den Austausch von widerstreitenden 
Ideen und deren regelgeleitete Verhandlung, sondern Einheitlichkeit zum Ziel. Aus 
fünf Prinzipien gesellschaftlicher Organisation wurden drei und daraus wiederum 
ein einziges, der Gotong Rojong Staat. Dieses Konzept steht nach Sukarnos Worten 
für "one endeavor, one act of service, one task ... . Gotong rojong means toiling hard 
                                                           
18  Bernhard Dahm: Sukarno and the Struggle for Indonesian Independence, Ithaca/London 1969, S. 

374. Das von den Nationalisten benutzte Konzept totaler Macht war seinerseits eine Konstruktion des 
19. Jahrhunderts, als einheimische Eliten zum Zwecke der Herrschaftssicherung unter niederländi-
scher Ägide alte Konzepte reformulierten (siehe hierzu z.B. Martin Klein: Javanismus und Herr-
schaft in Indonesien: Zum Zusammenhang von Kulturinterpretation und Ideologie, (Humboldt-Uni-
versität, Institut für Asien- und Afrikawissenschaften, Südostasien Working Papers No. 6) Berlin, 
1997). 

19  Siehe hierzu z.B.: Heather Sutherland: The Making of a Bureaucratic Elite: The Colonial Trans-
formation of the Javanese Priyayi, Singapore/Kuala Lumpur/Hongkong 1980, S. 11. 



 Gewalt in der Politik 17 

 17

together, seating hard together, a joint struggle to help one another".20 Indonesien 
war zur Idee des Führerstaats zurückgekehrt, die in den letzten Tagen der japani-
schen Besetzung schon einmal prominente Befürworter gefunden hatte. Weil in 
solch einem Staat keine Differenz zwischen Staat und Gesellschaft existiert, bedarf 
es auch keiner garantierten Grund- und Freiheitsrechte. Der Einzelne ist dem Staat 
als organischer Teil untergeordnet und auf diesen verpflichtet.21 Die wiederholt 
verkündete Mission war die indonesische Revolution, die sich als Rückkehr des 
Reiches von Majapahit vollenden würde. In Bezug auf die Bearbeitung politischer 
Konflikte als besonders folgenreich erwies sich die in dieser Ideologie eingeschrie-
bene Präferenz gewaltsamen Handelns. Das Streben nach nationaler Größe wurde 
fest verbunden mit einem Willen zu Gewalt, Kampf und Heldentum. Für Sukarno 
war Indonesien allein deshalb eine große Nation, weil es seine Unabhängigkeit nicht 
friedlich erlangt hatte:  

We are not a nation that pleaded for independence. No, we are a nation that 
has waged a life and death struggle for independence, we are a nation tem-
pered to the utmost in the struggle to build up independence, and we have 
emerged from this tempering as a nation that is mighty and strong. And this is, 
why, Friends, as I said just now, we give thanks to the Almighty that fire 
rained upon us in this struggle of ours.22 

Es bedarf kaum der Erwähnung, dass alle indonesischen Elitegruppen Indonesien als 
Einheitsstaat konzipierten. Ethno-kulturelle Fragmentierung musste überwunden 
werden und sollte in einer neuen Bangsa Indonesia aufgehen. Unter Sukarno wurde 
dem Nation-building gegenüber dem State-building Priorität eingeräumt. Erstes Ziel 
war es, ethno-kulturelle Identitäten zu depolitisieren und sie im politischen Raum 
durch die Blackbox der indonesischen Identität zu ersetzen. Die Bande, die das 
indonesische Volk einen sollten, können als weitgehend staatsbürgerlich gelten. 
Dieser staatsbürgerliche Nationalismus war jedoch in Bezug auf drei Aspekte illibe-
ral: 1. war er intolerant gegenüber politischen Ansprüchen askriptiv verfasster Iden-
titätsgruppen; 2. wurde das Volk als Kollektiv mit entsprechendem kollektiven 
Volkswillen gefasst, dem das Individuum untergeordnet war; 3. wurde die imagi-
nierte Nation als Fortschreibung der javanischen Reiche begriffen, so dass javani-
sche Geschichte zur nationalen Geschichte umdefiniert wurde. Damit aber wurde 
das Projekt des Nation-building von der Perspektive der vielen nicht-javanischen 
Minderheiten zu einem hegemonialen Projekt, mittels dessen die eigene Kultur und 
Geschichte marginalisiert sowie die Dominanz einer ethno-kulturellen Gruppe über 
alle anderen festgeschrieben und ideologisch unterfüttert werden sollte.23  

                                                           
20  Sukarno in: Herbert Feith, Lance Castles (Hrsg.): Indonesian Political Thinking 1945-1965, 

Ithaca/London 1970, S. 49; siehe auch: Sukarno: Political Manifesto Republic of Indonesia of 17th 
August 1959, Jakarta, o.J. 

21  Siehe z.B. Supomo: "An Integralistic State, 31.5.1945", in: Feith/Castles (Hrsg.) 1970, ebenda, S. 
188-192. 

22  Sukarno: The People's Command for the Liberation of West Irian 19.12.1961, Jakarta, o.J., S. 6 
(Hervorhebung P.K.). 

23  Clifford Geertz: "The integrative revolution: Primordial sentiments and civil politics in the new 
states", in: Clifford Geertz (Hrsg.): Old societies and New States: The quest for modernity in Asia 
and Africa, London 1963, S. 105-157, Zitat S. 109. 



18 Peter Kreuzer 

Die Unterschiede zum Nachbarn Malaya könnten sowohl in Bezug auf die Ziele als 
auch die legitimen Strategien der Politik kaum größer sein.  

3.2 Die Vollendung der indonesischen Revolution durch die Unterwerfung 
West Papuas 

Die indonesischen Ansprüche auf West Papua datieren auf das Jahr 1945, als die 
Führer der indonesischen Revolution die Grenzen des zukünftigen Indonesien de-
battierten. Letztlich setzte sich die auch von Sukarno getragene maximalistische 
Option mit deutlicher Mehrheit durch, wonach Indonesien das gesamte Territorium 
Niederländisch-Indiens einschließlich West Papua, aber auch Britisch-Borneo und 
das Gros der späteren Föderation Malaya sowie die portugiesische Kolonie Osttimor 
umfassen sollte. Legitimiert wurde die maximalistische Position auf zweifache 
Weise: als territorialer Ausdruck einer bestehenden "Charaktergemeinschaft" und als 
politischer Ausdruck einer naturgegebenen geographischen Ordnung:  

The Indonesian Nation is the totality of all the human beings who, according 
to geopolitics ordained by God Almighty, live throughout the unity of the en-
tire Indonesian archipelago from the northern tip of Sumatra to Irian. All of 
them, throughout the islands!24  

Aus dem natur- und gottgegebenen Charakter der Nation folgte zwangsläufig, dass 
ein Recht auf Selbstbestimmung für keine Gruppe innerhalb des indonesischen Na-
tionalstaats bestehen konnte. Bei der Unabhängigkeitserklärung vom 17. August 
1945 spielte diese maximalistische Position keine Rolle, doch sollte sie bei der 
Analyse des späteren außenpolitischen Verhaltens Indonesiens berücksichtigt wer-
den. Sie umreißt genau die Territorien als Teile Indonesiens, gegenüber denen das 
unabhängige Indonesien in späteren Jahrzehnten Gewalt angewendet oder angedroht 
hat: West Papua, Osttimor und Britisch-Borneo (das spätere Ost-Malaysia). Die 
politischen Eliten der neuen Republik gaben sich bei der Unabhängigkeitserklärung 
mit der "abgespeckten" mittleren Position zufrieden, wonach Indonesien mit Nie-
derländisch-Indien deckungsgleich sei und de facto konnte die Republik im Ange-
sicht der niederländischen militärischen Offensive über Jahre hinweg froh sein, 
wenn sie wenigstens Java komplett und einige andere Inseln zu Teilen kontrollierte. 
Kaum hatten die niederländischen Truppen 1950 das Land verlassen, begannen aller 
Orten Aufstandsbewegungen, die erst Anfang der 1960er-Jahre als endgültig nieder-
geschlagen gelten können.  
Vor diesem Hintergrund ist es kaum verwunderlich, dass die Zukunft West Papuas 
in den ersten Verhandlungen zwischen der Republik Indonesien und den Niederlan-
den keine prominente Rolle spielte. Im Vertrag von Lingadjati (3/1947) kamen die 
Vertragsparteien überein, dass das unabhängige Indonesien zwar das gesamte Ter-
ritorium niederländisch Indiens umfassen sollte, dass diese Republik jedoch födera-
len Charakter haben und die Bevölkerungen der verschiedenen Teile der Föderation 
das Recht haben sollten "not to join Indonesia at all. These rights of self-determina-
tion would have to be exercised 'by means of a democratic procedure', according to 
                                                           
24  Sukarno: "The Birth of Pantja Sila 1.6.1945", in: Feith/Castles (Hrsg.) 1970, a.a.O. (Fn 20), S. 40-49, 

Zitat S. 42.  



 Gewalt in der Politik 19 

 19

the agreement".25



20 Peter Kreuzer 

Möglich geworden war der indonesische Strategiewechsel hin zur gewaltförmigen 
Lösung des West Papua Problems durch eine deutliche militärische Entspannung an 
der innenpolitischen Front. Im Sommer 1961 war die letzte der großen Rebellionen 
(auf Nord-Sulawesi) entscheidend geschlagen. Vereinzelte Kämpfe zogen sich zwar 
noch über Jahre hin, konnten die politische Führung jedoch nicht mehr daran hin-
dern, die militärische Option einer Eroberung West Papuas ernsthaft ins Auge zu 
fassen.  
Der auslösende Faktor,29 der den Zeitpunkt des ersten Gewalteinsatzes erklärt, war 
die Übereinkunft von 60 Führern der Papua über den Namen, die Hymne und die 
Flagge für das anvisierte zukünftige unabhängige Irian Barat (West-Irian). Diese 
Übereinkunft war binnen weniger Tage vom Volksraad bestätigt worden und wenige 
Tage später, am 1.12.1961, wurde in einer offiziellen Zeremonie die neue Flagge 
neben der niederländischen Trikolore aufgezogen. Ein unabhängiges West Papua 
war nur noch eine Frage der Zeit – gerade drei Wochen später folgte Sukarnos Be-
fehl, West Papua nötigenfalls auch mit Gewalt dem indonesischen Staat einzuverlei-
ben. Innerhalb weniger Wochen folgten die ersten militärischen Zusammenstöße auf 
See. Gleichzeitig begann die Infiltration West Papuas durch indonesische paramilitä-
rische Einheiten – eine Destabilisierungsstrategie, die nur zwei Jahre später im Ver-
such Malaysia zu vernichten auf Nordborneo wiederholt wurde.  
Das Schicksal West Papuas wurde durch die Entscheidung der USA besiegelt, die 
indonesische Position zu akzeptieren. Indonesien war für die Strategen in Washing-
ton unendlich wichtiger als die Zukunft von "a few thousand square miles of canni-
bal land".30 Die niederländische Herrschaft über West Papua endete am 1.10.1962. 
Nach kurzem UN-Intermezzo wurde das Territorium am 1.5.1963 an Indonesien 
übergeben.  
Die fundamentalen Unterschiede zur Gründung Malaysias im gleichen Jahr 1963 
sind offensichtlich. Sicherlich finden sich strukturelle Dissimilaritäten, die einen 
                                                                                                                                        

duum als Ausdruck des kollektiven Volkswillens, der sich selbst zum gewaltsamen Handeln er-
mächtigt. Sukarno erklärte, dass "When I give the Command, in fact it is not Sukarno's Command to 
the Indonesian people, ... it is not the Command ... of the Commander in chief for the Liberation of 
West Irian. No! It is in fact the Command of the Indonesian people to the Indonesian people them-
selves." (Sukarno o.J., a.a.O. (Fn 22), S. 14-15). 

29  Vorausgegangen war ein für Indonesien dramatischer Wechsel der Mehrheiten in dem wichtigsten 
internationalen Gremium, der Vollversammlung der VN. Dort hatten die Niederlande ebenfalls im 
Jahr 1961 einen Plan eingebracht, wonach sie bereit waren, die Souveränität über West Papua an die 
VN oder jeden anderen Treuhänder mit Ausnahme Indonesiens abzugeben, wenn sichergestellt sei, 
dass es einen korrekten Akt der Selbstbestimmung für die Papua gebe. Zwar wurde dieser Vorschlag 
nicht zur Abstimmung gestellt, über zwei andere wurde jedoch abgestimmt. Dabei schnitt die Indo-
nesien-freundliche Resolution, die keine Erwähnung vom Recht auf Selbstbestimmung machte, deut-
lich schlechter ab als die von der Brazzaville-Gruppe eingebrachte Indonesien-kritische Resolution, 
die den Papua ein Recht auf Selbstbestimmung zugestehen wollte (41 Ja-, 40 Nein-Stimmen, 21 Ent-
haltungen gegen 53 Ja-, 41 Nein-Stimmen und 9 Enthaltungen). Parallel dazu hatten die Niederlande 
schon seit den späten 1950er-Jahren eine Strategie beschleunigter ökonomischer und politischer Mo-
dernisierung betrieben, die auch den Aufbau gewählter politischer Institutionen einschloss. Konkret 
fanden im April 1961 Wahlen zum Volksraad statt, dessen Mitglieder damit als demokratisch legiti-
mierte Vertreter des Volkes sprechen konnten. 

30  Memo of presidential adviser zitiert nach Robin Osborne: Indonesia's secret war: The guerilla strug-
gle in Irian Jaya, North Sydney 1985, S. 27. 



 Gewalt in der Politik 21 

 21

gewissen Teil der Unterschiede erklären können, das Gros der Differenz lässt sich 
jedoch am plausibelsten aus den fundamental unterschiedlichen Konfliktkulturen 
und Praktiken der Konfliktbearbeitung in den beiden Ländern erklären.  
Mehrere Spezifika des indonesischen Konfliktverhaltens stechen heraus: 
 
1. Die Bevölkerung des betroffenen Territoriums zählte nur als Objekt von Politik, 

bekam aber keinen eigenen Subjekt-Status zuerkannt.  
2. Der Konflikt wurde als Null-Summenspiel konzeptionalisiert, das nur mit tota-

lem Sieg (oder aber einer entsprechend totalen Niederlage) enden konnte. Kom-
promisse waren nur temporär (in Zeiten eigener Schwäche) im Rahmen der 
letztlich jedoch unverhandelbaren eigenen maximalistisch formulierten Position 
denkbar.  

3. Vertrauensbildung figurierte weder als Strategie noch als Ziel politischen Han-
delns. Der Gegner wurde in Feindkategorien konzeptionalisiert, und der Kon-
flikt entsprechend ausgetragen. 

4. Die West-Papua Problematik wurde nicht für sich, sondern als (letzter) Schritt 
zur Vollendung indonesischen Revolution begriffen. Der Kampf um West Pa-
pua wurde damit, wie Sukarno betonte, zu einem schicksalhaften "heiligen 
Krieg".31 

5. Die Instrumentalisierung des Konflikts in einem übergeordneten Drama um die 
Wiederherstellung indonesischer Größe führte dazu, dass alle möglichen 
Verhandlungs-Arenen zu Bühnen des indonesischen Dramas umfunktioniert 
wurden; sie dienten vor allem der Demonstration von Macht, unbedingtem 
Willen und Überzeugungen.  

4 Konfliktwahrnehmung und Strategien der Bearbeitung im Kon-
trast 

Die unterschiedlichen Konzepte von Macht, Staat, Volk, Nation und Gemeinschaft 
spiegelten sich direkt in den Ansätzen, die die politischen Eliten Malayas und Indo-
nesiens in Bezug auf die Frage der Integration der neuen Territorien wählten.  
Ausgangspunkt der malaiischen politischen Elite war die Annahme, dass alle Kon-
fliktparteien ein Recht auf gleichberechtigte Beteiligung an Verhandlungen hatten. 
Der neue Staat Malaysia wurde als Ergebnis eines regelgeleiteten rationalen Ver-
handlungsprozesses begriffen, in dem die fundamentalen Interessen aller (ethno-
kulturell bestimmter) Gruppen sichergestellt werden mussten: Sicherheit, Identität, 
Wohlfahrt.  
Während die malaiische politische Elite akzeptierte, dass der anvisierte Zusammen-
schluss im internationalen Rahmen zu verhandeln ist, agierte Indonesien, als sei die 
Zukunft West Papuas eine rein innere Angelegenheit. Kompromisslos wurde argu-
mentiert, dass West Papua Teil Indonesiens sei, mithin dessen Bevölkerung nicht 
über ein Selbstbestimmungsrecht verfüge und der Status quo nur als Verletzung 
                                                           
31  Siehe z.B.: Sukarno: Indonesia wants negotiations on the West Irian Problem, Jakarta 1962, S. 13. 



22 Peter Kreuzer 

indonesischer Souveränität durch die Niederlande interpretiert werden könne. Da die 
Ziele und Interessen der anderen Konfliktparteien als illegitim begriffen wurden, 
konnten diese auch nicht als Partner in einem gemeinsamen Versuch kooperativer 
Konfliktbearbeitung akzeptiert werden. Die Muster indonesischen Konfliktverhal-
tens folgen weit gehend denen, die Ross als Gemeinsamkeiten des Scheiterns her-
ausgearbeitet hat. Zu keinem Zeitpunkt akzeptierte die indonesische Seite "any set of 
common interests or any notion of liked fate which could provide the basis for a 
settlement of differences". Sie hielt durchgängig an einem emotional extrem aufge-
ladenen Feindbild fest, sodass "acceding to any of the demands of the other side is 
seen as the worst possible outcome as well as a denial of the value of one's own 
group".32 Diese kognitiven Hemmnisse resultierten aus fundamentalen Annahmen 
über das Wesen von Macht, Führung und Konflikt sowie speziellen Bedeutungs-
mustern, die mit Konzepten von Volk, Nation und Staat verbunden waren.  
Das Gros der vorangegangenen Argumentation illustriert die Kontinuität und Pfad-
abhängigkeit von Konfliktkulturen und -verhalten. Im Rückblick lässt sich auch 
argumentieren, dass eine konservativ geführte Transition zu Moderne und Souverä-
nität, wie in Malaysia unter Umständen gegenüber einem revolutionären nationalis-
tischen Stil des Nation- und State-building entscheidende Vorteile aufweisen kann. 
Die mit der ersten Variante verbundenen Wahrnehmungsmuster können sich als 
liberalere Fundamente von Politik erweisen als die nationalistische und staatsbür-
gerliche Orientierung einer revolutionären Elite. Staatsbürgerlicher Nationalismus 
muss nicht liberal sein, wenn er nicht Bezug nimmt auf "the actual sovereignty of 
individuals, (but; P.K.) becomes reinterpreted to refer only to the theoretical sover-
eignty of a collective will, so that 'the select few dictate to the masses who must 
obey'".33 Ein ethno-nationalistisch fundiertes State- und Nation-building kann 
demgegenüber zivilisierendes Potential beinhalten, so lange es in einem multikultu-
rellen Referenzrahmen eingebunden ist und damit letztlich Nation und Staat entkop-
pelt bleiben.  

                                                           
32  Marc Howard Ross: The Management of Conflict: Interpretations and Interests in Comparative Per-

spective, New Haven/London 1993, S. 165. 
33  David Brown: Contemporary Nationalism: Civic, ethnocultural and multicultural politics, Lon-

don/New York 2000, S. 61. 


