ASIEN 112-113 (Oktober 2009), S. 9-30

Konflikte um biokulturelle Diversitat in Thailand:
Moderne Herausforderungen an Karen-
Gemeinschaften im Weltnaturerbe Thung Yai

Reiner Buergin

Summary

Biological diversity as well as cultural diversity are prominent concepts in the dis-
courses on environmentalism, development, indigenous rights and globalization.
Since the late 1980s, interrelations between biological and cultural diversity came
increasingly into the focus of academic, political, and economic interests and dis-
courses.

This paper first reviews very broadly the development of the conceptualization of
such interrelations in different discourses, and points to a specific type of conflicts
labeled ,conflicts about biocultural diversity“ as a common empirical core issue of
these discourses.

As an example for such conflicts, the case of Karen ethnic minority groups in the
Thung Yai Naresuan Wildlife Sanctuary and World Heritage Site in Thailand is ana-
lyzed, based on extensive field research. Focusing on interdependent changes on
the local, national, and international level over the last century in the context of mod-
ernization processes in Thailand, the paper identifies major re-framings of the conflict
related to the development and expansion of modernity.

Conclusions refer to the argument on the Karen communities in Thung Yai and the
status of the sanctuary, the community forests debate, and the problem of ,hill tribes*
in Thailand. Referring to ongoing disputes about ,modernity“ and ,cultural diversity*,
the paper finally argues for a particularistic conceptualization of modernity and advo-
cates an alterity-oriented concept of cultural diversity in the context of a self-reflexive
culture of modernity.

Manuscript received on 2009-03-26, accepted on 2009-10-12
Keywords: Thailand, Thung Yai, biological diversity, cultural diversity, Karen,
ethnic minority, modernity

1 Kulturelle Vielfalt und Biodiversititsschutz

Biodiversitdt und kulturelle Vielfalt sind zentrale Konzepte in den Diskursen um die
Bestimmung und Regulierung der globalen Umwelt- und Entwicklungskrise. Der
Schutz biologischer Vielfalt gilt als Voraussetzung eines nachhaltigen Mensch-
Umwelt-Verhéltnisses, wahrend kulturelle Vielfalt als wichtiger Aspekt der Koexis-
tenz und umweltvertraglichen Entwicklung menschlicher Gemeinschaften konzipiert
wird. Seit den spéten 1980er-Jahren werden vermehrt auch Zusammenhénge zwischen
biologischer und kultureller Vielfalt diskutiert, fiir die der Begriff ,,biocultural diversi-



10 Reiner Buergin

ty* gebraucht wird."! Die neue Aufmerksamkeit fiir Zusammenhinge zwischen biolo-
gischer und kultureller Diversitéit entwickelte sich vor allem in drei vielfach iiberlap-
penden Diskurs- und Problemfeldern: in den Auseinandersetzungen um Rechte ,,indi-
gener* Gruppierungen auf Selbstbestimmung und lokale Ressourcen; in den Debatten
iiber die Modernisierung und nachhaltige Entwicklung ,,nicht-moderner” Bevdlke-
rungsgruppen in Entwicklungsldndern; sowie im Rahmen der Konzeptualisierung und
Umsetzung globaler Strategien des Natur- und Biodiversitdtsschutzes. Die Problematik
heterogener oder fehlender Bestimmungen insbesondere des Konzepts ,kulturelle
Diversitét” wird in diesen Debatten héufig ausgeklammert. Dartiber hinaus sind Kon-
zepte kultureller Differenz und Diversitét in hohem Malle abhédngig von Auseinander-
setzungen um ,,moderne* Identititen und Selbstbestimmungen.

Kontroversen um das Verstandnis , kultureller Diversitit* priagten bereits die Debat-
ten um die ,,abendlandischen Wurzeln*“ der Menschenrechte zwischen universalisti-
schen und relativistischen Positionen und spielen auch in den Auseinandersetzungen
um spezifische Rechtsanspriiche indigener Minderheiten eine Rolle.? Diese griinde-
ten im Zusammenhang der UN Umweltkonferenz in Stockholm 1972 erstmals inter-
national agierende Organisationen,’ die zunehmend Aufmerksamkeit fanden bis hin
zur Verabschiedung der ,,UN Declaration on the Rights of Indigenous Peoples*
2007. Trotzdem bleibt der Indigenitits-Begriff umstritten und der Status dieser Min-
derheiten in den meisten Lindern prekir.” Die Kontroversen konzentrieren sich auf
die Vereinbarkeit universeller Menschenrechte mit partikularen Rechtsanspriichen
indigener und kultureller Minderheiten, die Begriindung und Durchsetzung von
Anspriichen dieser Minderheiten auf lokale Ressourcen, Selbstbestimmung und
Autonomie sowie Konzeptionen eines spezifischen, ,,nachhaltigeren” Umweltver-
héltnisses indigener Gruppen.

Gleichzeitig wurde ,kulturelle Diversitit“ auch im Kontext des Modernisierungs-
und Entwicklungsdiskurses problematisiert. Umsetzungsprobleme der Modernisie-
rungsstrategien fiir Entwicklungslénder fithrten hier in den 1970er-Jahren zu einer
neuen Aufmerksamkeit fiir kulturelle Differenz auf nationaler und lokaler Ebene,
deren Vernachldssigung vielfach fiir unbefriedigende Ergebnisse der Entwicklungs-
ansitze verantwortlich gemacht wurden. Als kulturspezifische, ,,vormoderne* Orga-
nisationsformen und Wissensbestinde wurde diese Diversitit zundchst primir in
ihrer Relevanz fiir Modernisierungsprozesse analysiert und instrumentalisiert. Deren
Eigenwert und Potential hinsichtlich alternativer oder nachhaltiger Entwicklungs-

Z.B. Maffi 2001; Cocks 2006. Dieser Begrift ,,biocultural diversity* deckt sich nicht mit dem Begriff
biocultural®“, der seit den 1970er-Jahren vor allem in der medizinischen Anthropologie auf Zusam-
menhénge zwischen physischen und kulturellen Merkmalen humaner Gruppen verweist.

Z.B. Heinz 1991; Schmale 1993; Heintze 1994.

Z.B. Minde 1996; Niezen 2003.

UN 2007.

Z.B. Jentoft et al. 2003.

[N NI N



Konflikte um biokulturelle Diversitét in Thailand 11

wege fand erst seit den 1980er-Jahren groBere Aufmerksamkeit.® Zur Debatte steht
in diesen Auseinandersetzungen insbesondere, inwieweit kulturelle Differenzen
unterschiedliche Wege in die Moderne oder alternative Entwicklungsmdglichkeiten
begriinden, sowie der epistemologische Status lokaler Wissensbestinde und deren
Bedeutung fiir Strategien nachhaltiger Entwicklung.’

Neben der Indigenen- und Entwicklungsdebatte richtete sich auch in der Natur-
schutzdebatte die Aufmerksamkeit seit den 1980er-Jahren vermehrt auf Aspekte
kultureller Differenz und Vielfalt. Zahlreiche Projekte, die auf die Mobilisierung
lokaler Bevolkerungsgruppen und ihres Wissens fiir den Naturschutz in Entwick-
lungsldndern zielen, sowie eine Umorientierung der internationalen Naturschutzde-
batte, von ,.fortress conservation“- zu Ko-Management-Ansétzen, sind Ausdruck
dieses Wandels.® Dieser ging mit einer Aufwertung indigener Gruppen und ihres
kulturspezifischen Wissens einher,” bleibt aber hochst umstritten.'® Kontrovers dis-
kutiert wird hier, ob kulturelle Differenz oder ,,Indigenitét* tatséchlich ,,nachhaltige-
re* Umweltverhéltnisse begriinden, deren Verdnderungen im Zuge der Modernisie-
rung sowie ihre Relevanz fiir den Biodiversititsschutz.

Die Diskussion konkreter Zusammenhénge zwischen biologischer und kultureller
Diversitit reicht in die 1970er-Jahre zuriick, erlangte aber erst seit Ende der 1980er-
Jahre groBere Bedeutung, nicht zuletzt aufgrund zweier politischer GroBereignisse
des globalen Umwelt- und Entwicklungsdiskurses: Zum Einen fiihrte der Brundtland
Report'' und die Uberbriickung des Konflikts zwischen Modernisierung und Um-
weltschutz durch das Konzept Nachhaltige Entwicklung zu einer starkeren Verkniip-
fung der Debatten um Naturschutz, Entwicklung und soziale Gerechtigkeit, zum
Anderen erfuhr diese Verkniipfung in der Konferenz zu Umwelt und Entwicklung
1992 in Rio und der Konvention iiber die biologische Diversitit,'> die explizit auf
Zusammenhdnge zwischen biologischer und kultureller Diversitit verweist, eine
weit reichende internationale Politisierung und Institutionalisierung.

Vor diesem Hintergrund wurden ,,indigene”, ,traditionale* oder ,,lokale* Bevolke-
rungsgruppen immer weniger als Naturschutz gefdhrdende und modernisierungsbe-
diirftige Problemfaktoren wahrgenommen, sondern als Hoffnungstrdger und Partner
fiir den Biodiversitétsschutz. Aus globaler Perspektive wird aulerdem ein empirischer
Zusammenhang zwischen Gebieten grofler sprachlicher Vielfalt und verbliebenen
Zentren hoher Biodiversitit (,,biodiversity hotspots®) festgestellt,'"* weshalb der Schutz

Z.B. Williams/Baines 1988; Berkes 1989.

Z.B. Honerla/Schroder 1995; Briggs/Sharp 2004.

Z.B. Borgerhoff Mulder/Coppolillo 2005.

Z.B. McNeely/Pitt 1985; Oldfield/Alcorn 1991.

Z.B. Buege 1996; Vermeulen/Sheil 2007.

Brundtland 1987. Er benutzt das Bild der ,,Indigenen in Harmonie mit der Natur®, verweist auf Zusam-
menhénge von Modernisierung und Kulturzerstorung und pladiert fiir den Schutz indigener Rechte.
UNCED 1992.

Z.B. Oviedo et al. 2000; Loh/Harmon 2005.



12 Reiner Buergin

kultureller Diversitdt von inter- und transnational agierenden Umweltschutzverbénden
zunechmend als Strategie fiir den globalen Biodiversititsschutz propagiert wird, "
wiahrend gleichzeitig der mit dem Riickgang biologischer Diversitéit einhergehende
Verlust kultureller bzw. sprachlicher Vielfalt thematisiert wird."> Okonomische Inte-
ressen richten sich insbesondere auf die Bioprospektion genetischer Ressourcen in
Lebensraumen indigener Gruppen unter Verwendung lokalen Wissens'® sowie auf die
Attraktivitit von Gebieten hoher biologischer und kultureller Diversitiit fiir den Oko-
und Ethnotourismus.'” Dariiber hinaus wird der Biodiversititsschutz im Zusammen-
hang lokaler Ressourcenkontrolle, Identititsstarkung und Selbstbestimmung als loka-
listische Gegenposition zu globalen neoliberalen Okonomisierungstendenzen und
Strategien globalistischen Ressourcenmanagements entworfen.'®

Eine gemeinsame Kernproblematik dieser diversen Diskurse um Zusammenhidnge
zwischen biologischer und kultureller Diversitdt bezieht sich auf das Verhiltnis
moderner sozialer Gruppierungen und ihrer Naturschutzinteressen zu ,,nicht-
modernen®, kulturell differenten Gruppen sowie auf die Problematik der Entwick-
lung moderner und nicht-moderner Gruppierungen im Kontext einer globalen 6ko-
logischen Krise. Diese Problematik kommt in einer spezifischen Form von Konflik-
ten um Biodiversitdtsschutz und kulturelle Differenz zum Ausdruck, die sich als
,,Konflikte um biokulturelle Diversitit* bezeichnen lassen.

Diese Konflikte, so ein zentrales Argument dieses Artikels, représentieren eine his-
torisch spezifische Auspridgung von Konflikten an der Peripherie sich ausbreitender
moderner Gesellschaften. Wihrend ,,Zusammenstéf3e” zwischen modernen und
nicht-modernen sozialen Gruppierungen im Zuge der Expansion der Moderne eine
lange Geschichte haben, erhalten Konflikte um biokulturelle Diversitdt ihre spezifi-
sche Ausprdgung im Kontext moderner Diskurse, die gleichzeitig die Bewahrung
natiirlicher und kultureller Diversitit propagieren und mit einer ,,Okologisierung*
der natiirlichen und sozialen Peripherie der Moderne einhergehen. Die Auseinander-
setzungen, die in diesen Konflikten ausgetragen und verhandelt werden, beziehen
sich sowohl auf natiirliche, soziale und kognitive Ressourcen als auch auf kulturelle
Differenz, Identitit und Anerkennung. Fiir nicht-moderne Bevolkerungsgruppen
ergeben sich in diesem Zusammenhang nicht nur neue Einschrinkungen und Bedro-
hungen, sondern auch neue Chancen und Handlungsmdglichkeiten.

In Konflikten um biokulturelle Diversitdt hingen die Chancen nicht-moderner Be-
volkerungsgruppen, Anspriiche auf lokale Ressourcen und differente Identitéten
durchzusetzen, nicht zuletzt vom Selbstverstdndnis moderner Bevolkerungsgruppen
und ihren Vorstellungen von ,kultureller Diversitit ab. Konzeptualisierungen des

Z.B. Posey/UNEP 1999; IUCN/WCPA 2003.
Z.B. Harmon 1996; Whaley 2003.

Z.B. Stepp et al. 2002.

Z.B. Kreib/Ulbrich 1997.

Z.B. Peet/Watts 1996; Hines 2000.



Konflikte um biokulturelle Diversitét in Thailand 13

»Anderen, der Rander und Grenzen ,,der Moderne® sind heterogen und haben sich
im Laufe ihrer Geschichte vielfach gewandelt. Wahrend z.B. in den Modernisie-
rungstheorien kulturelle Differenz und Diversitdt primdr mit Vorstellungen von
sozialen Gruppierungen ,,auflerhalb”, ,unter und ,,vor“ der Moderne verbunden
waren, wird kulturelle Diversitdt in den jlingeren Globalisierungs-Diskursen meist
als ein mehr oder weniger ,,internes” Phanomen der Moderne konzipiert, sei es als
Problematik, Herausforderung oder konstitutives Element der Moderne.

Der vorliegende Artikel stellt sowohl ,,exklusiv-partikularistische als auch ,,inklu-
siv-universalistische* Selbst-Konzeptualisierungen der Moderne in Frage. Im Rah-
men eines induktiven Ansatzes pladiert er fiir ein partikularistisches, aber alterititso-
rientiertes modernes Selbstverstindnis. Vor dem Hintergrund eines wachsenden
Bewusstseins fiir die Bedeutung und Gefahrdung von Vielfalt erscheinen als Vor-
aussetzung fiir deren Erhalt und Forderung Konzeptualisierungen kultureller Diver-
sitdt erforderlich, die eine Reflektion der Beziehungen zwischen einer spezifischen
,»Kultur der Moderne* und diversen nicht-modernen sozialen Gruppierungen ermog-
lichen.

Zur Begriindung dieser Thesen wird im Folgenden ein Konflikt um biokulturelle
Diversitit in Thailand und dessen Wandlungen analysiert.'’ Im Mittelpunkt stehen
,hicht-moderne” Gemeinschaften der ethnischen Minderheit der Karen im Thung
Yai Naresuan Wildlife Sanctuary und Weltnaturerbe. In einem ersten Teil wird zu-
néchst der nationale und internationale Kontext des Konfliktfalls skizziert, der vor
allem durch die Entwaldungs- und Naturschutz-Problematik (2.1) sowie Zusam-
menhéinge zwischen der Schutzgebietspolitik und dem Status ethnischer Minderhei-
ten in Thailand geprigt wird (2.2). In einem zweiten Teil konzentriert sich der Arti-
kel dann, nach kurzer Einfiihrung in Geschichte und Selbstverstindnis der Karen in
Thung Yai (3.1), auf interne Transformationen und Anpassungen der ,traditionalen®
Gemeinschaften in Reaktion auf Herausforderungen und Wandlungen ihrer moder-
nen sozialen Umwelt. Diese betreffen sowohl die soziokulturelle Organisation der
Gemeinschaften (3.2), ihr politisches System sowie die Tradierung von Werten und
Lebensweisen (3.3), als auch ihr Landnutzungssystem und ihre Subsistenzgrundlage
(3.4), und fiihrten zu unterschiedlichen Strategien der Anpassung und des Wider-
stands (3.5). Ein abschlieBender Teil reflektiert die aktuelle Situation der Karen-
Gemeinschaften in Thung Yai im Kontext nationaler und internationaler Diskurse
um Naturschutz und Minderheitenrechte (4.1) und verortet den Konfliktfall im gro-
eren Zusammenhang der Expansion moderner Gesellschaften mit Blick auf Anfor-
derungen fiir neue Konzeptualisierungen ,.kultureller Diversitét® (4.2).

° Das der historischen und empirischen Analyse zugrunde liegende umfangreiche Datenmaterial ist in

Buergin 2002 und 2004 ver6ffentlicht.



14 Reiner Buergin

Abb.1:  World Heritage Site Thung Yai Naresuan

Thailand World Heritage Site Thung Yai Naresuan - Huai Kha Khaeng
Western Forest ” W
Myanma Complex / . A
@ |
Moulmein f ) 0 5 10 Kiometers
/ ; =
( / s
\ ¢ \
detailed \ %
map T -8
{ ~
¥ R
Tavoy X
EE”QK’”‘EE Thung Yai Naresuan
Wildlife Sanctuary
Y. N Huai Kha Khaeng
1é Y S, T Wildlife Sanctuary
T o o % N
J O i )
W i S
' i -
\ @ A L
Y
&
A JAY
O
Y\
.,\\‘ ".: A \\
4 '\\ ! -
.\ 5 \
\ A B K ~ T
I .t \
= State Boundary ® sangklaburi, District Capital B Mining Activity Water Reservoir
—-—  Province Boundary ® Karen Village —— Permanent Road Major River
—— Sanctuary Boundary A RFD Station e Dry Season Road CAD: R. Buergin 2003
(ArcinfolArcView)

2 Nationaler und internationaler Kontext

21 Entwaldung, Naturschutz und Gemeindewalder in Thailand

Bemiihungen zum Schutz von biologischer Diversitdt richten sich in Thailand bis
heute primér auf den Erhalt von ,,Natur” in staatlich kontrollierten Schutzgebieten.
Wie in vielen Landern wurzeln moderne Naturschutz-Vorstellungen auch hier in
Jagd-Interessen, dsthetisch-rekreativen Bediirfnissen stddtischer Eliten und Prozes-
sen nationaler Identititsbildung.®® In Anlehnung an internationale Naturschutz-
Konzeptionen, die von einem Gegensatz von Mensch und Natur ausgingen, wurden
in den 1960er-Jahren die gesetzlichen Grundlagen fiir die Ausweisung von Schutz-
gebieten geschaffen, die zundchst aber nur langsam voranschritt. Zustiandig fiir diese
Gebiete wurde das Royal Forest Department (RFD), das 1896 im Zuge der Territori-

Vandergeest 1996.



Konflikte um biokulturelle Diversitét in Thailand 15

alisierung und Modernisierung des Siamesischen Staates eingerichtet worden war,
um der sich gerade etablierenden Zentralgewalt in Bangkok die lukrativen Profite
aus den Konzessionsvergaben in den Teakwéldern des Nordens zu sichern und die
Dominanz Bangkoks iiber den lokalen Adel zu festigen. Bis in die 1950er-Jahre
blieben die Konzessionsvergabe und die Besteuerung einzelner, kommerziell ge-
nutzter Waldprodukte die primiren Aufgabengebiete des RFD. Die Waldnutzung
durch lokale Bevolkerungsgruppen wurde zunéchst kaum eingeschrénkt. Eine effek-
tive Kontrolle der formal dem RFD unterstellten Gebiete — zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts etwa 75% der Landesfliche — war weder mdglich noch interessant. Dies
dnderte sich erst ab den 1950er-Jahren im Zuge einer internationalen und nationalen
Neubestimmung der tropischen Wilder, die nun wichtige Ressourcen fiir die Holz-
versorgung der Industrieldnder sowie fiir die nationale und globale Entwicklung im
Rahmen der Modernisierung der Entwicklungsldander wurden. In Thailand wurden
nun umfangreiche Langzeitkonzessionen vergeben, die Ausweisung von Forstreser-
ven vorangetrieben und die Waldnutzung durch die lokale Bevolkerung einge-
schrénkt. *'

Waldrodungen hatten sich in Thailand bis weit ins 19. Jahrhundert hinein primér auf
die Reisanbaufldchen der Ebenen und Becken beschriankt. In den Berggebieten des
Nordens und Westens wurde, flichenmifig unbedeutend, Schwendbau®® zur Sub-
sistenzsicherung durch verschiedene ethnische Minderheiten und vereinzelte Tai-
Gruppen® betrieben. Erst gegen Ende der 1950er-Jahre setzte mit der staatlichen
Propagierung des Cash-Crop-Anbaus fiir den Export und der Ausdehnung der An-
baufldchen zur Ertragssteigerung ein rasanter Entwaldungsprozess ein, gefordert und
gefordert von internationalen Entwicklungsorganisationen und Kreditgebern. Der
grofflichige Anbau von Eukalyptusplantagen begann 1978 und eréffnete lukrative
Geschifte fir RFD-Beamte und ihre Geschaftspartner aus der Privatwirtschaft. Nach
offiziellen Angaben nahm die Waldfldche von etwa 60% im Jahr 1953 auf ca. 25%
der Landesfliche Ende der 1990er-Jahre ab. Schitzungen iiber tatsdchliche Waldfla-
chen bewegten sich zwischen 10% und 20%.>* Unter 6ffentlichem Druck musste die
Regierung 1989 einen ,,Logging Ban® verabschieden, der zumindest den legalen
Holzeinschlag weitgehend stoppte.

21

2 Fir eine komplexe Analyse der Entwaldungsprozesse und Forstpolitik siehe Buergin 2002.

Eine Form der Feldwechselwirtschaft, bei der die Vorbereitung und Diingung der i.d.R. kleinflachi-
gen Felder durch Brandrodung erfolgt.

Der Begriff ,, Tai bezieht sich auf ethnische und sprachliche Kategorisierungen, wihrend der Begriff
,,Thai““ auf nationalstaatliche Kontexte verweist.

Die ,,Interpretationsoffenheit der Daten zur Entwaldung wird auch in der Forststatistik des RFD
deutlich, der zufolge die Gesamtwaldfliche von ca. 25% im Jahr 1998 auf 32% im Jahr 2000 ange-
wachsen ist (Graphik 2).

23

24



16 Reiner Buergin

Abb. 2: Entwaldung, Forestreserven, Konzessions- und Schutzgebiete in

Thailand
Entwaldung, Forestreserven, Konzessions- und Schutzgebiete in Thailand
0% (1950-2004 in % der Landfléche von 513.115 km?)
60% LI
50%
40% |— e .
30% +— —
geplant,
2% Zeitskala
offen
10%
0% ; . .—o-J o R ‘ ; : L
1950 1955 1960 1965 1870 1975 1980 1985 1990 1995 2000 2004 Geplant
O Waldgebiete B Schutzgebiete B Forstreserven 0O Konzessionsgebiete
Quellen: Buergin 2002, Royal Forest Department 2007

Parallel zur Ausdehnung der Forstreserven und Schutzgebiete hatte der Entwal-
dungsprozess im Zusammenhang der 6konomischen Entwicklung und des Bevolke-
rungswachstums dazu gefiihrt, dass Mitte der 1980er-Jahre die als Forstreserven
ausgewiesenen Flachen die tatsdchliche Waldfliche weit iibertrafen. Etwa ein Drittel
dieser Forstreserven wurde landwirtschaftlich genutzt und von etwa 10 Millionen
Menschen oder einem Fiinftel der Gesamtbevdlkerung ,,illegal® besiedelt. Die Aus-
weisung der Forstreserven und Schutzgebiete war oft ohne Riicksicht auf bereits
bestehende Siedlungen und Nutzungen erfolgt. Gleichzeitig war die Ausdehnung der
Cash-Crop-Anbaufldchen i.d.R. auf Kosten des Waldes gegangen. Versuche des
RFD, diese Problematik durch Umsiedlungen und Eukalyptus-Aufforstungen zu
l6sen, fiihrten zunehmend zu Konflikten mit lokalen Bevolkerungsgruppen.

In den 1980er-Jahre organisierte sich der Widerstand gegen die staatliche Forstpoli-
tik und die Ausbeutung lokaler Ressourcen durch Industrie, Militdr und Politiker
und wurde zu einer treibenden Kraft im Demokratisierungsprozess des Landes.”
Gruppen der Bauernbewegung, sozial engagierte Akademikerlnnen und PublizistIn-
nen sowie ,,hellgriine* NGOs stellten der gescheiterten staatlichen Waldschutzpoli-

Buergin/Kessler 1999.



Konflikte um biokulturelle Diversitét in Thailand 17

tik und der fragwiirdigen Aufforstungspolitik durch die Privatwirtschaft das Konzept
der ,,Gemeindewélder (pa tschum tschon) entgegen. Deren Schutz und die Auffors-
tung degradierter Flachen soll weitgehend der lokalen Bevolkerung iibertragen wer-
den, die auf intakte Lebensrdume und die nachhaltige Nutzung ihrer Wélder ange-
wiesen ist. Eine Allianz aus RFD, Militér, ,,gro8bduerlichen Biirgerinitiativen so-
wie ,,dunkelgriinen* NGOs und Akademikern ging dagegen von der Unvereinbarkeit
von Wald und Mensch aus und forderte die Entfernung menschlicher Siedlungen
und Nutzungen aus Wald- und Schutzgebieten. Die heftigen Auseinandersetzungen
um soziale Gerechtigkeit, Ressourcenkontrolle, Landrechte und Demokratisierung
konzentrierten sich nicht zuletzt auf die Durchsetzung eines Gemeindewaldgesetzes.

Diese Kontroversen um den ,,Community Forest Bill“ begannen Ende der 1980er-
Jahre und fanden wahrend der 1990er-Jahre in diversen umkampften Gesetzentwiir-
fen ihren Ausdruck.?® Im Mirz 2000 gelangte schlieBlich ein so genannter ,,people®s
draft* ins Parlament und wurde im Oktober 2001 verabschiedet.”’ Im Senat traf er
auf grofle Vorbehalte und wurde im Mérz 2002 nur mit bedeutenden Verdnderungen
angenommen, was Kritik auf nationaler und internationaler Ebene auslste. Im De-
zember 2007 verabschiedete die nach dem Militdrputsch von 2006 eingerichtete
»National Legislative Assembly* kurz vor ihrer Auflosung den Gesetzentwurf, des-
sen Fertigstellung aber immer noch aussteht. Insbesondere die Problematik der Ge-
meinschaften und Gemeindewailder in und am Rande von Schutzgebieten bleibt auch
in dieser letzten Version ungeldst und stark umstritten.*®

2.2 Schutzgebiete und ,,Hill Tribes*

Das zu Beginn der 1990er-Jahre konzipierte Schutzgebietskonzept oder ,,Protected
Area System* (PAS) des RFD ist auch als Antwort auf die Herausforderung durch
den Gemeindewald-Ansatz zu verstehen. Aufbauend auf Zonierungs-Konzeptionen
aus den USA sollen 28% der Landesflidche unter Schutz gestellt und menschliche
Siedlung und Nutzung dort moglichst ausgeschlossen werden. Vor dem Hintergrund
zunehmender offentlicher Kritik der Waldschutzkompetenz des RFD durch natur-
schutz-sensible und politisch einflussreiche urbane Mittelschichten und Eliten sowie
angesichts des breiten Widerstands lédndlicher Bevolkerungsgruppen in den Forstre-
serven erdffnet die Konzentration auf das PAS der Forstbehérde die Aussicht, die
Kontrolle iiber groBe Gebiete und ihre ,,Forests-without-People“-Ideologie aufrecht
erhalten zu konnen.

Diese Chance liegt nicht zuletzt darin begriindet, dass in den fiir das PAS vorgesehe-
nen Gebieten mehrheitlich Menschen leben, die den sog. ,,Hill Tribes™ mit einem

26
27

Brenner et al. 1999.
Im September 1999 hatten NGOs, Studenten- und Bauernorganisationen die erforderlichen 50.000
Unterschriften fiir den gemeinsam ausgehandelten ,,peoples draft” gesammelt.

2 Z.B. Weatherby/Somying 2007.



18 Reiner Buergin

hochst prekéren Status zugerechnet werden. Im Zuge der Ausbreitung staatlicher Insti-
tutionen auf die peripheren Berg- und Waldgebiete seit den 1950er-Jahren zur Kon-
trolle dieser Gebiete und deren Ressourcen diente der Begriff ,,Hill Tribes* oder chao
khao der Kategorisierung der diversen dort lebenden ethnischen Minderheiten. Im
Kontext der internationalen Achtung des Schwendbaus und des Opiumanbaus sowie
aufgrund der Verwicklung eines kleinen Teils dieser Minderheiten in die kommunisti-
schen Aufstinde der 1960er-Jahre wurde der Begriff ,,Hill Tribes” mit einem negati-
ven Stereotyp der waldzerstérenden, opiumanbauenden, riickstdndigen Nicht-Thai und
kommunistischen Unruhestifter assoziiert und auf alle diese Gruppen iibertragen. Die
auf sie gerichtete staatliche Politik war in den 1960er und 1970er-Jahren primér an der
Bekdmpfung kommunistischer Einfliisse und des Opiumanbaus interessiert. Erst in
den 1980er-Jahren riickte die Waldschutzproblematik in den Vordergrund. Das negati-
ve Stereotyp ist bis heute weit verbreitet und wurde, unter Riickgriff auf nationalisti-
sche und ethnizistische Ressentiments, auch in den Auseinandersetzungen um die
Schutzgebietspolitik und Ressourcenkonflikten der 1990er-Jahre von zivilgesellschaft-
lichen und staatlichen Akteuren instrumentalisiert.”’

Im Kontext der internationalen Debatte um indigenes okologisches Wissen und
lokale Selbstbestimmung wurde dieses negative Hill-Tribe-Stereotyp aber auch in
Thailand in Frage gestellt und seit den 1990er-Jahren gewann ein alternatives Bild
der ethnischen Minderheiten als ,,benign environmentalists an Bedeutung. Als
Vorlage dient hier insbesondere die ethnische Minderheit der Karen mit ihrem sub-
sistenzorientierten zyklischen Schwendbausystem. Wie in den internationalen Dis-
kursen ist dieses Gegenmodell nicht-moderner, umweltschonender lokaler Gemein-
schaften auch in Thailand umstritten; ihm wird problematische Generalisierung,
historische Hinfalligkeit oder politische Instrumentalisierung vorgeworfen.*

3 Die Karen in Thung Yai: Anpassung und Widerstand

3.1 Geschichte und Selbstverstandnis der Karen in Thung Yai

Die Karen-Gemeinschaften in Thung Yai, die im Zentrum dieses Artikels stehen,
sind in hohem Mafle von den oben skizzierten globalen und nationalen Entwicklun-
gen betroffen. Thre Mdoglichkeiten, diese sozialen Umwelten mitzugestalten, sind
dagegen &duBlerst gering. Thr Verhiltnis zu Thung Yai, ihrer Heimat, ist ein grund-
sdtzlich anderes als das der externen Akteure. Karen siedeln seit mindestens 200
Jahren in dem Gebiet norddstlich des Drei-Pagoden-Passes, das zum Schutzgebiet
erklart wurde. Sie waren in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts aufgrund religi-
oser und politischer Verfolgung in Burma dorthin gekommen und hatten formell

? Buergin/Kessler 2000, Pinkaew 2000.
Zur Problematik der Stereotypisierungen siche z.B. Walker 2001; Buergin 2003a; Pinkaew 2003;
Yos 2004.



Konflikte um biokulturelle Diversitét in Thailand 19

Siedlungsrechte erhalten. Als das fiir die Grenzsicherung Siams wichtige Gebiet um
1830 herum vom Siamesischen Herrscher Rama III zum muang oder , Fiirstentum®
aufgewertet wurde, erhielt der in Thung Yai lebende Karen-Fiihrer den Siamesi-
schen Adelstitel Phra Si Suwannakhiri. In der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts
war dieses Karen-Fiirstentum von erheblicher Bedeutung fiir die Siamesischen Ko-
nige in ihren Verhandlungen mit der britischen Kolonialmacht in Burma {iber den
Verlauf der westlichen Staatsgrenze.’' Im Zuge der Modernisierung der Verwal-
tungsstruktur, des um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert entstehenden territo-
rialen Nationalstaates, gerieten die Karen in Thung Yai ins Abseits staatlicher Auf-
merksamkeit, wo sie erst in den 1960er-Jahren als ,,Hill Tribes* wieder auftauchten.

Die ,,grole Savanne“ im Zentrum des Gebiets, von der sich der Thai-Name thung
yai ableitet, bezeichnen die Karen als pia aethala aethae, was sich mit ,,Ort der
wissenden Weisen“ libersetzen ldsst. Der Begriff verweist auf die Savanne als Medi-
tationsort der aethae, ,,Asketen* mit besonderer Bedeutung fiir die Geschichte und
Identitit der Karen in Thung Yai.** Das spezifische Verhaltnis der Karen zu ihrer
Heimat kommt auch in ihrem Selbstverstindnis und ihrer Lebensweise zum Aus-
druck. Sie sehen sich selbst als Menschen, die im und vom Wald leben, als Teil
einer komplexen Lebensgemeinschaft und abhingig von den anderen Wesen und
Kriften dieser Gemeinschaft. Die Karen sind davon iiberzeugt, dass ihr Uberleben
im Wald von der Beachtung der Regeln und Zeichen dieser lebendigen, ,,materiel-
len* und ,,spirituellen” Umwelt abhingt. Diese Regeln beziehen sich sowohl auf die
Ordnung der Verhiltnisse zwischen den Menschen, als auch auf das Verhéltnis zu
ihrer Umwelt und deren Nutzung. Dariiber hinaus muss vor allem das Verhiltnis zu
den spirituellen ,,Hiitern™ oder ,,Herren* dieser Lebensgemeinschaft gepflegt wer-
den, deren Erlaubnis fiir die Besiedlung und Nutzung des Landes erforderlich ist. In
diesen Regeln und Normen ebenso wie in der alltdglichen Praxis der Sicherung des
Lebensbedarfs, die von Generation zu Generation weitergegeben, aber auch ange-
passt werden, spiegelt sich ein reiches spezifisches Wissen iiber die Lebenswelt der
Karen in Thung Yai. Aus einer ,,modernen“ Perspektive heraus lassen sich viele
dieser Regeln und Praktiken als Ausdruck ,,6kologischen Wissens® deuten.

3.2 Nationale Interessen an peripheren Ressourcen und lokaler
Wandel

Bis weit in die zweite Halfte des 20. Jahrhunderts hinein konnten die Karen ihren
Lebensraum Thung Yai weitgehend autonom nutzen und gestalten. Erst im Zusam-
menhang der Ausdehnung staatlicher Interessen und Institutionen auf die peripheren
Landesteile begann sich das zu dndern. In den 1960er-Jahren wurden zunéchst Stati-

31" Thongchai 1994.

Der Karen-Begriff aethae wird i.d.R. mit dem Thai-Begriff rysi tbersetzt, der u.a. auf vor-
buddhistische Einsiedler im Mon-Konigreich Haripunjaya verweisen soll (siche Turton 2000:26).



20 Reiner Buergin

onen der Border Patrol Police, einer paramilitdrischen Grenzschutztruppe in Thung
Yai eingerichtet. Es folgten seit den 1980er-Jahren Aktivitdten staatlicher Entwick-
lungsinstitutionen sowie die Einrichtung von RFD- und Militér-Stationen. Die Aus-
wirkungen auf die Karen-Gemeinschaften waren erheblich und bezogen sich zu-
néchst vor allem auf deren soziokulturelle und politische Organisation.

Die meisten religiésen Vorstellungen und rituellen Praktiken der Karen spiegeln in
Stidostasien weit verbreitete Formen wider. Als Karen-spezifisch gilt dagegen ihr
Ahnenkult,*® der auch von den Karen in Thung Yai als urspriingliche Kultform ver-
standen wird. Bis iiber die Mitte des 20. Jahrhunderts hinaus war die dominierende
Form des Ahnenkults in Thung Yai ong chre, was sich als ,,Essen mit den Ahnen*
iibersetzen ldsst. Die Kultgruppe ist matrilinear definiert, rituelles Oberhaupt ist
i.d.R. die jeweils dlteste Frau der Gruppe, unter bestimmten Umsténden konnen aber
auch Minner Zeremonien leiten. Die Durchfiihrung von ong chre stellt hohe Anfor-
derungen an die Lebensfiihrung der Familie und das soziale Umfeld. Mitglieder von
ong chre Haushalten diirfen kein Gefliigel und keine Schweine halten, weder Alko-
hol noch Opium oder Marihuana konsumieren. Die Zeremonie muss in einem nach
traditionellen Konstruktionsvorschriften errichteten Haus stattfinden. Alle Grup-
penmitglieder miissen bei der Zeremonie anwesend sein, die u.U. bei kleinsten Feh-
lern wiederholt werden muss. Voraussetzung fiir ong chre ist dariiber hinaus die
»Reinheit des Dorfes und deren jéhrliche Wiederherstellung durch pia tawong
(,,Reinigung des Dorfes). Diese Zeremonie wird von der thei ku durchgefiihrt, ei-
nem Oberhaupt einer der matrilinearen Kultgruppen des Dorfes. Wie auf der Haus-
haltsebene hingt die Reinheit des Dorfes davon ab, dass keine Hithner und Schwei-
ne gehalten und keine Rauschmittel konsumiert werden. Auflerdem erfordert die
dreitidgige Dorfreinigungszeremonie den Ausschluss aller Nicht-Karen und die An-
wesenheit aller Dorfmitglieder fiir die Dauer der Zeremonie.

In Folge der permanenten Anwesenheit ethnischer Tai im Gebiet und in den Ddorfern
konnten diese Anforderungen kaum mehr gewihrleistet werden, so dass ong chre seit
den 1960er-Jahren zunehmend durch eine einfachere, in ihren Anforderungen weniger
strikte Form des Ahnenkults abgeldst wurde, ba pho (,,Blumen opfern) genannt. 1997
praktizierten noch ca. 17% aller Haushalte im Untersuchungsgebiet ong chre. Knapp
11% gaben an, keine Form des Ahnenkults auszuiiben. Etwa 73% praktizierten ba
pho. Die neue Form des Kults unterscheidet sich weniger durch die Bestimmung der
Kultgruppe, Anlass oder Ziel des Kults, als vielmehr durch die Art der Opfergaben,
den Aufwand der Zeremonie, die Lockerung der Anwesenheitspflicht fiir Gruppen-
mitglieder und weniger strikte Anforderungen an die Lebensfiihrung.

Der Ubergang von ong chre zu ba pho als vorherrschender Form des Ahnenkults

ging mit Verdnderungen der Dorforganisation einher. Solange ong chre dominierte,
erflillte die thei ku als Oberhaupt aller matrilinearen Kultgruppen wichtige soziale

33 Mischung 1984, zu verschiedenen Formen und Wandlungen des Ahnenkults siche Buergin 1992.



Konflikte um biokulturelle Diversitét in Thailand 21

und rituelle Funktionen fiir die Dorfgemeinschaft und war fiir das Verhiltnis zum
,Hiiter des Baumes* rukkhajue zustindig. Dieser residierte in einem Baum thei wa
plieng innerhalb des Dorfareals und vermittelte zwischen der Dorfgemeinschaft und
dem ,Hiiter des Waldes®, der fiir das gesamte Gebiet zustidndig war. Die thei ku
musste den ,,Hiiter des Baumes* {iber die Vorginge im Dorf und Pline der Dorfge-
meinschaft unterrichten. Dariiber hinaus musste sie iiber die Einhaltung der morali-
schen Normen im Dorf wachen und die jéhrliche Dorfreinigungszeremonie pia ta-
wong durchfiihren, die Voraussetzung war fiir die Existenz des Dorfes im Herr-
schaftsbereich des ,Hiiters des Waldes®. Die permanente Anwesenheit ethnischer
Tai in den Karen-Gemeinschaften machte die Ausiibung dieser Funktionen zuneh-
mend schwierig bis unmoglich, was zur Schwéchung der Institution der thei ku fiihr-
te, noch verstirkt durch den Ubergang von der matrilinearen ong chre zur stirker
haushaltszentrierten ba pho Form des Ahnenkults.

Im Zusammenhang dieser Verdnderungen wurde in den meisten Dorfern der Kult
des Dorfbaumes thei wa plieng und dessen Hiiter rukkhajue durch einen Dorfkult
priao abgelost.™* Dieser richtet sich an phu pha du (,sehr alter GroBvater®), einen
,Dorfschutzgeist™, der in einem ,,Geisterhaus“ peow innerhalb des Dorfes, i.d.R. in
der Nachbarschaft des buddhistischen Wats residiert. Zusténdig fiir die Vermittlung
zwischen Dorfgemeinschaft und Dorfschutzgeist ist weiterhin die thei ku, die phu
pha du tiber die Ereignisse im Dorf unterrichtet. Im Vergleich zum Kult des ,,Hiiters
des Baumes® zeichnet sich der Dorfkult priao durch den Bezug auf die Human-
Sphére mit der Referenz an einen ,,GroBvater, eine deutlich patrifokale Ausrichtung
sowie eine stirkere Bindung an Wat und Buddhismus aus, und steht damit den in
Thailand weit verbreiteten Dorfschutz-Kulten sehr viel niher.

3.3 Divergente politische Systeme und kulturelle Identititen

Im Zuge des Vordringens staatlicher Institutionen in das Gebiet und in die Karen-
Dorfer veranderte sich auch die Rolle des Phu Yai Ban, des Dorfvorstehers im staat-
lichen Verwaltungssystem. Solange die Welten der Karen und Tai weitgehend un-
abhéngig waren, fungierte er primér als Vertreter der Dorfgemeinschaft nach auflen
und Ansprechpartner staatlicher Institutionen. Im Rahmen der weitgehend autono-
men und egalitdren soziopolitischen Organisation der Dorfgemeinschaften hatte die
Institution zunéchst keine formale Bedeutung. Mit den zunehmenden Interessen des
Staatsapparats an den Gemeinschaften und deren Ressourcen wurden die Aufgaben
des Phu Yai Ban vielfaltiger und wuchsen die Erwartungen staatlicher Institutionen
an ihn. Gleichzeitig wurde er fiir die Dorfgemeinschaft und die einzelnen Haushalte
wichtiger, sei es in seiner Funktion als Vermittler zwischen externen und internen

3% Der Dorfkult priao zeigt Ahnlichkeiten mit einer Kultform, die Stern fiir die stirker assimilierten

Karen-Gemeinschaften westlich Sangklaburis als ,,Cult of the Local Lord* beschrieben hat. (Stern
1990).



22 Reiner Buergin

Interessen, aufgrund neuer Sanktions- und Machtbefugnisse oder aufgrund der Vor-
teile, die er vermitteln kann. Mit der wachsenden Bedeutung fiir staatliche Instituti-
onen und Karen wird seine Position in der Dorfgemeinschaft aber auch problemati-
scher. Beide Seiten erwarten Loyalitdt und Einsatz fiir oft kontrére Interessen.

Seine Situation wird noch dadurch erschwert, dass er in zwei sehr unterschiedlichen
politischen Systemen agieren und zwischen diesen vermitteln muss. Als Amtstriager
im staatlichen Verwaltungssystem ist er unteres Ausfilhrungsorgan stark hierarchi-
sierter Entscheidungs- und Befehlsstrukturen. Um diese Funktion erfiillen zu kon-
nen, muss er sich im egalitdren und konsensorientierten politischen System der
Dorfgemeinschaft angemessen verhalten und durchsetzen. Hier ist er aber nur eine
Stimme unter vielen, muss er seinen Standpunkt argumentativ begriinden, um einen
Konsensentscheid herbeizufiihren, und sich mit Loyalitdtsforderungen, Kontroll-
und Sanktionsmoglichkeiten der Gemeinschaft auseinandersetzen.

Die Einrichtung der Distriktverwaltung seit 1985 brachte weitere Verdnderungen
des politischen Systems. Mit dem Tambon Council gibt es erstmals eine politische
Institution oberhalb der Dorfebene, die iiberwiegend mit Karen besetzt ist und Ent-
scheidungen mit Auswirkungen auf alle Dorfer des Gebiets trifft. Dariiber hinaus
verfiigt er, im Vergleich zum gesamten monetédren Einkommen im Gebiet, iiber
erhebliche finanzielle Mittel. Die Sitzungen des Tambon Council finden auflerhalb
des Schutzgebiets in der Distrikthauptstadt statt, im Haus des Kamnan oder Distrikt-
vorstehers, und unterscheiden sich deutlich von den politischen Dorfversammlun-
gen. Im Gegensatz zum egalitdren und konsensorientierten Charakter der Dorfver-
sammlungen dominieren in den formelleren Sitzungen des Tambon Council der
Kamnan sowie Tai-Beamte, die den Sekretir des Councils stellen und diverse staat-
liche Institutionen vertreten. Den anwesenden Phu Yai Ban und Vertretern der Dorf-
gemeinschaften werden in den Sitzungen primér anstehende Termine, Projekte und
Wiinsche der Verwaltung mitgeteilt sowie Aufgaben libertragen. Die meisten Karen
nehmen das Tambon Council als externe Organisation wahr und beklagen, dass hier
die ,,modernisierungsorientierten Phu Yai Ban dominieren, die dort nicht ihre Inte-
ressen vertreten wiirden und Karen-Normen missachteten.

Die Ausbildung ihrer Kinder in Thai-Schulen erscheint den Karen noch problemati-
scher. Bis in die zweite Hilfte des 20. Jahrhunderts hinein erfolgte eine formale
Ausbildung in Thung Yai ausschlieBlich in den buddhistischen Klostern durch Ka-
ren-Monche. Die erste Thai-Schule wurde 1962 durch die Border Patrol Police ein-
gerichtet, die insbesondere auch fiir die Kontrolle und Assimilation der Hill-Tribe-
Gruppen eingesetzt wurde. Die meisten Karen in Thung Yai sehen in den Thai-
Schulen eines der grofiten Probleme hinsichtlich des Fortbestands ihrer Kultur und
Lebensweise, weil dort ihre traditionellen Werte, ihr Wissen und ihre Lebensweise
abgewertet und damit untergraben wiirden. Durch die Ganztagsschulen werden zu-
dem die Moglichkeiten der Kinder stark eingeschrinkt, im Kontext der eigenen



Konflikte um biokulturelle Diversitét in Thailand 23

Kultur Erfahrungen zu machen und zu lernen, und wird die Einfiihrung eines ergén-
zenden Unterrichts in der Karen-Sprache problematisch.

3.4 Naturschutz, Umsiedlungen und Zwangsmodernisierung

Die Etablierung staatlicher Institutionen in Thung Yai fithrte zunédchst primér zu sozia-
len, politischen und ideologischen Transformationen und Anpassungen der Karen.
Grundlegende Wandlungen ihrer 6konomischen Organisation setzten erst Ende der
1980er-Jahre ein und hiangen eng mit dem Status Thung Yais als Schutzgebiet zusam-
men. Nach der Einrichtung des Wildschutzgebiets 1974 zog Thung Yai 1987/88 erst-
mals internationale Aufmerksamkeit auf sich, und zwar in den Konflikten um den
Nam-Choan-Damm, der den grofBiten Teil des Schutzgebiets einschlieBlich der Karen-
Siedlungen iiberflutet hitte. Eine breite 6ffentliche Widerstandsbewegung konnte den
Damm verhindern und 1991 wurde der herausragende 6kologische Wert des Gebiets
durch die Erklarung zu einem Weltnaturerbe gewiirdigt. Zusammen mit dem benach-
barten Huai Kha Khaeng Wildlife Sanctuary bildet Thung Yai den Kern des ,,Western
Forest Complex*, dem groften verbliebenen Waldkomplex Thailands mit erheblicher
Okologischer Bedeutung fiir Festland Siidostasien und den globalen Biodiversititss-
chutz. Die Karen hatten in den Debatten und Entscheidungen iiber ihre Heimat nie
eine eigene Stimme. Seit der Einrichtung des Wildschutzgebiets erfolgten verschie-
dentlich Umsiedlungen. Mit der Erklarung zum Weltnaturerbe wuchsen einerseits der
Druck auf die noch verbliebenen Siedlungen und der Wille des RFD, diese umzusie-
deln, andererseits aber auch die 6ffentliche Aufmerksamkeit fiir das Gebiet und die
dort lebenden Karen. Seit Ende der 1990er-Jahre versuchen RFD und Militér mit Ter-
roraktionen sowie verstirktem Druck auf das Landnutzungssystem der Karen, diese zu
einer ,,freiwilligen” Umsiedlung zu bewegen.

Bis heute bauen die Karen in Thung Yai iiberwiegend Reis in einer subsistenzorien-
tierten, zyklischen Form des Schwendbaus an, z.T. ergénzt durch Nassreisanbau. Unter
einem Commons-Regime wird von den Haushalten jeweils ein Schwendfeld mit Berg-
reis bepflanzt, das nach i.d.R. einjéhriger Nutzung einige Jahre brach liegt, um die
Regeneration des Bodens zu gewihrleisten, bevor es erneut eingeschlagen, abgebrannt
und genutzt wird. Durch verschiedene, z.T. arbeitsintensive Maflnahmen wird die
Langzeitproduktivitét der Boden erhalten. Auf den Bergreisfeldern und Bracheflédchen
wird neben Reis eine Vielzahl weiterer Pflanzen angebaut und genutzt, z.T. zur Erzie-
lung kleiner monetirer Einkommen. Sammeltitigkeiten im Wald ergédnzen die Sub-
sistenzsicherung und ermdglichen ebenfalls kleine Einkommen. Externe Lohnein-
kommen sind in den meisten Dorfern von untergeordneter Bedeutung.

Bis Ende der 1980er-Jahre konnte dieses Schwendbausystem ohne wesentliche Ein-
schrinkungen durch die Forstverwaltung praktiziert werden. Seit der Erkldrung zum
Weltnaturerbe nahmen Auflagen und Kontrollen aber zu und gefdhrden die Sub-
sistenzgrundlage der Haushalte im Schutzgebiet. Das Verbot der Nutzung von Brache-
flachen, die alter als drei Jahre alt sind, fiihrt in den Dorfern, in denen die Kontrolle am



24 Reiner Buergin

effektivsten ist, bereits zu spiirbaren Ertragseinbuflen. In einzelnen Gebieten hat das
RFD 2002 zudem begonnen, auf jungen Brachefldchen Badume zu pflanzen, um so
eine erneute Nutzung fiir den Reisanbau zu verhindern. Die Moglichkeiten der Karen,
auf diese Einschrinkungen zu reagieren, sind sehr begrenzt. Abgesehen von ,,Vermei-
dungsreaktionen® und unterschiedlich erfolgreichen Versuchen, mit lokalen RFD-
Beamten subsistenzsichernde Kompromisse auszuhandeln, bleibt ihnen nur die dko-
nomische Modernisierung. Auf den verbleibenden Anbaufléchen kénnen sie entweder
versuchen, durch Diinger- und Pestizideinsatz die Ertrige zu erhdhen, was die meisten
Haushalte sich finanziell nicht leisten kdnnen, oder gleich Cash-Crops anzubauen bzw.
als Lohnarbeiter auBerhalb des Schutzgebiets zu arbeiten. Diese ,,Zwangsmodernisie-
rung” wird nicht nur von den meisten Karen abgelehnt, die an der subsistenzorientier-
ten Land- und Waldnutzung festhalten mochten, sondern untergrébt letztlich auch
ihren Status der nachhaltig im und vom Wald lebenden ,,Indigenen*.

3.5 Lokaler Widerstand und transkulturelle Allianzen

Dieses positive Image der ,,umweltschonenden Indigenen®, das in Teilen der natio-
nalen und internationalen Offentlichkeit mit den Karen in Thung Yai verbunden
wird, ist derzeit die einzige Position in den externen Diskursen, mit der sie sich bis
zu einem gewissen Grad identifizieren konnen und ihr einziger ,,Trumpf* in den
Auseinandersetzungen um ihre Umsiedlung. In ihren Beziehungen zu staatlichen
Institutionen erfahren sie sich iiberwiegend als recht- und machtlos. Um ihre Interes-
sen und Perspektiven in den nationalen Diskurs einbringen zu kdnnen, sind die Ka-
ren in Thung Yai bisher weitgehend auf die Unterstiitzung externer Verbiindeter
angewiesen. Sie finden diese unter engagierten NGOs, Umweltaktivistinnen, Aka-
demikerlnnen und Journalistinnen, die in den umwelt- und entwicklungspolitischen
Auseinandersetzungen eher ,.hellgriine” Positionen vertreten. Fiir die Karen sind
diese transkulturellen Allianzen aber durchaus ambivalent, da unter ihnen das Ge-
fiihl weit verbreitet ist, dass sie ihre eigene Sicht nicht wirklich vermitteln kénnen
und die Interessen und Ziele ihrer Verbiindeten nicht unbedingt ihre eigenen sind.

Fiir die Karen in Thung Yai steht ihr Recht, dort zu siedeln und ihr traditionelles
Wald- und Landnutzungssystem zu praktizieren, nicht in Frage, ebenso wenig wie ihr
Wunsch, im Schutzgebiet zu bleiben und ihre Kultur und Heimat zu bewahren. Hin-
sichtlich der Strategien zur Losung ihrer Probleme gibt es unter ihnen aber durchaus
unterschiedliche Positionen. Die relativ kleine Gruppe der ,,moderaten Modernisierer*,
zu der die meisten Phu Yai Ban zdhlen, setzt auf die vorsichtige Transformation des
Landnutzungssystems hin zu intensiveren Produktionsmethoden und stérkerer Markt-
integration (i.d.R. auch Eigeninteressen verfolgend), ohne dabei die eigene Karen-
Identitdt in Thung Yai aufgeben zu wollen! Obwohl sie im Tambon Council einen Ort
politischer Reprdsentation haben, sind sie hinsichtlich der Sicherung ihrer Siedlungs-
und Nutzungsrechte im Schutzgebiet auf externe Verbiindete angewiesen. Sie stehen
vor dem Problem, ihre moderaten Modernisierungsvorstellungen gegeniiber Gruppie-



Konflikte um biokulturelle Diversitét in Thailand 25

rungen und Aktivistinnen rechtfertigen zu miissen, die auf der nationalen Ebene mit
dem Image der ,,umweltschonenden Indigenen® argumentieren.

Fiir die ,,introvertierten Traditionalisten steht dagegen das Gefiihl der Fremdheit
gegeniiber den Tai im Vordergrund. Thre Hoffnungen richten sich weniger auf die
Vermittlung eigener Interessen und Rechte nach auBlen und eine politische Losung
der Konflikte mit Hilfe externer Verbiindeter, sondern griinden vielmehr in Glau-
benshoffnungen und millenaristischen Heilserwartungen. Thre Strategien zielen eher
auf Abgrenzung und die Revitalisierung ,traditioneller Karen-Kultur”, mit einem
Fokus auf exklusive, millenaristische Aspekte dieser Kultur.

Die Bestimmung und Revitalisierung dieser Kultur steht auch im Mittelpunkt der
Bemiihungen der ,,extrovertierten Traditionalisten*. Wie die ,,introvertierten Traditi-
onalisten” hegen sie Zweifel an der Vermittelbarkeit ihrer Karen-spezifischen Per-
spektive gegeniiber den Verbiindeten Tai und teilen auch deren Wunsch, am sub-
sistenzorientierten Landnutzungssystem festzuhalten. Im Gegensatz zu den ,,intro-
vertierten Traditionalisten* sehen sie aber in der Zusammenarbeit mit externen Ver-
biindeten ihre grofite Chance, die Zukunft der Karen und ihre Existenz in Thung Yai
mitgestalten und sichern zu konnen. Die Vermittlung und Auseinandersetzung mit
der eigenen Geschichte und Lebensweise ebenso wie die Mitarbeit in Projekten zur
Sicherung traditionellen Wissens und nachhaltigen Ressourcenmanagements ist fiir
die ,,extrovertierten Traditionalisten” von zentraler Bedeutung in ihren Bemiihun-
gen, ihre Existenz und Identitét in Thung Yai zu verteidigen.

4 Naturschutz, Minderheitenrechte und ,,biokulturelle Diversitat*

4.1 Moderne Herausforderungen und lokale Rechte

Konflikte um biokulturelle Diversitit, wie der um die Karen in Thung Yai, zeichnen
sich nicht zuletzt durch die starke Interdependenz der lokalen, nationalen und inter-
nationalen Ebene aus. Auf der lokalen Ebene gehdren in Thung Yai zu den wichtigs-
ten Herausforderungen und Anpassungen der letzten Jahrzehnte die abnehmende
Bedeutung der matrifokalen Verwandtschaftsgruppen und die Entstehung eines
haushaltszentrierten und patrifokalen Dorfkultes; die zunehmenden Spannungen
zwischen der konsensorientierten internen politischen Organisation und dem primér
hierarchisch strukturierten externen politischen System; die Gefdhrdung der Tradie-
rung von Werten und Lebensformen der Karen aufgrund der Thai-Schulen; sowie
die Umsiedlungsdrohung und der Druck auf das Landnutzungssystem. Die diversen
Wandlungen auf der nationalen und internationalen Ebene, die diese lokalen Prozes-
se induzierten und bestimmen, fanden nicht zuletzt in unterschiedlichen Interessen-
konstellationen und Rahmungen des Konflikts um Thung Yai ihren Ausdruck.*

3 Siehe auch Buergin 2003b.



26 Reiner Buergin

Koloniale und regionale Interessen an den Ressourcen der Region fiihrten in der
zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts zur Demarkation nationaler Staatsgebiete nach
westlichem Vorbild. Im Zuge dieser Territorialisierung wurden Thung Yai und die
dort lebenden Karen dem ,,geo—body“3 % des Siamesischen Nationalstaats einverleibt,
der gleichzeitig Teil einer primér territorial und 6konomisch bestimmten ,,internati-
onalen Staatengemeinschaft™ wurde, in der heterogene soziale und physische Rdume
im modernen Konzept des Nationalstaats verschmolzen wurden. Die Entwicklung
einer spezifischen nationalen Identitit dieses modernen Staates in der ersten Hilfte
des 20. Jahrhunderts fokussierte vor allem auf die Sprache, den Buddhismus und die
Monarchie. Die Karen in Thung Yai, die rdumlich dem Staat einverleibt worden
waren, wurden im Zuge dieser Nationalisierung von dessen ,,people-body**” ausge-
grenzt und verschwanden von der politischen Agenda. Ab der Mitte des 20. Jahr-
hunderts fiihrten internationale und nationale Interessen an den Ressourcen und
Menschen der peripheren Gebiete des Staates, im Kontext von Modernisierungsstra-
tegien und Kommunismusbekdmpfung, zur Ausdehnung staatlicher Institutionen in
diese Gebiete sowie zu deren Nutzung fiir die nationale 6konomische Entwicklung.
Die dort lebenden Menschen wurden nun primér als riickstindige Problemgruppen
oder fremde Unruhestifter im Konflikt mit nationalen Interessen kategorisiert, die es
zu kontrollieren und/oder zu modernisieren galt. Als die Kosten dieser dkonomi-
schen Entwicklung ab den 1980er-Jahren uniibersehbar wurden, erklirte man die
Wilder der peripheren Gebiete zu schiitzenswerter ,,Wildnis“ und Biodiversitéts-
Pools von globaler Bedeutung, gefihrdet durch Ubergriffe lokaler Bevolkerungen.
Im Kontext dieser nationalen und internationalen ,,Okologisierung* peripherer Ge-
biete wurden die Karen in Thung Yai zu einem Storfaktor im Weltnaturerbe, der
strikte Kontrolle erfordert, solange er nicht entfernt werden kann.

Die Karen haben praktisch ausnahmslos ihren Wunsch zum Ausdruck gebracht, in
Thung Yai zu bleiben. Von einem modernen ethischen Standpunkt aus kann ihr
Recht dazu schwerlich bezweifelt werden. Auch im internationalen Naturschutzdis-
kurs sind Zwangsumsiedlungen kaum noch eine legitime Option, sind Partizipation
und kooperatives Ressourcenmanagement prominente Konzepte fiir das Manage-
ment von Schutzgebieten. Nach der Erklirung Thung Yais zu einem ,,Welterbe*
sollten die zustindigen internationalen Organisationen Verantwortung fiir dieses
Erbe iibernehmen und sich gegen den Druck und die Gewalt gegeniiber den Karen
aussprechen. Dies umso mehr, als ,,indigenes Wissen‘ und , kulturelle Diversitét® als
wichtige Faktoren fiir den Biodiversititsschutz und nachhaltige Entwicklung propa-
giert werden. Selbst unter Naturschutz-Priorititen erscheint das Verbot des sub-
sistenzorientierten Schwendbausystems der Karen oder deren Vertreibung aus
Thung Yai weder ndtig noch verniinftig. Die dort lebenden Karen sind kein Storfak-

" Thongchai 1994.

Connors 2003.



Konflikte um biokulturelle Diversitét in Thailand 27

tor, sondern ein integraler Bestandteil Thung Yais.*® Mit ihrem nachhaltigen Land-
und Waldnutzungssystem haben sie das Schutzgebiet iiber lange Zeit gepréagt und
dessen Biodiversitdt erhoht. In ihrer Kultur bewahren sie einzigartige Wissensbe-
stinde tliber ihre natiirliche Umwelt, zu der sie eine tiefe spirituelle Verbindung
pflegen. Ihre Geschichte in Thung Yai, ihr spezifisches Wissen und ihre Beziehung
zum Gebiet legen vielmehr eine Umwandlung des Schutzgebiets zu einer ,,Cultural
Landscape World Heritage Site*”’ nahe.

Es gibt starke Krafte in Thailand, die den Ausschluss oder die vollige Assimilation der
als Hill Tribes kategorisierten ethnischen Minderheiten betreiben, einschlieBlich ihrer
Entfernung aus Wald- und Schutzgebieten. Wahrend der letzten 30 Jahre hat Thailand
aber auch einen bemerkenswerten Demokratisierungsprozess durchlaufen, und in der
Verfassung von 1997 sind explizite Rechte lokaler Gemeinschaften auf kulturelle
Selbstbestimmung und die Nutzung lokaler Ressourcen verankert. Die Umsetzung
dieser Anspriiche und Verpflichtungen ist leider nicht immer einfach. Dariiber hinaus
ist ihre Interpretation umstritten und Gegenstand soziopolitischer Verhandlungen, in
denen marginale soziale Gruppen oft im Nachteil sind. Im Fall des immer noch anste-
henden Gemeindewaldgesetzes wire eine bessere Beriicksichtigung der Rechte und
Interessen ethnischer Minderheiten dringend wiinschenswert. Der Fall der Karen in
Thung Yai ebenso wie das Problem der Integration der ,,Hill Tribes in die Thailéndi-
sche Gesellschaft bleiben eine Herausforderung fiir demokratische Kréfte in Thailand,
wo im Kontext der wachsenden Attraktivitdt des Konzepts ,,kulturelle Diversitat™ auch
iiber eine Neubestimmung ,,nationaler Kultur* und Identitit diskutiert wird.*

4.2 Konflikte um biokulturelle Diversitat und modernes Selbstver-
standnis

Diese Entwicklungen in Thailand und Thung Yai spiegeln bis zu einem gewissen
Grad ein allgemeineres Muster der Ausbreitung der Moderne und der Wandlungen
ihres Verhéltnisses zu peripheren nicht-modernen Gruppierungen wider. Konflikte
um biokulturelle Diversitit sind in dieser Perspektive nur die jiingste Auspragungs-
form der konfliktiven Expansion der Kultur der Moderne. Im Rahmen einer Okolo-
gisierung der ,,Randgebiete” dieser Moderne wurden nicht-moderne soziale Rand-
gruppen zunichst entweder als ,Natur“ gefdhrdende Modernisierungs-Anwirter
konzipiert oder als ,,Naturvolker quasi der Natur zugeschlagen und damit selbst
schiitzenswert“, solange sie diesen Status nicht verspielen. Die Kritik dieser Stereo-
typisierungen riickte Aspekte kultureller Differenz und das Konzept ,kulturelle
Diversitdt” in den Vordergrund, und zwar sowohl aus utilitdtsorientierten Perspekti-
ven, die auf deren Bedeutung und Instrumentalisierung fiir konomische Entwick-

38 Buergin 2004.

o Siehe z.B. von Droste et al. 1995; UNESCO 2003.
Siehe z.B. Connors 2005.



28 Reiner Buergin

lung und Biodiversititsschutz fokussieren, als auch aus alterititsorientierten Per-
spektiven, die sich eher auf deren Potenzial hinsichtlich alternativer Entwicklungs-
wege und lokaler Selbstbestimmung konzentrieren.

In den Konflikten um biokultureller Diversitit kommt aber auch eine grundsitzliche
Problematik modernen Selbstverstindnisses und moderner Konzeptualisierungen
wKkultureller Diversitdt® zum Ausdruck. Unter gleichzeitiger Betonung der Schutz-
wiirdigkeit biologischer und kultureller Vielfalt trifft ,,die Moderne* in diesen Kon-
flikten auf Gemeinschaften mit differenten, nicht-modernen Lebensformen und
Weltanschauungen. Historisch zeigt dieses ,,Aufeinandertreffen” unterschiedliche
Ausprigungen und Konzeptualisierungen, sei es in Form ungleicher kolonialer Ab-
héngigkeiten, evolutiondrer ,.kultureller Abstufungen oder Vorstellungen von mo-
dernisierungs-bediirftigen/-begierigen traditionalen Gesellschaften auf dem Weg in
die Moderne. Alle diese Formen der Begegnung zeichnen sich durch stark asymmet-
rische Beziehungen aus und beinhalten deutliche Abwertungen nicht-moderner
Gruppierungen. Die damit verbundenen Konzepte ,,kultureller Diversitit™ implizie-
ren entweder eine wie auch immer begriindete Vorrangstellung ,,der Moderne* oder
entriicken diese der Sphére ,.kultureller Diversitdt™ von vorne herein in universalisti-
schen Konzeptualisierungen jenseits der Vielfalt. Die kulturellen Wurzeln der Mo-
derne in abendlandischen Gesellschaften sind zwar offensichtlich, ebenso wie der
Ursprung ihrer Anspriiche auf Universalitit und Hegemonie in Ideen der Aufkld-
rung, des Evolutionismus oder der Modernisierungstheorien. Aber Institutionen,
Werte und Strukturen dieser Kultur der Moderne®' haben inzwischen so weite
Verbreitung gefunden und eine Art von ,Natiirlichkeit“ erlangt, dass es nicht-
modernen Gruppierungen am Rand der Moderne hdchst schwer fillt, differente
Lebens- und Vorstellungsweisen zu behaupten und aufrecht zu erhalten.

Die Karen in Thung Yai passen schwerlich in ein Konzept ,kultureller Diversitat®,
das auf einem universalistischen Selbstverstindnis der Moderne griindet. Sie finden
Platz in einem Konzept kultureller Diversitét, das die Moderne oder Modernitét als
eine spezifische Kultur und Teil einer Vielfalt versteht, ohne ,natiirlichen” An-
spruch auf einen universellen oder {ibergeordneten Status. Eine ,,Kultur der Moder-
ne“, deren Selbstverstindnis auf einem so verstandenen und positiv bewerteten
Konzept kultureller Diversitét griindet, sollte aufmerksam sein fiir hegemoniale und
iberwiltigende Tendenzen in ihren Beziehungen zu nicht-modernen Gruppen und
dariiber hinaus differente Lebensformen begriilen. Diese ,,relativistische* Konzepti-
on kultureller Diversitdt schliet die Suche nach und Verhandlung dringend benétig-
ter ,,universeller Regeln und Normen fiir das Zusammenleben einer globalen Ge-

*1 Eine Auseinandersetzung mit den vielfiltigen, jiingeren Kontroversen um inhaltliche Bestimmungen

und das Selbstverstéindnis dieser Moderne, deren Umfang eine Identitétskrise der Moderne nahe legt
(siche z.B. Beck/Lau 2005; Lee 2006 oder diverse Themenhefte sozialwissenschaftlicher Fachzeit-
schriften: Daedalus 129:1, 2000, International Sociology 16:3, 2001, European Journal of Social
Theory 6:3, 2003) wiirde den Rahmen dieses Artikels sprengen.



Konflikte um biokulturelle Diversitét in Thailand 29

meinschaft in Vielfalt keineswegs aus.*> Aber sie erfordert die Hinterfragung univer-
salistischer Anspriiche sowie eine selbstreflexive und alteritatsorientierte Kultur der
Moderne.

Literatur

Beck, U.; Lau, C.: "Second modernity as a research agenda: Theoretical and empirical explorations in the
‘meta-change’ of modern society", in: British Journal of Sociology, 56 (2005) 4, S. 525-557

Benhabib, S.: The claims of culture: Equality and diversity in the global era, Princeton: Princeton Uni-
versity Press, 2002

Berkes, F. (Hrsg.): Common property resources: Ecology and community based sustainable development,
London: Belhaven Press, 1989

Borgerhoff Mulder, M.; Coppolillo, P.: Conservation: Linking ecology, economics, and culture, Prince-
ton: Princeton University Press, 2005

Brenner, V.; Buergin, R.; Kessler, C.; Pye, O.; Schwarzmeier, R.; Sprung, R.-D.: Thailand “s community
forest bill: U-turn or roundabout in forest policy?, Freiburg: Universitét Freiburg, 1999

Briggs, J.; Sharp, J.: "Indigenous knowledges and development: A postcolonial caution", in: Third World
Quarterly, 25 (2004) 4, S. 661-676

Brundtland, G. H.: Unsere gemeinsame Zukunft, Greven: Eggenkamp, 1987

Buege, D. J.: "The ecologically noble savage revisited", in: Environmental Ethics, 18 (1996) 1, S. 71-88

Buergin, R.: Die Karen: Ideologie, Interessen und Kultur, Freiburg: Universitét Freiburg, 1992

Buergin, R.: Lokaler Wandel und kulturelle Identitdit im Spannungsfeld nationaler Modernisierung und
globaler Umweltdiskurse, Freiburg: Universitét Freiburg, 2002

Buergin, R.: "Trapped in environmental discourses and politics of exclusion: Karen in the Thung Yai
Naresuan Wildlife Sanctuary in the context of forest and hill tribe policies in Thailand", in: Delang,
C. O. (Hrsg.): Living at the edge of Thai society: The Karen in the highlands of northern Thailand,
London: RoutledgeCurzon, 2003a, S. 43-63

Buergin, R.: "Shifting frames for local people and forests in a global heritage", in: Geoforum, 34 (2003b)
3,8S.375-393

Buergin, R.: Umweltverhdltnisse jenseits von Tradition und Moderne, Stuttgart: Ibidem-Verlag, 2004

Buergin, R.; Kessler, C.: Das Janusgesicht der Zivilgesellschaft: Demokratisierung und Widerstand im
thaildndischen Umweltdiskurs, Freiburg: Universitdt Freiburg, 1999

Buergin, R.; Kessler, C.: "Intrusions and exclusions: Democratization in Thailand in the context of envi-
ronmental discourses and resource conflicts", in: GeoJournal, 52 (2000) 1, S. 71-80

Cocks, M.: "Biocultural diversity: Moving beyond the realm of ,,indigenous™ and ,,local” people", in:
Human Ecology, 34 (2006) 2, S. 185-200

Connors, M. K.: "Hegemony and the politics of culture and identity in Thailand: Ministering culture", in:
Critical Asian Studies, 37 (2005) 4, S. 523-551

Connors, M. K.: Democracy and national identity in Thailand, London: RoutledgeCurzon, 2003

Deveaux, M.: Cultural pluralism and dilemmas of justice, Ithaca: Cornell University Press, 2000

Harmon, D.: "Losing species, losing languages: Connections between biological and linguistic diversity",
in: Southwest Journal of Linguistics, 15 (1996) 1-2, S. 89-108

Heintze, H.-J.: Selbstbestimmungsrecht und Minderheitenrechte im Volkerrecht, Baden-Baden: Nomos-
Verlags-Gesellschaft, 1994

Heinz, W. S.: Indigenous populations, ethnic minorities and human rights, Saarbriicken: Breitenbach
Publishers, 1991

Hines, C.: Localization: A global manifesto, London: Earthscan, 2000

Honerla, S.; Schroder, P. (Hrsg.): Lokales Wissen und Entwicklung, Saarbriicken: Verlag fiir Entwick-
lungspolitik, 1995

IUCN; WCPA: Recommendations of the Vth IUCN World Parks Congress, Durban: World Parks Con-
gress, 2003

Jentoft, S.; Minde, H.; Nilsen, R. (Hrsg.): Indigenous peoples: Resource management and global rights,
Delft: Eburon Academic Publishers, 2003

Fiir verschiedene Ansitze jenseits des Universalismus vs. Relativismus Dilemmas siehe z.b. Deveaux

2000, Benhabib 2002, Niezen 2004.



30 Reiner Buergin

Kreib, Y.; Ulbrich, A. (Hrsg.): Gratwanderung Okotourismus: Strategien gegen den touristischen Aus-
verkauf von Kultur und Natur, Gieen: Focus, 1997

Lee, R. L. M.: "Reinventing modernity: Reflexive modernization vs liquid modernity vs multiple moder-
nities ", in: European Journal of Social Theory, 9 (2006) 3, S. 355-368

Loh, J.; Harmon, D.: "A global index of biocultural diversity", in: Ecological Indicators, 5 (2005) 3, S.
231-241

Maffi, L. (Hrsg.): On biocultural diversity: Linking language, knowledge, and the environment, Washing-
ton: Smithsonian Institution Press, 2001

McNeely, J. A.; Pitt, D. (Hrsg.): Culture and conservation: The human dimension in environmental
planning, London: Croom Helm, 1985

Minde, H.: "The making of an international movement of indigenous peoples", in: Scandinavian Journal
of History, 21 (1996), S. 221-246

Mischung, R.: Religion und Wirklichkeitsvorstellungen in einem Karen-Dorf Nordwest Thailands, Wies-
baden: Franz Steiner Verlag, 1984

Niezen, R.: The origins of indigenism: Human rights and the politics of identity, Berkeley: University of
California Press, 2003

Niezen, R.: 4 world beyond difference: Cultural identity in the age of globalization, Malden: Blackwell,
2004

Oldfield, M. L.; Alcorn, J. B. (Hrsg.): Biodiversity: Culture, conservation, and ecodevelopment, Boulder:
Westview Press, 1991

Oviedo, G. T.; Maffi, L.; Larsen, P. B.: Indigenous and traditional peoples of the world and ecoregion
conservation: An integrated approach to conserving the world*s biological and cultural diversity,
Gland: WWF, 2000

Peet, R.; Watts, M. J: (Hrsg.): Liberation ecologies: Environment, development, social movements, Lon-
don: Routledge, 1996

Pinkaew Laungaramsri: "The ambiguity of ,,watershed”: The politics of people and conservation in
Northern Thailand", in: Sojourn, 15 (2000) 1, S. 52-75

Pinkaew Laungaramsri: "Ethnicity and the politics of ethnic classification in Thailand", in: Mackerras, C.
(Hrsg.): Ethnicity in Asia, London: RoutledgeCurzon, 2003, S. 157-173

Posey, D. A.; UNEP (Hrsg.): Cultural and spiritual values of biodiversity, London: Intermediate Tech-
nology Publications, 1999

Royal Forest Department: Forestry statistics of Thailand 2006, Bangkok: Royal Forest Department, 2007

Schmale, W. (Hrsg.): Human rights and cultural diversity, Goldbach: Keip Publishing, 1993

Stepp, J. R.; Wyndham, F. S.; Zarger, R. K. (Hrsg.): Ethnobiology and biocultural diversity, Athens:
University of Georgia Press, 2002

Stern, T.: "Eternal divinities in a changing world: The local lords of the Karen", in: Winthrop, R. H.
(Hrsg.): Culture and the anthropological tradition, Lanham: University Press of America, 1990, S.
205-232

Thongchai Winichakul: Siam mapped: A history of the geo-body of a nation, Honolulu: University of
Hawaii Press, 1994

Turton, A.: "Introduction to Civility and Savagery", in: Turton, A. (Hrsg.): Civility and savagery: Social
identity in Tai states, Richmond: Curzon Press, 2000, S. 3-31

UN: United Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples, New York: United Nations, 2007

UNCED: Convention on Biological Diversity, Rio de Janeiro: UNCED, 1992

UNESCO: Cultural Landscapes: The challenges of conservation, Paris: UNESCO, 2003

Vandergeest, P.: "Mapping nature: Territorialization of forest rights in Thailand", in: Society & Natural
Resources, 9 (1996) 2, S. 159-175

Vermeulen, S.; Sheil, D.: "Partnerships for tropical conservation", in: Oryx, 41 (2007) 4, S. 434-440

Von Droste, B.; Plachter, H.; Rossler, M. (Hrsg.): Cultural landscapes of universal value: Components of
a global strategy, Jena: Gustav Fischer Verlag, 1995

Walker, A.: "The ,,Karen consensus®: Ethnic politics and resource-use legitimacy in northern Thailand",
in: Asian Ethnicity, 2 (2001) 2, S. 145-162

Weatherby, M.; Somying Soonthornwong: "The Thailand Community Forest Bill", in: RECOFTC Com-
munity Forestry E-News, December 2007

Whaley, L. J.: "The future of native languages", in: Futures, 35 (2003) 9, S. 961-973

Williams, N. M.; Baines, G. (Hrsg.): Traditional ecological knowledge: Wisdom for sustainable develop-
ment, Canberra: Centre for Resource and Environmental Studies, 1988

Yos Santasombat: "Karen cultural capital and the political economy of symbolic power", in: Asian Eth-
nicity, 5 (2004) 1, S. 105-120



