
ASIEN 112-113 (Oktober 2009), S. 9-30 

Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand: 
Moderne Herausforderungen an Karen-
Gemeinschaften im Weltnaturerbe Thung Yai 

Reiner Buergin 

Summary 
Biological diversity as well as cultural diversity are prominent concepts in the dis-
courses on environmentalism, development, indigenous rights and globalization. 
Since the late 1980s, interrelations between biological and cultural diversity came 
increasingly into the focus of academic, political, and economic interests and dis-
courses.  
This paper first reviews very broadly the development of the conceptualization of 
such interrelations in different discourses, and points to a specific type of conflicts 
labeled „conflicts about biocultural diversity“ as a common empirical core issue of 
these discourses.  
As an example for such conflicts, the case of Karen ethnic minority groups in the 
Thung Yai Naresuan Wildlife Sanctuary and World Heritage Site in Thailand is ana-
lyzed, based on extensive field research. Focusing on interdependent changes on 
the local, national, and international level over the last century in the context of mod-
ernization processes in Thailand, the paper identifies major re-framings of the conflict 
related to the development and expansion of modernity.  
Conclusions refer to the argument on the Karen communities in Thung Yai and the 
status of the sanctuary, the community forests debate, and the problem of „hill tribes“ 
in Thailand. Referring to ongoing disputes about „modernity“ and „cultural diversity“, 
the paper finally argues for a particularistic conceptualization of modernity and advo-
cates an alterity-oriented concept of cultural diversity in the context of a self-reflexive 
culture of modernity. 

Manuscript received on 2009-03-26, accepted on 2009-10-12 
Keywords: Thailand, Thung Yai, biological diversity, cultural diversity, Karen,  

ethnic minority, modernity 

1 Kulturelle Vielfalt und Biodiversitätsschutz 
Biodiversität und kulturelle Vielfalt sind zentrale Konzepte in den Diskursen um die 
Bestimmung und Regulierung der globalen Umwelt- und Entwicklungskrise. Der 
Schutz biologischer Vielfalt gilt als Voraussetzung eines nachhaltigen Mensch-
Umwelt-Verhältnisses, während kulturelle Vielfalt als wichtiger Aspekt der Koexis-
tenz und umweltverträglichen Entwicklung menschlicher Gemeinschaften konzipiert 
wird. Seit den späten 1980er-Jahren werden vermehrt auch Zusammenhänge zwischen 
biologischer und kultureller Vielfalt diskutiert, für die der Begriff „biocultural diversi-



Reiner Buergin 10

ty“ gebraucht wird.1 Die neue Aufmerksamkeit für Zusammenhänge zwischen biolo-
gischer und kultureller Diversität entwickelte sich vor allem in drei vielfach überlap-
penden Diskurs- und Problemfeldern: in den Auseinandersetzungen um Rechte „indi-
gener“ Gruppierungen auf Selbstbestimmung und lokale Ressourcen; in den Debatten 
über die Modernisierung und nachhaltige Entwicklung „nicht-moderner“ Bevölke-
rungsgruppen in Entwicklungsländern; sowie im Rahmen der Konzeptualisierung und 
Umsetzung globaler Strategien des Natur- und Biodiversitätsschutzes. Die Problematik 
heterogener oder fehlender Bestimmungen insbesondere des Konzepts „kulturelle 
Diversität“ wird in diesen Debatten häufig ausgeklammert. Darüber hinaus sind Kon-
zepte kultureller Differenz und Diversität in hohem Maße abhängig von Auseinander-
setzungen um „moderne“ Identitäten und Selbstbestimmungen. 
Kontroversen um das Verständnis „kultureller Diversität“ prägten bereits die Debat-
ten um die „abendländischen Wurzeln“ der Menschenrechte zwischen universalisti-
schen und relativistischen Positionen und spielen auch in den Auseinandersetzungen 
um spezifische Rechtsansprüche indigener Minderheiten eine Rolle.2 Diese gründe-
ten im Zusammenhang der UN Umweltkonferenz in Stockholm 1972 erstmals inter-
national agierende Organisationen,3 die zunehmend Aufmerksamkeit fanden bis hin 
zur Verabschiedung der „UN Declaration on the Rights of Indigenous Peoples“4 
2007. Trotzdem bleibt der Indigenitäts-Begriff umstritten und der Status dieser Min-
derheiten in den meisten Ländern prekär.5 Die Kontroversen konzentrieren sich auf 
die Vereinbarkeit universeller Menschenrechte mit partikularen Rechtsansprüchen 
indigener und kultureller Minderheiten, die Begründung und Durchsetzung von 
Ansprüchen dieser Minderheiten auf lokale Ressourcen, Selbstbestimmung und 
Autonomie sowie Konzeptionen eines spezifischen, „nachhaltigeren“ Umweltver-
hältnisses indigener Gruppen.  
Gleichzeitig wurde „kulturelle Diversität“ auch im Kontext des Modernisierungs- 
und Entwicklungsdiskurses problematisiert. Umsetzungsprobleme der Modernisie-
rungsstrategien für Entwicklungsländer führten hier in den 1970er-Jahren zu einer 
neuen Aufmerksamkeit für kulturelle Differenz auf nationaler und lokaler Ebene, 
deren Vernachlässigung vielfach für unbefriedigende Ergebnisse der Entwicklungs-
ansätze verantwortlich gemacht wurden. Als kulturspezifische, „vormoderne“ Orga-
nisationsformen und Wissensbestände wurde diese Diversität zunächst primär in 
ihrer Relevanz für Modernisierungsprozesse analysiert und instrumentalisiert. Deren 
Eigenwert und Potential hinsichtlich alternativer oder nachhaltiger Entwicklungs-

                                                 
1  Z.B. Maffi 2001; Cocks 2006. Dieser Begriff „biocultural diversity“ deckt sich nicht mit dem Begriff 

„biocultural“, der seit den 1970er-Jahren vor allem in der medizinischen Anthropologie auf Zusam-
menhänge zwischen physischen und kulturellen Merkmalen humaner Gruppen verweist. 

2  Z.B. Heinz 1991; Schmale 1993; Heintze 1994. 
3  Z.B. Minde 1996; Niezen 2003. 
4  UN 2007. 
5  Z.B. Jentoft et al. 2003. 



Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand 11

wege fand erst seit den 1980er-Jahren größere Aufmerksamkeit.6 Zur Debatte steht 
in diesen Auseinandersetzungen insbesondere, inwieweit kulturelle Differenzen 
unterschiedliche Wege in die Moderne oder alternative Entwicklungsmöglichkeiten 
begründen, sowie der epistemologische Status lokaler Wissensbestände und deren 
Bedeutung für Strategien nachhaltiger Entwicklung.7 

Neben der Indigenen- und Entwicklungsdebatte richtete sich auch in der Natur-
schutzdebatte die Aufmerksamkeit seit den 1980er-Jahren vermehrt auf Aspekte 
kultureller Differenz und Vielfalt. Zahlreiche Projekte, die auf die Mobilisierung 
lokaler Bevölkerungsgruppen und ihres Wissens für den Naturschutz in Entwick-
lungsländern zielen, sowie eine Umorientierung der internationalen Naturschutzde-
batte, von „fortress conservation“- zu Ko-Management-Ansätzen, sind Ausdruck 
dieses Wandels.8 Dieser ging mit einer Aufwertung indigener Gruppen und ihres 
kulturspezifischen Wissens einher,9 bleibt aber höchst umstritten.10 Kontrovers dis-
kutiert wird hier, ob kulturelle Differenz oder „Indigenität“ tatsächlich „nachhaltige-
re“ Umweltverhältnisse begründen, deren Veränderungen im Zuge der Modernisie-
rung sowie ihre Relevanz für den Biodiversitätsschutz. 
Die Diskussion konkreter Zusammenhänge zwischen biologischer und kultureller 
Diversität reicht in die 1970er-Jahre zurück, erlangte aber erst seit Ende der 1980er-
Jahre größere Bedeutung, nicht zuletzt aufgrund zweier politischer Großereignisse 
des globalen Umwelt- und Entwicklungsdiskurses: Zum Einen führte der Brundtland 
Report11 und die Überbrückung des Konflikts zwischen Modernisierung und Um-
weltschutz durch das Konzept Nachhaltige Entwicklung zu einer stärkeren Verknüp-
fung der Debatten um Naturschutz, Entwicklung und soziale Gerechtigkeit, zum 
Anderen erfuhr diese Verknüpfung in der Konferenz zu Umwelt und Entwicklung 
1992 in Rio und der Konvention über die biologische Diversität,12 die explizit auf 
Zusammenhänge zwischen biologischer und kultureller Diversität verweist, eine 
weit reichende internationale Politisierung und Institutionalisierung.  
Vor diesem Hintergrund wurden „indigene“, „traditionale“ oder „lokale“ Bevölke-
rungsgruppen immer weniger als Naturschutz gefährdende und modernisierungsbe-
dürftige Problemfaktoren wahrgenommen, sondern als Hoffnungsträger und Partner 
für den Biodiversitätsschutz. Aus globaler Perspektive wird außerdem ein empirischer 
Zusammenhang zwischen Gebieten großer sprachlicher Vielfalt und verbliebenen 
Zentren hoher Biodiversität („biodiversity hotspots“) festgestellt,13 weshalb der Schutz 
                                                 
6  Z.B. Williams/Baines 1988; Berkes 1989.  
7  Z.B. Honerla/Schröder 1995; Briggs/Sharp 2004. 
8  Z.B. Borgerhoff Mulder/Coppolillo 2005. 
9  Z.B. McNeely/Pitt 1985; Oldfield/Alcorn 1991. 
10  Z.B. Buege 1996; Vermeulen/Sheil 2007. 
11  Brundtland 1987. Er benutzt das Bild der „Indigenen in Harmonie mit der Natur“, verweist auf Zusam-

menhänge von Modernisierung und Kulturzerstörung und plädiert für den Schutz indigener Rechte. 
12  UNCED 1992. 
13  Z.B. Oviedo et al. 2000; Loh/Harmon 2005. 



Reiner Buergin 12

kultureller Diversität von inter- und transnational agierenden Umweltschutzverbänden 
zunehmend als Strategie für den globalen Biodiversitätsschutz propagiert wird, 14 
während gleichzeitig der mit dem Rückgang biologischer Diversität einhergehende 
Verlust kultureller bzw. sprachlicher Vielfalt thematisiert wird.15 Ökonomische Inte-
ressen richten sich insbesondere auf die Bioprospektion genetischer Ressourcen in 
Lebensräumen indigener Gruppen unter Verwendung lokalen Wissens16 sowie auf die 
Attraktivität von Gebieten hoher biologischer und kultureller Diversität für den Öko- 
und Ethnotourismus.17 Darüber hinaus wird der Biodiversitätsschutz im Zusammen-
hang lokaler Ressourcenkontrolle, Identitätsstärkung und Selbstbestimmung als loka-
listische Gegenposition zu globalen neoliberalen Ökonomisierungstendenzen und 
Strategien globalistischen Ressourcenmanagements entworfen.18  
Eine gemeinsame Kernproblematik dieser diversen Diskurse um Zusammenhänge 
zwischen biologischer und kultureller Diversität bezieht sich auf das Verhältnis 
moderner sozialer Gruppierungen und ihrer Naturschutzinteressen zu „nicht-
modernen“, kulturell differenten Gruppen sowie auf die Problematik der Entwick-
lung moderner und nicht-moderner Gruppierungen im Kontext einer globalen öko-
logischen Krise. Diese Problematik kommt in einer spezifischen Form von Konflik-
ten um Biodiversitätsschutz und kulturelle Differenz zum Ausdruck, die sich als 
„Konflikte um biokulturelle Diversität“ bezeichnen lassen.  
Diese Konflikte, so ein zentrales Argument dieses Artikels, repräsentieren eine his-
torisch spezifische Ausprägung von Konflikten an der Peripherie sich ausbreitender 
moderner Gesellschaften. Während „Zusammenstöße“ zwischen modernen und 
nicht-modernen sozialen Gruppierungen im Zuge der Expansion der Moderne eine 
lange Geschichte haben, erhalten Konflikte um biokulturelle Diversität ihre spezifi-
sche Ausprägung im Kontext moderner Diskurse, die gleichzeitig die Bewahrung 
natürlicher und kultureller Diversität propagieren und mit einer „Ökologisierung“ 
der natürlichen und sozialen Peripherie der Moderne einhergehen. Die Auseinander-
setzungen, die in diesen Konflikten ausgetragen und verhandelt werden, beziehen 
sich sowohl auf natürliche, soziale und kognitive Ressourcen als auch auf kulturelle 
Differenz, Identität und Anerkennung. Für nicht-moderne Bevölkerungsgruppen 
ergeben sich in diesem Zusammenhang nicht nur neue Einschränkungen und Bedro-
hungen, sondern auch neue Chancen und Handlungsmöglichkeiten.  
In Konflikten um biokulturelle Diversität hängen die Chancen nicht-moderner Be-
völkerungsgruppen, Ansprüche auf lokale Ressourcen und differente Identitäten 
durchzusetzen, nicht zuletzt vom Selbstverständnis moderner Bevölkerungsgruppen 
und ihren Vorstellungen von „kultureller Diversität“ ab. Konzeptualisierungen des 
                                                 
14  Z.B. Posey/UNEP 1999; IUCN/WCPA 2003. 
15  Z.B. Harmon 1996; Whaley 2003. 
16  Z.B. Stepp et al. 2002. 
17  Z.B. Kreib/Ulbrich 1997. 
18  Z.B. Peet/Watts 1996; Hines 2000. 



Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand 13

„Anderen“, der Ränder und Grenzen „der Moderne“ sind heterogen und haben sich 
im Laufe ihrer Geschichte vielfach gewandelt. Während z.B. in den Modernisie-
rungstheorien kulturelle Differenz und Diversität primär mit Vorstellungen von 
sozialen Gruppierungen „außerhalb“, „unter“ und „vor“ der Moderne verbunden 
waren, wird kulturelle Diversität in den jüngeren Globalisierungs-Diskursen meist 
als ein mehr oder weniger „internes“ Phänomen der Moderne konzipiert, sei es als 
Problematik, Herausforderung oder konstitutives Element der Moderne. 
Der vorliegende Artikel stellt sowohl „exklusiv-partikularistische“ als auch „inklu-
siv-universalistische“ Selbst-Konzeptualisierungen der Moderne in Frage. Im Rah-
men eines induktiven Ansatzes plädiert er für ein partikularistisches, aber alteritätso-
rientiertes modernes Selbstverständnis. Vor dem Hintergrund eines wachsenden 
Bewusstseins für die Bedeutung und Gefährdung von Vielfalt erscheinen als Vor-
aussetzung für deren Erhalt und Förderung Konzeptualisierungen kultureller Diver-
sität erforderlich, die eine Reflektion der Beziehungen zwischen einer spezifischen 
„Kultur der Moderne“ und diversen nicht-modernen sozialen Gruppierungen ermög-
lichen. 
Zur Begründung dieser Thesen wird im Folgenden ein Konflikt um biokulturelle 
Diversität in Thailand und dessen Wandlungen analysiert.19 Im Mittelpunkt stehen 
„nicht-moderne“ Gemeinschaften der ethnischen Minderheit der Karen im Thung 
Yai Naresuan Wildlife Sanctuary und Weltnaturerbe. In einem ersten Teil wird zu-
nächst der nationale und internationale Kontext des Konfliktfalls skizziert, der vor 
allem durch die Entwaldungs- und Naturschutz-Problematik (2.1) sowie Zusam-
menhänge zwischen der Schutzgebietspolitik und dem Status ethnischer Minderhei-
ten in Thailand geprägt wird (2.2). In einem zweiten Teil konzentriert sich der Arti-
kel dann, nach kurzer Einführung in Geschichte und Selbstverständnis der Karen in 
Thung Yai (3.1), auf interne Transformationen und Anpassungen der „traditionalen“ 
Gemeinschaften in Reaktion auf Herausforderungen und Wandlungen ihrer moder-
nen sozialen Umwelt. Diese betreffen sowohl die soziokulturelle Organisation der 
Gemeinschaften (3.2), ihr politisches System sowie die Tradierung von Werten und 
Lebensweisen (3.3), als auch ihr Landnutzungssystem und ihre Subsistenzgrundlage 
(3.4), und führten zu unterschiedlichen Strategien der Anpassung und des Wider-
stands (3.5). Ein abschließender Teil reflektiert die aktuelle Situation der Karen-
Gemeinschaften in Thung Yai im Kontext nationaler und internationaler Diskurse 
um Naturschutz und Minderheitenrechte (4.1) und verortet den Konfliktfall im grö-
ßeren Zusammenhang der Expansion moderner Gesellschaften mit Blick auf Anfor-
derungen für neue Konzeptualisierungen „kultureller Diversität“ (4.2). 

                                                 
19  Das der historischen und empirischen Analyse zugrunde liegende umfangreiche Datenmaterial ist in 

Buergin 2002 und 2004 veröffentlicht. 



Reiner Buergin 14

Abb. 1:  World Heritage Site Thung Yai Naresuan 

 

2 Nationaler und internationaler Kontext 

2.1  Entwaldung, Naturschutz und Gemeindewälder in Thailand 

Bemühungen zum Schutz von biologischer Diversität richten sich in Thailand bis 
heute primär auf den Erhalt von „Natur“ in staatlich kontrollierten Schutzgebieten. 
Wie in vielen Ländern wurzeln moderne Naturschutz-Vorstellungen auch hier in 
Jagd-Interessen, ästhetisch-rekreativen Bedürfnissen städtischer Eliten und Prozes-
sen nationaler Identitätsbildung.20 In Anlehnung an internationale Naturschutz-
Konzeptionen, die von einem Gegensatz von Mensch und Natur ausgingen, wurden 
in den 1960er-Jahren die gesetzlichen Grundlagen für die Ausweisung von Schutz-
gebieten geschaffen, die zunächst aber nur langsam voranschritt. Zuständig für diese 
Gebiete wurde das Royal Forest Department (RFD), das 1896 im Zuge der Territori-
                                                 
20  Vandergeest 1996. 



Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand 15

alisierung und Modernisierung des Siamesischen Staates eingerichtet worden war, 
um der sich gerade etablierenden Zentralgewalt in Bangkok die lukrativen Profite 
aus den Konzessionsvergaben in den Teakwäldern des Nordens zu sichern und die 
Dominanz Bangkoks über den lokalen Adel zu festigen. Bis in die 1950er-Jahre 
blieben die Konzessionsvergabe und die Besteuerung einzelner, kommerziell ge-
nutzter Waldprodukte die primären Aufgabengebiete des RFD. Die Waldnutzung 
durch lokale Bevölkerungsgruppen wurde zunächst kaum eingeschränkt. Eine effek-
tive Kontrolle der formal dem RFD unterstellten Gebiete — zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts etwa 75% der Landesfläche — war weder möglich noch interessant. Dies 
änderte sich erst ab den 1950er-Jahren im Zuge einer internationalen und nationalen 
Neubestimmung der tropischen Wälder, die nun wichtige Ressourcen für die Holz-
versorgung der Industrieländer sowie für die nationale und globale Entwicklung im 
Rahmen der Modernisierung der Entwicklungsländer wurden. In Thailand wurden 
nun umfangreiche Langzeitkonzessionen vergeben, die Ausweisung von Forstreser-
ven vorangetrieben und die Waldnutzung durch die lokale Bevölkerung einge-
schränkt. 21  
Waldrodungen hatten sich in Thailand bis weit ins 19. Jahrhundert hinein primär auf 
die Reisanbauflächen der Ebenen und Becken beschränkt. In den Berggebieten des 
Nordens und Westens wurde, flächenmäßig unbedeutend, Schwendbau22 zur Sub-
sistenzsicherung durch verschiedene ethnische Minderheiten und vereinzelte Tai-
Gruppen23 betrieben. Erst gegen Ende der 1950er-Jahre setzte mit der staatlichen 
Propagierung des Cash-Crop-Anbaus für den Export und der Ausdehnung der An-
bauflächen zur Ertragssteigerung ein rasanter Entwaldungsprozess ein, gefordert und 
gefördert von internationalen Entwicklungsorganisationen und Kreditgebern. Der 
großflächige Anbau von Eukalyptusplantagen begann 1978 und eröffnete lukrative 
Geschäfte für RFD-Beamte und ihre Geschäftspartner aus der Privatwirtschaft. Nach 
offiziellen Angaben nahm die Waldfläche von etwa 60% im Jahr 1953 auf ca. 25% 
der Landesfläche Ende der 1990er-Jahre ab. Schätzungen über tatsächliche Waldflä-
chen bewegten sich zwischen 10% und 20%.24 Unter öffentlichem Druck musste die 
Regierung 1989 einen „Logging Ban“ verabschieden, der zumindest den legalen 
Holzeinschlag weitgehend stoppte.  

                                                 
21  Für eine komplexe Analyse der Entwaldungsprozesse und Forstpolitik siehe Buergin 2002. 
22  Eine Form der Feldwechselwirtschaft, bei der die Vorbereitung und Düngung der i.d.R. kleinflächi-

gen Felder durch Brandrodung erfolgt. 
23  Der Begriff „Tai“ bezieht sich auf ethnische und sprachliche Kategorisierungen, während der Begriff 

„Thai“ auf nationalstaatliche Kontexte verweist. 
24  Die „Interpretationsoffenheit“ der Daten zur Entwaldung wird auch in der Forststatistik des RFD 

deutlich, der zufolge die Gesamtwaldfläche von ca. 25% im Jahr 1998 auf 32% im Jahr 2000 ange-
wachsen ist (Graphik 2). 



Reiner Buergin 16

Abb. 2:  Entwaldung, Forestreserven, Konzessions- und Schutzgebiete in 
Thailand 

 
Parallel zur Ausdehnung der Forstreserven und Schutzgebiete hatte der Entwal-
dungsprozess im Zusammenhang der ökonomischen Entwicklung und des Bevölke-
rungswachstums dazu geführt, dass Mitte der 1980er-Jahre die als Forstreserven 
ausgewiesenen Flächen die tatsächliche Waldfläche weit übertrafen. Etwa ein Drittel 
dieser Forstreserven wurde landwirtschaftlich genutzt und von etwa 10 Millionen 
Menschen oder einem Fünftel der Gesamtbevölkerung „illegal“ besiedelt. Die Aus-
weisung der Forstreserven und Schutzgebiete war oft ohne Rücksicht auf bereits 
bestehende Siedlungen und Nutzungen erfolgt. Gleichzeitig war die Ausdehnung der 
Cash-Crop-Anbauflächen i.d.R. auf Kosten des Waldes gegangen. Versuche des 
RFD, diese Problematik durch Umsiedlungen und Eukalyptus-Aufforstungen zu 
lösen, führten zunehmend zu Konflikten mit lokalen Bevölkerungsgruppen.  
In den 1980er-Jahre organisierte sich der Widerstand gegen die staatliche Forstpoli-
tik und die Ausbeutung lokaler Ressourcen durch Industrie, Militär und Politiker 
und wurde zu einer treibenden Kraft im Demokratisierungsprozess des Landes.25 
Gruppen der Bauernbewegung, sozial engagierte AkademikerInnen und PublizistIn-
nen sowie „hellgrüne“ NGOs stellten der gescheiterten staatlichen Waldschutzpoli-

                                                 
25  Buergin/Kessler 1999. 



Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand 17

tik und der fragwürdigen Aufforstungspolitik durch die Privatwirtschaft das Konzept 
der „Gemeindewälder“ (pa tschum tschon) entgegen. Deren Schutz und die Auffors-
tung degradierter Flächen soll weitgehend der lokalen Bevölkerung übertragen wer-
den, die auf intakte Lebensräume und die nachhaltige Nutzung ihrer Wälder ange-
wiesen ist. Eine Allianz aus RFD, Militär, „großbäuerlichen“ Bürgerinitiativen so-
wie „dunkelgrünen“ NGOs und Akademikern ging dagegen von der Unvereinbarkeit 
von Wald und Mensch aus und forderte die Entfernung menschlicher Siedlungen 
und Nutzungen aus Wald- und Schutzgebieten. Die heftigen Auseinandersetzungen 
um soziale Gerechtigkeit, Ressourcenkontrolle, Landrechte und Demokratisierung 
konzentrierten sich nicht zuletzt auf die Durchsetzung eines Gemeindewaldgesetzes. 
Diese Kontroversen um den „Community Forest Bill“ begannen Ende der 1980er-
Jahre und fanden während der 1990er-Jahre in diversen umkämpften Gesetzentwür-
fen ihren Ausdruck.26 Im März 2000 gelangte schließlich ein so genannter „people“s 
draft“ ins Parlament und wurde im Oktober 2001 verabschiedet.27 Im Senat traf er 
auf große Vorbehalte und wurde im März 2002 nur mit bedeutenden Veränderungen 
angenommen, was Kritik auf nationaler und internationaler Ebene auslöste. Im De-
zember 2007 verabschiedete die nach dem Militärputsch von 2006 eingerichtete 
„National Legislative Assembly“ kurz vor ihrer Auflösung den Gesetzentwurf, des-
sen Fertigstellung aber immer noch aussteht. Insbesondere die Problematik der Ge-
meinschaften und Gemeindewälder in und am Rande von Schutzgebieten bleibt auch 
in dieser letzten Version ungelöst und stark umstritten.28

2.2  Schutzgebiete und „Hill Tribes“ 

Das zu Beginn der 1990er-Jahre konzipierte Schutzgebietskonzept oder „Protected 
Area System“ (PAS) des RFD ist auch als Antwort auf die Herausforderung durch 
den Gemeindewald-Ansatz zu verstehen. Aufbauend auf Zonierungs-Konzeptionen 
aus den USA sollen 28% der Landesfläche unter Schutz gestellt und menschliche 
Siedlung und Nutzung dort möglichst ausgeschlossen werden. Vor dem Hintergrund 
zunehmender öffentlicher Kritik der Waldschutzkompetenz des RFD durch natur-
schutz-sensible und politisch einflussreiche urbane Mittelschichten und Eliten sowie 
angesichts des breiten Widerstands ländlicher Bevölkerungsgruppen in den Forstre-
serven eröffnet die Konzentration auf das PAS der Forstbehörde die Aussicht, die 
Kontrolle über große Gebiete und ihre „Forests-without-People“-Ideologie aufrecht 
erhalten zu können.  
Diese Chance liegt nicht zuletzt darin begründet, dass in den für das PAS vorgesehe-
nen Gebieten mehrheitlich Menschen leben, die den sog. „Hill Tribes“ mit einem 

                                                 
26  Brenner et al. 1999. 
27  Im September 1999 hatten NGOs, Studenten- und Bauernorganisationen die erforderlichen 50.000 

Unterschriften für den gemeinsam ausgehandelten „people“s draft“ gesammelt. 
28  Z.B. Weatherby/Somying 2007. 



Reiner Buergin 18

höchst prekären Status zugerechnet werden. Im Zuge der Ausbreitung staatlicher Insti-
tutionen auf die peripheren Berg- und Waldgebiete seit den 1950er-Jahren zur Kon-
trolle dieser Gebiete und deren Ressourcen diente der Begriff „Hill Tribes“ oder chao 
khao der Kategorisierung der diversen dort lebenden ethnischen Minderheiten. Im 
Kontext der internationalen Ächtung des Schwendbaus und des Opiumanbaus sowie 
aufgrund der Verwicklung eines kleinen Teils dieser Minderheiten in die kommunisti-
schen Aufstände der 1960er-Jahre wurde der Begriff „Hill Tribes“ mit einem negati-
ven Stereotyp der waldzerstörenden, opiumanbauenden, rückständigen Nicht-Thai und 
kommunistischen Unruhestifter assoziiert und auf alle diese Gruppen übertragen. Die 
auf sie gerichtete staatliche Politik war in den 1960er und 1970er-Jahren primär an der 
Bekämpfung kommunistischer Einflüsse und des Opiumanbaus interessiert. Erst in 
den 1980er-Jahren rückte die Waldschutzproblematik in den Vordergrund. Das negati-
ve Stereotyp ist bis heute weit verbreitet und wurde, unter Rückgriff auf nationalisti-
sche und ethnizistische Ressentiments, auch in den Auseinandersetzungen um die 
Schutzgebietspolitik und Ressourcenkonflikten der 1990er-Jahre von zivilgesellschaft-
lichen und staatlichen Akteuren instrumentalisiert.29

Im Kontext der internationalen Debatte um indigenes ökologisches Wissen und 
lokale Selbstbestimmung wurde dieses negative Hill-Tribe-Stereotyp aber auch in 
Thailand in Frage gestellt und seit den 1990er-Jahren gewann ein alternatives Bild 
der ethnischen Minderheiten als „benign environmentalists“ an Bedeutung. Als 
Vorlage dient hier insbesondere die ethnische Minderheit der Karen mit ihrem sub-
sistenzorientierten zyklischen Schwendbausystem. Wie in den internationalen Dis-
kursen ist dieses Gegenmodell nicht-moderner, umweltschonender lokaler Gemein-
schaften auch in Thailand umstritten; ihm wird problematische Generalisierung, 
historische Hinfälligkeit oder politische Instrumentalisierung vorgeworfen.30  

3 Die Karen in Thung Yai: Anpassung und Widerstand 

3.1  Geschichte und Selbstverständnis der Karen in Thung Yai 

Die Karen-Gemeinschaften in Thung Yai, die im Zentrum dieses Artikels stehen, 

sind in hohem Maße von den oben skizzierten globalen und nationalen Entwicklun-
gen betroffen. Ihre Möglichkeiten, diese sozialen Umwelten mitzugestalten, sind 
dagegen äußerst gering. Ihr Verhältnis zu Thung Yai, ihrer Heimat, ist ein grund-
sätzlich anderes als das der externen Akteure. Karen siedeln seit mindestens 200 
Jahren in dem Gebiet nordöstlich des Drei-Pagoden-Passes, das zum Schutzgebiet 
erklärt wurde. Sie waren in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts aufgrund religi-
öser und politischer Verfolgung in Burma dorthin gekommen und hatten formell 
                                                 
29  Buergin/Kessler 2000, Pinkaew 2000. 
30  Zur Problematik der Stereotypisierungen siehe z.B. Walker 2001; Buergin 2003a; Pinkaew 2003; 

Yos 2004. 



Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand 19

Siedlungsrechte erhalten. Als das für die Grenzsicherung Siams wichtige Gebiet um 
1830 herum vom Siamesischen Herrscher Rama III zum muang oder „Fürstentum“ 
aufgewertet wurde, erhielt der in Thung Yai lebende Karen-Führer den Siamesi-
schen Adelstitel Phra Si Suwannakhiri. In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 
war dieses Karen-Fürstentum von erheblicher Bedeutung für die Siamesischen Kö-
nige in ihren Verhandlungen mit der britischen Kolonialmacht in Burma über den 
Verlauf der westlichen Staatsgrenze.31 Im Zuge der Modernisierung der Verwal-
tungsstruktur, des um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert entstehenden territo-
rialen Nationalstaates, gerieten die Karen in Thung Yai ins Abseits staatlicher Auf-
merksamkeit, wo sie erst in den 1960er-Jahren als „Hill Tribes“ wieder auftauchten. 
Die „große Savanne“ im Zentrum des Gebiets, von der sich der Thai-Name thung 
yai ableitet, bezeichnen die Karen als pia aethala aethae, was sich mit „Ort der 
wissenden Weisen“ übersetzen lässt. Der Begriff verweist auf die Savanne als Medi-
tationsort der aethae, „Asketen“ mit besonderer Bedeutung für die Geschichte und 
Identität der Karen in Thung Yai.32 Das spezifische Verhältnis der Karen zu ihrer 
Heimat kommt auch in ihrem Selbstverständnis und ihrer Lebensweise zum Aus-
druck. Sie sehen sich selbst als Menschen, die im und vom Wald leben, als Teil 
einer komplexen Lebensgemeinschaft und abhängig von den anderen Wesen und 
Kräften dieser Gemeinschaft. Die Karen sind davon überzeugt, dass ihr Überleben 
im Wald von der Beachtung der Regeln und Zeichen dieser lebendigen, „materiel-
len“ und „spirituellen“ Umwelt abhängt. Diese Regeln beziehen sich sowohl auf die 
Ordnung der Verhältnisse zwischen den Menschen, als auch auf das Verhältnis zu 
ihrer Umwelt und deren Nutzung. Darüber hinaus muss vor allem das Verhältnis zu 
den spirituellen „Hütern“ oder „Herren“ dieser Lebensgemeinschaft gepflegt wer-
den, deren Erlaubnis für die Besiedlung und Nutzung des Landes erforderlich ist. In 
diesen Regeln und Normen ebenso wie in der alltäglichen Praxis der Sicherung des 
Lebensbedarfs, die von Generation zu Generation weitergegeben, aber auch ange-
passt werden, spiegelt sich ein reiches spezifisches Wissen über die Lebenswelt der 
Karen in Thung Yai. Aus einer „modernen“ Perspektive heraus lassen sich viele 
dieser Regeln und Praktiken als Ausdruck „ökologischen Wissens“ deuten. 

3.2  Nationale Interessen an peripheren Ressourcen und lokaler 
Wandel 

Bis weit in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts hinein konnten die Karen ihren 
Lebensraum Thung Yai weitgehend autonom nutzen und gestalten. Erst im Zusam-
menhang der Ausdehnung staatlicher Interessen und Institutionen auf die peripheren 
Landesteile begann sich das zu ändern. In den 1960er-Jahren wurden zunächst Stati-

                                                 
31  Thongchai 1994. 
32  Der Karen-Begriff aethae wird i.d.R. mit dem Thai-Begriff rysi übersetzt, der u.a. auf vor-

buddhistische Einsiedler im Mon-Königreich Haripunjaya verweisen soll (siehe Turton 2000:26).  



Reiner Buergin 20

onen der Border Patrol Police, einer paramilitärischen Grenzschutztruppe in Thung 
Yai eingerichtet. Es folgten seit den 1980er-Jahren Aktivitäten staatlicher Entwick-
lungsinstitutionen sowie die Einrichtung von RFD- und Militär-Stationen. Die Aus-
wirkungen auf die Karen-Gemeinschaften waren erheblich und bezogen sich zu-
nächst vor allem auf deren soziokulturelle und politische Organisation.  
Die meisten religiösen Vorstellungen und rituellen Praktiken der Karen spiegeln in 
Südostasien weit verbreitete Formen wider. Als Karen-spezifisch gilt dagegen ihr 
Ahnenkult,33 der auch von den Karen in Thung Yai als ursprüngliche Kultform ver-
standen wird. Bis über die Mitte des 20. Jahrhunderts hinaus war die dominierende 
Form des Ahnenkults in Thung Yai ong chre, was sich als „Essen mit den Ahnen“ 
übersetzen lässt. Die Kultgruppe ist matrilinear definiert, rituelles Oberhaupt ist 
i.d.R. die jeweils älteste Frau der Gruppe, unter bestimmten Umständen können aber 
auch Männer Zeremonien leiten. Die Durchführung von ong chre stellt hohe Anfor-
derungen an die Lebensführung der Familie und das soziale Umfeld. Mitglieder von 
ong chre Haushalten dürfen kein Geflügel und keine Schweine halten, weder Alko-
hol noch Opium oder Marihuana konsumieren. Die Zeremonie muss in einem nach 
traditionellen Konstruktionsvorschriften errichteten Haus stattfinden. Alle Grup-
penmitglieder müssen bei der Zeremonie anwesend sein, die u.U. bei kleinsten Feh-
lern wiederholt werden muss. Voraussetzung für ong chre ist darüber hinaus die 
„Reinheit des Dorfes“ und deren jährliche Wiederherstellung durch pia tawong 
(„Reinigung des Dorfes“). Diese Zeremonie wird von der thei ku durchgeführt, ei-
nem Oberhaupt einer der matrilinearen Kultgruppen des Dorfes. Wie auf der Haus-
haltsebene hängt die Reinheit des Dorfes davon ab, dass keine Hühner und Schwei-
ne gehalten und keine Rauschmittel konsumiert werden. Außerdem erfordert die 
dreitägige Dorfreinigungszeremonie den Ausschluss aller Nicht-Karen und die An-
wesenheit aller Dorfmitglieder für die Dauer der Zeremonie.  
In Folge der permanenten Anwesenheit ethnischer Tai im Gebiet und in den Dörfern 
konnten diese Anforderungen kaum mehr gewährleistet werden, so dass ong chre seit 
den 1960er-Jahren zunehmend durch eine einfachere, in ihren Anforderungen weniger 
strikte Form des Ahnenkults abgelöst wurde, ba pho („Blumen opfern“) genannt. 1997 
praktizierten noch ca. 17% aller Haushalte im Untersuchungsgebiet ong chre. Knapp 
11% gaben an, keine Form des Ahnenkults auszuüben. Etwa 73% praktizierten ba 
pho. Die neue Form des Kults unterscheidet sich weniger durch die Bestimmung der 
Kultgruppe, Anlass oder Ziel des Kults, als vielmehr durch die Art der Opfergaben, 
den Aufwand der Zeremonie, die Lockerung der Anwesenheitspflicht für Gruppen-
mitglieder und weniger strikte Anforderungen an die Lebensführung.  
Der Übergang von ong chre zu ba pho als vorherrschender Form des Ahnenkults 
ging mit Veränderungen der Dorforganisation einher. Solange ong chre dominierte, 
erfüllte die thei ku als Oberhaupt aller matrilinearen Kultgruppen wichtige soziale 

                                                 
33  Mischung 1984, zu verschiedenen Formen und Wandlungen des Ahnenkults siehe Buergin 1992. 



Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand 21

und rituelle Funktionen für die Dorfgemeinschaft und war für das Verhältnis zum 
„Hüter des Baumes“ rukkhajue zuständig. Dieser residierte in einem Baum thei wa 
plieng innerhalb des Dorfareals und vermittelte zwischen der Dorfgemeinschaft und 
dem „Hüter des Waldes“, der für das gesamte Gebiet zuständig war. Die thei ku 
musste den „Hüter des Baumes“ über die Vorgänge im Dorf und Pläne der Dorfge-
meinschaft unterrichten. Darüber hinaus musste sie über die Einhaltung der morali-
schen Normen im Dorf wachen und die jährliche Dorfreinigungszeremonie pia ta-
wong durchführen, die Voraussetzung war für die Existenz des Dorfes im Herr-
schaftsbereich des „Hüters des Waldes“. Die permanente Anwesenheit ethnischer 
Tai in den Karen-Gemeinschaften machte die Ausübung dieser Funktionen zuneh-
mend schwierig bis unmöglich, was zur Schwächung der Institution der thei ku führ-
te, noch verstärkt durch den Übergang von der matrilinearen ong chre zur stärker 
haushaltszentrierten ba pho Form des Ahnenkults. 
Im Zusammenhang dieser Veränderungen wurde in den meisten Dörfern der Kult 
des Dorfbaumes thei wa plieng und dessen Hüter rukkhajue durch einen Dorfkult 
priao abgelöst.34 Dieser richtet sich an phu pha du („sehr alter Großvater“), einen 
„Dorfschutzgeist“, der in einem „Geisterhaus“ peow innerhalb des Dorfes, i.d.R. in 
der Nachbarschaft des buddhistischen Wats residiert. Zuständig für die Vermittlung 
zwischen Dorfgemeinschaft und Dorfschutzgeist ist weiterhin die thei ku, die phu 
pha du über die Ereignisse im Dorf unterrichtet. Im Vergleich zum Kult des „Hüters 
des Baumes“ zeichnet sich der Dorfkult priao durch den Bezug auf die Human-
Sphäre mit der Referenz an einen „Großvater“, eine deutlich patrifokale Ausrichtung 
sowie eine stärkere Bindung an Wat und Buddhismus aus, und steht damit den in 
Thailand weit verbreiteten Dorfschutz-Kulten sehr viel näher. 

3.3  Divergente politische Systeme und kulturelle Identitäten 

Im Zuge des Vordringens staatlicher Institutionen in das Gebiet und in die Karen-
Dörfer veränderte sich auch die Rolle des Phu Yai Ban, des Dorfvorstehers im staat-
lichen Verwaltungssystem. Solange die Welten der Karen und Tai weitgehend un-
abhängig waren, fungierte er primär als Vertreter der Dorfgemeinschaft nach außen 
und Ansprechpartner staatlicher Institutionen. Im Rahmen der weitgehend autono-
men und egalitären soziopolitischen Organisation der Dorfgemeinschaften hatte die 
Institution zunächst keine formale Bedeutung. Mit den zunehmenden Interessen des 
Staatsapparats an den Gemeinschaften und deren Ressourcen wurden die Aufgaben 
des Phu Yai Ban vielfältiger und wuchsen die Erwartungen staatlicher Institutionen 
an ihn. Gleichzeitig wurde er für die Dorfgemeinschaft und die einzelnen Haushalte 
wichtiger, sei es in seiner Funktion als Vermittler zwischen externen und internen 

                                                 
34  Der Dorfkult priao zeigt Ähnlichkeiten mit einer Kultform, die Stern für die stärker assimilierten 

Karen-Gemeinschaften westlich Sangklaburis als „Cult of the Local Lord“ beschrieben hat. (Stern 
1990). 



Reiner Buergin 22

Interessen, aufgrund neuer Sanktions- und Machtbefugnisse oder aufgrund der Vor-
teile, die er vermitteln kann. Mit der wachsenden Bedeutung für staatliche Instituti-
onen und Karen wird seine Position in der Dorfgemeinschaft aber auch problemati-
scher. Beide Seiten erwarten Loyalität und Einsatz für oft konträre Interessen.  
Seine Situation wird noch dadurch erschwert, dass er in zwei sehr unterschiedlichen 
politischen Systemen agieren und zwischen diesen vermitteln muss. Als Amtsträger 
im staatlichen Verwaltungssystem ist er unteres Ausführungsorgan stark hierarchi-
sierter Entscheidungs- und Befehlsstrukturen. Um diese Funktion erfüllen zu kön-
nen, muss er sich im egalitären und konsensorientierten politischen System der 
Dorfgemeinschaft angemessen verhalten und durchsetzen. Hier ist er aber nur eine 
Stimme unter vielen, muss er seinen Standpunkt argumentativ begründen, um einen 
Konsensentscheid herbeizuführen, und sich mit Loyalitätsforderungen, Kontroll- 
und Sanktionsmöglichkeiten der Gemeinschaft auseinandersetzen. 
Die Einrichtung der Distriktverwaltung seit 1985 brachte weitere Veränderungen 
des politischen Systems. Mit dem Tambon Council gibt es erstmals eine politische 
Institution oberhalb der Dorfebene, die überwiegend mit Karen besetzt ist und Ent-
scheidungen mit Auswirkungen auf alle Dörfer des Gebiets trifft. Darüber hinaus 
verfügt er, im Vergleich zum gesamten monetären Einkommen im Gebiet, über 
erhebliche finanzielle Mittel. Die Sitzungen des Tambon Council finden außerhalb 
des Schutzgebiets in der Distrikthauptstadt statt, im Haus des Kamnan oder Distrikt-
vorstehers, und unterscheiden sich deutlich von den politischen Dorfversammlun-
gen. Im Gegensatz zum egalitären und konsensorientierten Charakter der Dorfver-
sammlungen dominieren in den formelleren Sitzungen des Tambon Council der 
Kamnan sowie Tai-Beamte, die den Sekretär des Councils stellen und diverse staat-
liche Institutionen vertreten. Den anwesenden Phu Yai Ban und Vertretern der Dorf-
gemeinschaften werden in den Sitzungen primär anstehende Termine, Projekte und 
Wünsche der Verwaltung mitgeteilt sowie Aufgaben übertragen. Die meisten Karen 
nehmen das Tambon Council als externe Organisation wahr und beklagen, dass hier 
die „modernisierungsorientierten“ Phu Yai Ban dominieren, die dort nicht ihre Inte-
ressen vertreten würden und Karen-Normen missachteten.  
Die Ausbildung ihrer Kinder in Thai-Schulen erscheint den Karen noch problemati-
scher. Bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts hinein erfolgte eine formale 
Ausbildung in Thung Yai ausschließlich in den buddhistischen Klöstern durch Ka-
ren-Mönche. Die erste Thai-Schule wurde 1962 durch die Border Patrol Police ein-
gerichtet, die insbesondere auch für die Kontrolle und Assimilation der Hill-Tribe-
Gruppen eingesetzt wurde. Die meisten Karen in Thung Yai sehen in den Thai-
Schulen eines der größten Probleme hinsichtlich des Fortbestands ihrer Kultur und 
Lebensweise, weil dort ihre traditionellen Werte, ihr Wissen und ihre Lebensweise 
abgewertet und damit untergraben würden. Durch die Ganztagsschulen werden zu-
dem die Möglichkeiten der Kinder stark eingeschränkt, im Kontext der eigenen 



Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand 23

Kultur Erfahrungen zu machen und zu lernen, und wird die Einführung eines ergän-
zenden Unterrichts in der Karen-Sprache problematisch.  

3.4  Naturschutz, Umsiedlungen und Zwangsmodernisierung 

Die Etablierung staatlicher Institutionen in Thung Yai führte zunächst primär zu sozia-
len, politischen und ideologischen Transformationen und Anpassungen der Karen. 
Grundlegende Wandlungen ihrer ökonomischen Organisation setzten erst Ende der 
1980er-Jahre ein und hängen eng mit dem Status Thung Yais als Schutzgebiet zusam-
men. Nach der Einrichtung des Wildschutzgebiets 1974 zog Thung Yai 1987/88 erst-
mals internationale Aufmerksamkeit auf sich, und zwar in den Konflikten um den 
Nam-Choan-Damm, der den größten Teil des Schutzgebiets einschließlich der Karen-
Siedlungen überflutet hätte. Eine breite öffentliche Widerstandsbewegung konnte den 
Damm verhindern und 1991 wurde der herausragende ökologische Wert des Gebiets 
durch die Erklärung zu einem Weltnaturerbe gewürdigt. Zusammen mit dem benach-
barten Huai Kha Khaeng Wildlife Sanctuary bildet Thung Yai den Kern des „Western 
Forest Complex“, dem größten verbliebenen Waldkomplex Thailands mit erheblicher 
ökologischer Bedeutung für Festland Südostasien und den globalen Biodiversitätss-
chutz. Die Karen hatten in den Debatten und Entscheidungen über ihre Heimat nie 
eine eigene Stimme. Seit der Einrichtung des Wildschutzgebiets erfolgten verschie-
dentlich Umsiedlungen. Mit der Erklärung zum Weltnaturerbe wuchsen einerseits der 
Druck auf die noch verbliebenen Siedlungen und der Wille des RFD, diese umzusie-
deln, andererseits aber auch die öffentliche Aufmerksamkeit für das Gebiet und die 
dort lebenden Karen. Seit Ende der 1990er-Jahre versuchen RFD und Militär mit Ter-
roraktionen sowie verstärktem Druck auf das Landnutzungssystem der Karen, diese zu 
einer „freiwilligen“ Umsiedlung zu bewegen.  
Bis heute bauen die Karen in Thung Yai überwiegend Reis in einer subsistenzorien-
tierten, zyklischen Form des Schwendbaus an, z.T. ergänzt durch Nassreisanbau. Unter 
einem Commons-Regime wird von den Haushalten jeweils ein Schwendfeld mit Berg-
reis bepflanzt, das nach i.d.R. einjähriger Nutzung einige Jahre brach liegt, um die 
Regeneration des Bodens zu gewährleisten, bevor es erneut eingeschlagen, abgebrannt 
und genutzt wird. Durch verschiedene, z.T. arbeitsintensive Maßnahmen wird die 
Langzeitproduktivität der Böden erhalten. Auf den Bergreisfeldern und Bracheflächen 
wird neben Reis eine Vielzahl weiterer Pflanzen angebaut und genutzt, z.T. zur Erzie-
lung kleiner monetärer Einkommen. Sammeltätigkeiten im Wald ergänzen die Sub-
sistenzsicherung und ermöglichen ebenfalls kleine Einkommen. Externe Lohnein-
kommen sind in den meisten Dörfern von untergeordneter Bedeutung.  
Bis Ende der 1980er-Jahre konnte dieses Schwendbausystem ohne wesentliche Ein-
schränkungen durch die Forstverwaltung praktiziert werden. Seit der Erklärung zum 
Weltnaturerbe nahmen Auflagen und Kontrollen aber zu und gefährden die Sub-
sistenzgrundlage der Haushalte im Schutzgebiet. Das Verbot der Nutzung von Brache-
flächen, die älter als drei Jahre alt sind, führt in den Dörfern, in denen die Kontrolle am 



Reiner Buergin 24

effektivsten ist, bereits zu spürbaren Ertragseinbußen. In einzelnen Gebieten hat das 
RFD 2002 zudem begonnen, auf jungen Bracheflächen Bäume zu pflanzen, um so 
eine erneute Nutzung für den Reisanbau zu verhindern. Die Möglichkeiten der Karen, 
auf diese Einschränkungen zu reagieren, sind sehr begrenzt. Abgesehen von „Vermei-
dungsreaktionen“ und unterschiedlich erfolgreichen Versuchen, mit lokalen RFD-
Beamten subsistenzsichernde Kompromisse auszuhandeln, bleibt ihnen nur die öko-
nomische Modernisierung. Auf den verbleibenden Anbauflächen können sie entweder 
versuchen, durch Dünger- und Pestizideinsatz die Erträge zu erhöhen, was die meisten 
Haushalte sich finanziell nicht leisten können, oder gleich Cash-Crops anzubauen bzw. 
als Lohnarbeiter außerhalb des Schutzgebiets zu arbeiten. Diese „Zwangsmodernisie-
rung“ wird nicht nur von den meisten Karen abgelehnt, die an der subsistenzorientier-
ten Land- und Waldnutzung festhalten möchten, sondern untergräbt letztlich auch 
ihren Status der nachhaltig im und vom Wald lebenden „Indigenen“.  

3.5  Lokaler Widerstand und transkulturelle Allianzen 

Dieses positive Image der „umweltschonenden Indigenen“, das in Teilen der natio-
nalen und internationalen Öffentlichkeit mit den Karen in Thung Yai verbunden 
wird, ist derzeit die einzige Position in den externen Diskursen, mit der sie sich bis 
zu einem gewissen Grad identifizieren können und ihr einziger „Trumpf“ in den 
Auseinandersetzungen um ihre Umsiedlung. In ihren Beziehungen zu staatlichen 
Institutionen erfahren sie sich überwiegend als recht- und machtlos. Um ihre Interes-
sen und Perspektiven in den nationalen Diskurs einbringen zu können, sind die Ka-
ren in Thung Yai bisher weitgehend auf die Unterstützung externer Verbündeter 
angewiesen. Sie finden diese unter engagierten NGOs, UmweltaktivistInnen, Aka-
demikerInnen und JournalistInnen, die in den umwelt- und entwicklungspolitischen 
Auseinandersetzungen eher „hellgrüne“ Positionen vertreten. Für die Karen sind 
diese transkulturellen Allianzen aber durchaus ambivalent, da unter ihnen das Ge-
fühl weit verbreitet ist, dass sie ihre eigene Sicht nicht wirklich vermitteln können 
und die Interessen und Ziele ihrer Verbündeten nicht unbedingt ihre eigenen sind.  
Für die Karen in Thung Yai steht ihr Recht, dort zu siedeln und ihr traditionelles 
Wald- und Landnutzungssystem zu praktizieren, nicht in Frage, ebenso wenig wie ihr 
Wunsch, im Schutzgebiet zu bleiben und ihre Kultur und Heimat zu bewahren. Hin-
sichtlich der Strategien zur Lösung ihrer Probleme gibt es unter ihnen aber durchaus 
unterschiedliche Positionen. Die relativ kleine Gruppe der „moderaten Modernisierer“, 
zu der die meisten Phu Yai Ban zählen, setzt auf die vorsichtige Transformation des 
Landnutzungssystems hin zu intensiveren Produktionsmethoden und stärkerer Markt-
integration (i.d.R. auch Eigeninteressen verfolgend), ohne dabei die eigene Karen-
Identität in Thung Yai aufgeben zu wollen! Obwohl sie im Tambon Council einen Ort 
politischer Repräsentation haben, sind sie hinsichtlich der Sicherung ihrer Siedlungs- 
und Nutzungsrechte im Schutzgebiet auf externe Verbündete angewiesen. Sie stehen 
vor dem Problem, ihre moderaten Modernisierungsvorstellungen gegenüber Gruppie-



Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand 25

rungen und AktivistInnen rechtfertigen zu müssen, die auf der nationalen Ebene mit 
dem Image der „umweltschonenden Indigenen“ argumentieren. 
Für die „introvertierten Traditionalisten“ steht dagegen das Gefühl der Fremdheit 
gegenüber den Tai im Vordergrund. Ihre Hoffnungen richten sich weniger auf die 
Vermittlung eigener Interessen und Rechte nach außen und eine politische Lösung 
der Konflikte mit Hilfe externer Verbündeter, sondern gründen vielmehr in Glau-
benshoffnungen und millenaristischen Heilserwartungen. Ihre Strategien zielen eher 
auf Abgrenzung und die Revitalisierung „traditioneller Karen-Kultur“, mit einem 
Fokus auf exklusive, millenaristische Aspekte dieser Kultur. 
Die Bestimmung und Revitalisierung dieser Kultur steht auch im Mittelpunkt der 
Bemühungen der „extrovertierten Traditionalisten“. Wie die „introvertierten Traditi-
onalisten“ hegen sie Zweifel an der Vermittelbarkeit ihrer Karen-spezifischen Per-
spektive gegenüber den Verbündeten Tai und teilen auch deren Wunsch, am sub-
sistenzorientierten Landnutzungssystem festzuhalten. Im Gegensatz zu den „intro-
vertierten Traditionalisten“ sehen sie aber in der Zusammenarbeit mit externen Ver-
bündeten ihre größte Chance, die Zukunft der Karen und ihre Existenz in Thung Yai 
mitgestalten und sichern zu können. Die Vermittlung und Auseinandersetzung mit 
der eigenen Geschichte und Lebensweise ebenso wie die Mitarbeit in Projekten zur 
Sicherung traditionellen Wissens und nachhaltigen Ressourcenmanagements ist für 
die „extrovertierten Traditionalisten“ von zentraler Bedeutung in ihren Bemühun-
gen, ihre Existenz und Identität in Thung Yai zu verteidigen. 

4 Naturschutz, Minderheitenrechte und „biokulturelle Diversität“ 

4.1  Moderne Herausforderungen und lokale Rechte 

Konflikte um biokulturelle Diversität, wie der um die Karen in Thung Yai, zeichnen 
sich nicht zuletzt durch die starke Interdependenz der lokalen, nationalen und inter-
nationalen Ebene aus. Auf der lokalen Ebene gehören in Thung Yai zu den wichtigs-
ten Herausforderungen und Anpassungen der letzten Jahrzehnte die abnehmende 
Bedeutung der matrifokalen Verwandtschaftsgruppen und die Entstehung eines 
haushaltszentrierten und patrifokalen Dorfkultes; die zunehmenden Spannungen 
zwischen der konsensorientierten internen politischen Organisation und dem primär 
hierarchisch strukturierten externen politischen System; die Gefährdung der Tradie-
rung von Werten und Lebensformen der Karen aufgrund der Thai-Schulen; sowie 
die Umsiedlungsdrohung und der Druck auf das Landnutzungssystem. Die diversen 
Wandlungen auf der nationalen und internationalen Ebene, die diese lokalen Prozes-
se induzierten und bestimmen, fanden nicht zuletzt in unterschiedlichen Interessen-
konstellationen und Rahmungen des Konflikts um Thung Yai ihren Ausdruck.35  

                                                 
35  Siehe auch Buergin 2003b. 



Reiner Buergin 26

Koloniale und regionale Interessen an den Ressourcen der Region führten in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zur Demarkation nationaler Staatsgebiete nach 
westlichem Vorbild. Im Zuge dieser Territorialisierung wurden Thung Yai und die 
dort lebenden Karen dem „geo-body“36 des Siamesischen Nationalstaats einverleibt, 
der gleichzeitig Teil einer primär territorial und ökonomisch bestimmten „internati-
onalen Staatengemeinschaft“ wurde, in der heterogene soziale und physische Räume 
im modernen Konzept des Nationalstaats verschmolzen wurden. Die Entwicklung 
einer spezifischen nationalen Identität dieses modernen Staates in der ersten Hälfte 
des 20. Jahrhunderts fokussierte vor allem auf die Sprache, den Buddhismus und die 
Monarchie. Die Karen in Thung Yai, die räumlich dem Staat einverleibt worden 
waren, wurden im Zuge dieser Nationalisierung von dessen „people-body“37 ausge-
grenzt und verschwanden von der politischen Agenda. Ab der Mitte des 20. Jahr-
hunderts führten internationale und nationale Interessen an den Ressourcen und 
Menschen der peripheren Gebiete des Staates, im Kontext von Modernisierungsstra-
tegien und Kommunismusbekämpfung, zur Ausdehnung staatlicher Institutionen in 
diese Gebiete sowie zu deren Nutzung für die nationale ökonomische Entwicklung. 
Die dort lebenden Menschen wurden nun primär als rückständige Problemgruppen 
oder fremde Unruhestifter im Konflikt mit nationalen Interessen kategorisiert, die es 
zu kontrollieren und/oder zu modernisieren galt. Als die Kosten dieser ökonomi-
schen Entwicklung ab den 1980er-Jahren unübersehbar wurden, erklärte man die 
Wälder der peripheren Gebiete zu schützenswerter „Wildnis“ und Biodiversitäts-
Pools von globaler Bedeutung, gefährdet durch Übergriffe lokaler Bevölkerungen. 
Im Kontext dieser nationalen und internationalen „Ökologisierung“ peripherer Ge-
biete wurden die Karen in Thung Yai zu einem Störfaktor im Weltnaturerbe, der 
strikte Kontrolle erfordert, solange er nicht entfernt werden kann. 
Die Karen haben praktisch ausnahmslos ihren Wunsch zum Ausdruck gebracht, in 
Thung Yai zu bleiben. Von einem modernen ethischen Standpunkt aus kann ihr 
Recht dazu schwerlich bezweifelt werden. Auch im internationalen Naturschutzdis-
kurs sind Zwangsumsiedlungen kaum noch eine legitime Option, sind Partizipation 
und kooperatives Ressourcenmanagement prominente Konzepte für das Manage-
ment von Schutzgebieten. Nach der Erklärung Thung Yais zu einem „Welterbe“ 
sollten die zuständigen internationalen Organisationen Verantwortung für dieses 
Erbe übernehmen und sich gegen den Druck und die Gewalt gegenüber den Karen 
aussprechen. Dies umso mehr, als „indigenes Wissen“ und „kulturelle Diversität“ als 
wichtige Faktoren für den Biodiversitätsschutz und nachhaltige Entwicklung propa-
giert werden. Selbst unter Naturschutz-Prioritäten erscheint das Verbot des sub-
sistenzorientierten Schwendbausystems der Karen oder deren Vertreibung aus 
Thung Yai weder nötig noch vernünftig. Die dort lebenden Karen sind kein Störfak-

                                                 
36  Thongchai 1994. 
37  Connors 2003. 



Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand 27

tor, sondern ein integraler Bestandteil Thung Yais.38 Mit ihrem nachhaltigen Land- 
und Waldnutzungssystem haben sie das Schutzgebiet über lange Zeit geprägt und 
dessen Biodiversität erhöht. In ihrer Kultur bewahren sie einzigartige Wissensbe-
stände über ihre natürliche Umwelt, zu der sie eine tiefe spirituelle Verbindung 
pflegen. Ihre Geschichte in Thung Yai, ihr spezifisches Wissen und ihre Beziehung 
zum Gebiet legen vielmehr eine Umwandlung des Schutzgebiets zu einer „Cultural 
Landscape World Heritage Site“39 nahe. 
Es gibt starke Kräfte in Thailand, die den Ausschluss oder die völlige Assimilation der 
als Hill Tribes kategorisierten ethnischen Minderheiten betreiben, einschließlich ihrer 
Entfernung aus Wald- und Schutzgebieten. Während der letzten 30 Jahre hat Thailand 
aber auch einen bemerkenswerten Demokratisierungsprozess durchlaufen, und in der 
Verfassung von 1997 sind explizite Rechte lokaler Gemeinschaften auf kulturelle 
Selbstbestimmung und die Nutzung lokaler Ressourcen verankert. Die Umsetzung 
dieser Ansprüche und Verpflichtungen ist leider nicht immer einfach. Darüber hinaus 
ist ihre Interpretation umstritten und Gegenstand soziopolitischer Verhandlungen, in 
denen marginale soziale Gruppen oft im Nachteil sind. Im Fall des immer noch anste-
henden Gemeindewaldgesetzes wäre eine bessere Berücksichtigung der Rechte und 
Interessen ethnischer Minderheiten dringend wünschenswert. Der Fall der Karen in 
Thung Yai ebenso wie das Problem der Integration der „Hill Tribes“ in die Thailändi-
sche Gesellschaft bleiben eine Herausforderung für demokratische Kräfte in Thailand, 
wo im Kontext der wachsenden Attraktivität des Konzepts „kulturelle Diversität“ auch 
über eine Neubestimmung „nationaler Kultur“ und Identität diskutiert wird.40

4.2  Konflikte um biokulturelle Diversität und modernes Selbstver-
ständnis 

Diese Entwicklungen in Thailand und Thung Yai spiegeln bis zu einem gewissen 
Grad ein allgemeineres Muster der Ausbreitung der Moderne und der Wandlungen 
ihres Verhältnisses zu peripheren nicht-modernen Gruppierungen wider. Konflikte 
um biokulturelle Diversität sind in dieser Perspektive nur die jüngste Ausprägungs-
form der konfliktiven Expansion der Kultur der Moderne. Im Rahmen einer Ökolo-
gisierung der „Randgebiete“ dieser Moderne wurden nicht-moderne soziale Rand-
gruppen zunächst entweder als „Natur“ gefährdende Modernisierungs-Anwärter 
konzipiert oder als „Naturvölker“ quasi der Natur zugeschlagen und damit selbst 
„schützenswert“, solange sie diesen Status nicht verspielen. Die Kritik dieser Stereo-
typisierungen rückte Aspekte kultureller Differenz und das Konzept „kulturelle 
Diversität“ in den Vordergrund, und zwar sowohl aus utilitätsorientierten Perspekti-
ven, die auf deren Bedeutung und Instrumentalisierung für ökonomische Entwick-

                                                 
38  Buergin 2004. 
39  Siehe z.B. von Droste et al. 1995; UNESCO 2003. 
40  Siehe z.B. Connors 2005. 



Reiner Buergin 28

lung und Biodiversitätsschutz fokussieren, als auch aus alteritätsorientierten Per-
spektiven, die sich eher auf deren Potenzial hinsichtlich alternativer Entwicklungs-
wege und lokaler Selbstbestimmung konzentrieren.  
In den Konflikten um biokultureller Diversität kommt aber auch eine grundsätzliche 
Problematik modernen Selbstverständnisses und moderner Konzeptualisierungen 
„kultureller Diversität“ zum Ausdruck. Unter gleichzeitiger Betonung der Schutz-
würdigkeit biologischer und kultureller Vielfalt trifft „die Moderne“ in diesen Kon-
flikten auf Gemeinschaften mit differenten, nicht-modernen Lebensformen und 
Weltanschauungen. Historisch zeigt dieses „Aufeinandertreffen“ unterschiedliche 
Ausprägungen und Konzeptualisierungen, sei es in Form ungleicher kolonialer Ab-
hängigkeiten, evolutionärer „kultureller“ Abstufungen oder Vorstellungen von mo-
dernisierungs-bedürftigen/-begierigen traditionalen Gesellschaften auf dem Weg in 
die Moderne. Alle diese Formen der Begegnung zeichnen sich durch stark asymmet-
rische Beziehungen aus und beinhalten deutliche Abwertungen nicht-moderner 
Gruppierungen. Die damit verbundenen Konzepte „kultureller Diversität“ implizie-
ren entweder eine wie auch immer begründete Vorrangstellung „der Moderne“ oder 
entrücken diese der Sphäre „kultureller Diversität“ von vorne herein in universalisti-
schen Konzeptualisierungen jenseits der Vielfalt. Die kulturellen Wurzeln der Mo-
derne in abendländischen Gesellschaften sind zwar offensichtlich, ebenso wie der 
Ursprung ihrer Ansprüche auf Universalität und Hegemonie in Ideen der Aufklä-
rung, des Evolutionismus oder der Modernisierungstheorien. Aber Institutionen, 
Werte und Strukturen dieser Kultur der Moderne41 haben inzwischen so weite 
Verbreitung gefunden und eine Art von „Natürlichkeit“ erlangt, dass es nicht-
modernen Gruppierungen am Rand der Moderne höchst schwer fällt, differente 
Lebens- und Vorstellungsweisen zu behaupten und aufrecht zu erhalten. 
Die Karen in Thung Yai passen schwerlich in ein Konzept „kultureller Diversität“, 
das auf einem universalistischen Selbstverständnis der Moderne gründet. Sie fänden 
Platz in einem Konzept kultureller Diversität, das die Moderne oder Modernität als 
eine spezifische Kultur und Teil einer Vielfalt versteht, ohne „natürlichen“ An-
spruch auf einen universellen oder übergeordneten Status. Eine „Kultur der Moder-
ne“, deren Selbstverständnis auf einem so verstandenen und positiv bewerteten 
Konzept kultureller Diversität gründet, sollte aufmerksam sein für hegemoniale und 
überwältigende Tendenzen in ihren Beziehungen zu nicht-modernen Gruppen und 
darüber hinaus differente Lebensformen begrüßen. Diese „relativistische“ Konzepti-
on kultureller Diversität schließt die Suche nach und Verhandlung dringend benötig-
ter „universeller“ Regeln und Normen für das Zusammenleben einer globalen Ge-

                                                 
41  Eine Auseinandersetzung mit den vielfältigen, jüngeren Kontroversen um inhaltliche Bestimmungen 

und das Selbstverständnis dieser Moderne, deren Umfang eine Identitätskrise der Moderne nahe legt 
(siehe z.B. Beck/Lau 2005; Lee 2006 oder diverse Themenhefte sozialwissenschaftlicher Fachzeit-
schriften: Daedalus 129:1, 2000, International Sociology 16:3, 2001, European Journal of Social 
Theory 6:3, 2003) würde den Rahmen dieses Artikels sprengen. 



Konflikte um biokulturelle Diversität in Thailand 29

meinschaft in Vielfalt keineswegs aus.42 Aber sie erfordert die Hinterfragung univer-
salistischer Ansprüche sowie eine selbstreflexive und alteritätsorientierte Kultur der 
Moderne. 

Literatur 
Beck, U.; Lau, C.: "Second modernity as a research agenda: Theoretical and empirical explorations in the 

‘meta-change’ of modern society", in: British Journal of Sociology, 56 (2005) 4, S. 525-557 
Benhabib, S.: The claims of culture: Equality and diversity in the global era, Princeton: Princeton Uni-

versity Press, 2002 
Berkes, F. (Hrsg.): Common property resources: Ecology and community based sustainable development, 

London: Belhaven Press, 1989 
Borgerhoff Mulder, M.; Coppolillo, P.: Conservation: Linking ecology, economics, and culture, Prince-

ton: Princeton University Press, 2005 
Brenner, V.; Buergin, R.; Kessler, C.; Pye, O.; Schwarzmeier, R.; Sprung, R.-D.: Thailand“s community 

forest bill: U-turn or roundabout in forest policy?, Freiburg: Universität Freiburg, 1999 
Briggs, J.; Sharp, J.: "Indigenous knowledges and development: A postcolonial caution", in: Third World 

Quarterly, 25 (2004) 4, S. 661-676 
Brundtland, G. H.: Unsere gemeinsame Zukunft, Greven: Eggenkamp, 1987 
Buege, D. J.: "The ecologically noble savage revisited", in: Environmental Ethics, 18 (1996) 1, S. 71-88 
Buergin, R.: Die Karen: Ideologie, Interessen und Kultur, Freiburg: Universität Freiburg, 1992 
Buergin, R.: Lokaler Wandel und kulturelle Identität im Spannungsfeld nationaler Modernisierung und 

globaler Umweltdiskurse, Freiburg: Universität Freiburg, 2002 
Buergin, R.: "Trapped in environmental discourses and politics of exclusion: Karen in the Thung Yai 

Naresuan Wildlife Sanctuary in the context of forest and hill tribe policies in Thailand", in: Delang, 
C. O. (Hrsg.): Living at the edge of Thai society: The Karen in the highlands of northern Thailand, 
London: RoutledgeCurzon, 2003a, S. 43-63 

Buergin, R.: "Shifting frames for local people and forests in a global heritage", in: Geoforum, 34 (2003b) 
3, S. 375-393 

Buergin, R.: Umweltverhältnisse jenseits von Tradition und Moderne, Stuttgart: Ibidem-Verlag, 2004 
Buergin, R.; Kessler, C.: Das Janusgesicht der Zivilgesellschaft: Demokratisierung und Widerstand im 

thailändischen Umweltdiskurs, Freiburg: Universität Freiburg, 1999 
Buergin, R.; Kessler, C.: "Intrusions and exclusions: Democratization in Thailand in the context of envi-

ronmental discourses and resource conflicts", in: GeoJournal, 52 (2000) 1, S. 71-80 
Cocks, M.: "Biocultural diversity: Moving beyond the realm of „indigenous“ and „local“ people", in: 

Human Ecology, 34 (2006) 2, S. 185-200 
Connors, M. K.: "Hegemony and the politics of culture and identity in Thailand: Ministering culture", in: 

Critical Asian Studies, 37 (2005) 4, S. 523-551 
Connors, M. K.: Democracy and national identity in Thailand, London: RoutledgeCurzon, 2003 
Deveaux, M.: Cultural pluralism and dilemmas of justice, Ithaca: Cornell University Press, 2000 
Harmon, D.: "Losing species, losing languages: Connections between biological and linguistic diversity", 

in: Southwest Journal of Linguistics, 15 (1996) 1-2, S. 89-108 
Heintze, H.-J.: Selbstbestimmungsrecht und Minderheitenrechte im Völkerrecht, Baden-Baden: Nomos-

Verlags-Gesellschaft, 1994 
Heinz, W. S.: Indigenous populations, ethnic minorities and human rights, Saarbrücken: Breitenbach 

Publishers, 1991 
Hines, C.: Localization: A global manifesto, London: Earthscan, 2000 
Honerla, S.; Schröder, P. (Hrsg.): Lokales Wissen und Entwicklung, Saarbrücken: Verlag für Entwick-

lungspolitik, 1995 
IUCN; WCPA: Recommendations of the Vth IUCN World Parks Congress, Durban: World Parks Con-

gress, 2003 
Jentoft, S.; Minde, H.; Nilsen, R. (Hrsg.): Indigenous peoples: Resource management and global rights, 

Delft: Eburon Academic Publishers, 2003 

                                                 
42  Für verschiedene Ansätze jenseits des Universalismus vs. Relativismus Dilemmas siehe z.b. Deveaux 

2000, Benhabib 2002, Niezen 2004. 



Reiner Buergin 30

Kreib, Y.; Ulbrich, A. (Hrsg.): Gratwanderung Ökotourismus: Strategien gegen den touristischen Aus-
verkauf von Kultur und Natur, Gießen: Focus, 1997 

Lee, R. L. M.: "Reinventing modernity: Reflexive modernization vs liquid modernity vs multiple moder-
nities ", in: European Journal of Social Theory, 9 (2006) 3, S. 355-368 

Loh, J.; Harmon, D.: "A global index of biocultural diversity", in: Ecological Indicators, 5 (2005) 3, S. 
231-241 

Maffi, L. (Hrsg.): On biocultural diversity: Linking language, knowledge, and the environment, Washing-
ton: Smithsonian Institution Press, 2001 

McNeely, J. A.; Pitt, D. (Hrsg.): Culture and conservation: The human dimension in environmental 
planning, London: Croom Helm, 1985 

Minde, H.: "The making of an international movement of indigenous peoples", in: Scandinavian Journal 
of History, 21 (1996), S. 221-246 

Mischung, R.: Religion und Wirklichkeitsvorstellungen in einem Karen-Dorf Nordwest Thailands, Wies-
baden: Franz Steiner Verlag, 1984 

Niezen, R.: The origins of indigenism: Human rights and the politics of identity, Berkeley: University of 
California Press, 2003 

Niezen, R.: A world beyond difference: Cultural identity in the age of globalization, Malden: Blackwell, 
2004 

Oldfield, M. L.; Alcorn, J. B. (Hrsg.): Biodiversity: Culture, conservation, and ecodevelopment, Boulder: 
Westview Press, 1991 

Oviedo, G. T.; Maffi, L.; Larsen, P. B.: Indigenous and traditional peoples of the world and ecoregion 
conservation: An integrated approach to conserving the world“s biological and cultural diversity, 
Gland: WWF, 2000 

Peet, R.; Watts, M. J: (Hrsg.): Liberation ecologies: Environment, development, social movements, Lon-
don: Routledge, 1996 

Pinkaew Laungaramsri: "The ambiguity of „watershed“: The politics of people and conservation in 
Northern Thailand", in: Sojourn, 15 (2000) 1, S. 52-75 

Pinkaew Laungaramsri: "Ethnicity and the politics of ethnic classification in Thailand", in: Mackerras, C. 
(Hrsg.): Ethnicity in Asia, London: RoutledgeCurzon, 2003, S. 157-173 

Posey, D. A.; UNEP (Hrsg.): Cultural and spiritual values of biodiversity, London: Intermediate Tech-
nology Publications, 1999 

Royal Forest Department: Forestry statistics of Thailand 2006, Bangkok: Royal Forest Department, 2007 
Schmale, W. (Hrsg.): Human rights and cultural diversity, Goldbach: Keip Publishing, 1993 
Stepp, J. R.; Wyndham, F. S.; Zarger, R. K. (Hrsg.): Ethnobiology and biocultural diversity, Athens: 

University of Georgia Press, 2002 
Stern, T.: "Eternal divinities in a changing world: The local lords of the Karen", in: Winthrop, R. H. 

(Hrsg.): Culture and the anthropological tradition, Lanham: University Press of America, 1990, S. 
205-232 

Thongchai Winichakul: Siam mapped: A history of the geo-body of a nation, Honolulu: University of 
Hawaii Press, 1994 

Turton, A.: "Introduction to Civility and Savagery", in: Turton, A. (Hrsg.): Civility and savagery: Social 
identity in Tai states, Richmond: Curzon Press, 2000, S. 3-31 

UN: United Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples, New York: United Nations, 2007 
UNCED: Convention on Biological Diversity, Rio de Janeiro: UNCED, 1992 
UNESCO: Cultural Landscapes: The challenges of conservation, Paris: UNESCO, 2003 
Vandergeest, P.: "Mapping nature: Territorialization of forest rights in Thailand", in: Society & Natural 

Resources, 9 (1996) 2, S. 159-175 
Vermeulen, S.; Sheil, D.: "Partnerships for tropical conservation", in: Oryx, 41 (2007) 4, S. 434-440 
Von Droste, B.; Plachter, H.; Rössler, M. (Hrsg.): Cultural landscapes of universal value: Components of 

a global strategy, Jena: Gustav Fischer Verlag, 1995 
Walker, A.: "The „Karen consensus“: Ethnic politics and resource-use legitimacy in northern Thailand", 

in: Asian Ethnicity, 2 (2001) 2, S. 145-162 
Weatherby, M.; Somying Soonthornwong: "The Thailand Community Forest Bill", in: RECOFTC Com-

munity Forestry E-News, December 2007 
Whaley, L. J.: "The future of native languages", in: Futures, 35 (2003) 9, S. 961-973 
Williams, N. M.; Baines, G. (Hrsg.): Traditional ecological knowledge: Wisdom for sustainable develop-

ment, Canberra: Centre for Resource and Environmental Studies, 1988 
Yos Santasombat: "Karen cultural capital and the political economy of symbolic power", in: Asian Eth-

nicity, 5 (2004) 1, S. 105-120 


