ASIEN 117 (Oktober 2010), S. 58-78

RESEARCH NOTE

Pakistan nach den Islamisten:
Transformationsprozesse innerislamischer
Rivalitat und Populérislamismus

Thomas K. Gugler

Summary

Islamic interpretations heavily impact on political culture and practice in Pakistan.
Religious extremisms, which repeatedly have been resulting directly from state poli-
tics in Pakistan, become at times dominant to an extent that they threaten to under-
mine the foundations of state and society. Radical groups engage in several jihads:
internal sectarian, regional jihads in Afghanistan and India, in addition to global jihads
against the West. Analyzing transformation processes of politicized religion, introduc-
ing institutional structures and political dynamics, the article portrays the main trends
in political Islam in Pakistan, striving to understand how the failure of political Islamist
projects fostered the popularity of new post-Islamist neofundamentalisms.

Manuscript received on 2010-07-26, accepted on 2010-11-03
Keywords: Pakistan, Islamism, jihad, Terrorism, Missionary movement,
Tablighi Jamaat, Barelwi

Die islamische Republik Pakistan erscheint von religiésen, ethnischen und regiona-
len Spannungen zerrissen. Bisweilen erstarken religidse Extremismen, die hdufig
eine direkte Folge staatlicher Politik sind, in Pakistan zu einem Malie, dass sie die
Fundamente von Staat und Gesellschaft auszuhdhlen drohen (Rashid 2010, ICG
2009). Der folgende Artikel stellt die wichtigsten Strémungen des politisierten Islam
in Pakistan vor, diskutiert Verbindungen zu militanten Gruppen und zeichnet nach,
wie frihere Uberpolitisierungen gegenwirtig den Etablierungserfolg postislamisti-
scher Deutungen fordern, die mittlerweile im Trend des Popularislamismus (vgl.
Schiffauer 2010) beachtliche Teile der neuen muslimischen Mittelschicht begeistern.

Bei einer Betrachtung der Vielfalt islamischer Richtungen und Sekten lohnt ein
kurzer Blick auf die Mehrheitsverhaltnisse innerhalb der pakistanischen Gesell-
schaft. Obgleich Pakistan die Heimat einer auRerordentlich hohen Vielfalt an islami-
schen Identitaten, Gruppierungen und Bewegungen ist, stellt es sich aus politischer
Motivation heraus als religios homogenes Land dar und so gibt es keine offiziellen
Datensétze zur sektiererischen Zugehdrigkeit der Muslime Pakistans. Die islamische



Thomas K. Gugler 59

Republik Pakistan hat gegenwértig etwas mehr als 170 Millionen Einwohner. Beim
letzten Zensus 1998 z&hlten liber 96 Prozent der Pakistanis als Muslime.

Anhanger der 1889 in Qadiyan begriindeten islamischen Reformbewegung der Ah-
madiya gelten seit dem 21. September 1974 per Verfassungszusatz nicht mehr als
Muslime, da sie die Endgultigkeit des Prophetentums Muhammads nicht anerken-
nen. Die juristische Gleichstellung mit Juden und Hindus legalisierte praktisch die
systematische Diskriminierung ihrer Institutionen. Einigen ulama aber ging die
Gesetzesanderung von 1974 nicht weit genug. Am 26. April 1984 verkiindete Zia al-
Haqg Ordinance XX. Diese verbot den Ahmadis ihre Gebetsstatten Moscheen zu
nennen, den Gebetsruf zu zitieren, Missionsaktivitaten zu entfalten sowie das Gri-
RBen mit salam bzw. sich durch ahnliche Gesten als Muslime auszugeben. 1995 wur-
den zwei Ahmadis 6ffentlich vor Polizeikréften gesteinigt. Die koordinierten Bom-
benanschlage auf zwei Ahmadi Moscheen in Lahore am 28. Mai 2010, die 93 Men-
schen toteten, sind ein dramatisches Beispiel fir das AusmaR sektiererischer Gewalt
im Pakistan der Gegenwart. Die Ahmadis bilden eine der am starksten verfolgten
religidsen Minderheiten in Pakistan und sie setzten in gewisser Weise ein Beispiel,
da einige hardliner hofften, ihre Bemiihungen gegen andere islamische Denkschulen
konnten vergleichsweise erfolgreich werden.

Von den Muslimen Pakistans sind grob geschétzt etwa 75-80 Prozent Sunniten und
etwa 15-20 Prozent Schiiten. Die Sunniten unterteilen sich u. a. in Barelwis (ca. 70
%), Deobandis (ca. 20 %), Ahl-i Hadith (ca. 5 %) und Wiedererweckte oder Moder-
nisten, wie beispielsweise Anhédnger der Dschama‘at-i Islami des islamistischen
Vordenkers Abu-1 A‘la Maududi (1903-1979). Islamistisch charakterisiert hier Deu-
tungen des Islams als politische Ideologie und Akteure, die im Islam die einzige
akzeptable Quelle fiir das politische System erkennen. Mit etwa 30 Millionen, ist die
nach dem Iran zweitgrofite schiitische Bevdlkerung in Pakistan beheimatet. Die
Minoritét der Schiiten untergliedert sich in Zwdlfer-Schiiten, die die grofite Fraktion
bilden, und die Ismailiten. Die meisten Ismailiten folgen dem Agha Khan. Von den
ismailitischen Minderheiten folgen die Dawudi Bohras Burhan ad-Din und die Su-
leymani Bohras Masud Salehbahi (ICG 2005, Ende 2005: 336-62). Gleichzeitig
begreift sich ein Grofiteil der Muslime lediglich als Muslim bzw. Sunnit oder Schiit
und die theologischen Feinheiten zwischen den einzelnen Denkschulen spielen im
Alltag praktisch keine Rolle.

Nach diesem kurzen Blick auf die ungefédhren gesellschaftlichen Mobilis-
ierungspotenziale sind ein paar Anmerkungen zu Strukturen der sektiererischen
Krafte zu entwickeln. Sektiererisch bezeichnet hier lediglich eine islamische Spezi-
alidentitat, die sich durch die Zugehorigkeit zu einer spezifischen Denkschule (Ur-
du: maktab-e fikr) auszeichnet. Flr einige islamische Bewegungen, wie der 1866 im
nordindischen Deoband begrindeten puristischen Reformbewegung des gleichen
Namens, ist die Institutionalisierung durch Ausbildungseinrichtungen zentraler als
flr andere (Metcalf 2002). Die sich ab 1880 um die Person des Ahmad Riza Khan



60 Pakistan nach den Islamisten

(1856-1921) in Bareilly formierende Gegenreformbewegung der Barelwis stiitzte
sich mehr auf Volksheilige und deren Schreine (Sanyal 1996 und 1998), als auf
Madrasas (arab. madaris). Die Verteilung der Anhdngerschaft in der Bevoélkerung
entspricht folglich nicht dem Anteil dieser Bewegungen an islamischen Ausbil-
dungseinrichtungen, sodass die Bewegungen auch in unterschiedlichem MaRe ula-
ma, Religionsgelehrte, hervorbringen. Mit Blick auf sektiererische Gewalt werden
immer wieder madaris als Mobilisierungsinstrumente militanter Bewegungen aus-
gemacht (Fair 2008, ICG 2007). Jamal Malik (2008) zeigt die Komplexitit und
Fehlerhaftigkeit dieser verzerrenden Aufmerksamkeitsokonomien auf (s.a. Winthrop
2010).

Beobachter schatzen, dass es gegenwartig etwa 20.000 madaris in Pakistan gibt.
Andere Einschatzungen gehen von bis zu 50.000 madaris aus (Stern 2000). Die
registrierten madaris werden durch folgende Dachorganisation verwaltet (Rahman

2008):
Konfession Dachorganisation Hauptsitz Griindungsjahr
Deobandi Wafag al-Madaris Multan 1959
Barelwi Tanzim al-Madaris Lahore 1960
Schia Wafag al-Madaris Pakistan Lahore 1959
Dschama’at-i Islami | Rabtat al-Madaris al-Islamiya Lahore 1983
Ahl-i Hadith Wafaq al-Madaris al-Salafiya Faisalabad 1955

Der Etablierungserfolg der madaris ist deutlich an staatliche Islamisierungspolitiken
gekoppelt. In Pakistan gab es 1947 lediglich 137 madaris, 1960 401 und 1971 893
madaris (ICG 2005). Unter der Militardiktatur von Zia al-Haq (1977-1988) hat sich
die Anzahl der madaris auf 1.745 mehr als verdoppelt und mit dem durch die USA
und Saudi-Arabien finanzierten Dschihad gegen die Sowjets in Afghanistan begann
der Siegeszug der Koranstudenten- und Mudschahidin-,,Fabriken* in Pakistan. Da
zahlreiche Koranschulen nach 1979 gezielt als Kaderschmiede entweder fiir den
Dschihad in Afghanistan oder als Sunni-Abschirmgurtel gegen den Iran nach der
Islamischen Revolution 1979 gegriindet wurden, sieht ein nach dem 11. September
2001 erlassenes Anti-Terror-Gesetz vor, dass alle madaris staatlich registriert wer-
den und unter einer der Dachorganisationen operieren. Dieses Gesetz wurde nie wir-
kungsvoll umgesetzt (Rahman 2008: 64, ICG 2005: 6):

Dachorganisation 1988 2002 2005
Wafaq al-Madaris 1779 7 000 8 351
Tanzim al-Madaris 717 1585 ~1700
Wafaq al-Madaris al-Salafiya 161 376 ~400
Wafag al-Madaris Pakistan 47 419 ~500
Rabtat al-Madaris al-Islamiya ubrige: 97 500 ~700
Summe registrierter madaris 2801 9 880 ~11 651

Die Verzerrung durch die unterschiedlichen Foki der Reformbewegungen auf
madrasa-Institutionalisierung fihrt dazu, dass Deobandis mehr ulama, d.h. auch
mehr Literatur erzeugen und somit auch mehr polemische Schriften produzieren,
von denen einige mittlerweile offiziell als ,,Hassschriften* gelten und illegal sind.
Dies allein rechtfertigt nicht die haufig formulierte Schlussfolgerung, dass Deoban-
dis ,,radikaler” oder ,,fundamentalistischer” seien als beispielsweise Barelwis, die in



Thomas K. Gugler 61

zahlreichen Einfiihrungen zur Mudschahidin-Mobilisierung in Pakistan als per se
friedvoll oder gemé&Rigt vernachléssigt werden. Richtig ist, dass Barelwis weit weni-
ger militante Gruppen griindeten. Richtig ist weiterhin, dass Barelwis und Schiiten
eine ideelle N&he in zahlreichen rituellen T&tigkeiten verbindet, sodass der aus ande-
ren Landern bekannte Sunni-Schia-Konflikt in Pakistan in der Regel ein Deobandi-
Schia-Konflikt ist, wobei Ahl-i Hadith Gruppen den Anti-Schia-Dschihad bisweilen
unterstttzen. Der Deobandi-Schia-Konflikt wurde von einigen Analysten auch als
Stellvertreterkrieg zwischen Iran und Saudi-Arabien interpretiert. Aber auch die
Regierungen von Kuwait, Libyen und des Irak unter Saddam Husain finanzierten
militante Anti-Schia-Akteure in Pakistan.

1 1979 — Islamische Revolution im Iran und Dschihad in Afghanis-
tan: Sunniisierungspolitiken von Haq, Reagan und Saud

Die dynamischen Aspekte der Entwicklungen militanter Bewegungen sind in der
Regel in Zusammenhang mit staatlichen Islam- und Machtpolitiken zu verstehen.
1979 tibernahm Saddam Husain die Macht im Irak und Ayatollah Khomeini im Iran.
Am 22. September 1980 griff die irakische Armee Iran in einem als ,,Blitzkrieg“
geplanten Angriff an, der als Erster Golfkrieg (1980-1988) zu einem langem und
verlustreichen Stellungskrieg ausartete. Diese Entwicklungen beglnstigten die In-
ternationalisierung des Sunni-Schia-Konflikts. Die Islamische Revolution im Iran
wurde von vielen sunnitischen Rechtsgelehrten als Bedrohung empfunden. Ibn Tai-
miyas Werk Minhaj al-Sunna al-Nabawiya (Pfad der Tradition des Propheten) wurde
von sunnitischen Gelehrten wiederentdeckt und Schias als interne Feinde portratiert,
mehr oder weniger unféhig, das sunnitische Auffassung von Autoritat verstehen zu
konnen. 1984 verfasste der Deobandi-Gelehrte Muhammad Manzur Numani das
Werk Irani Ingilab: Imam Khomaini, aur Shi‘at (Karaci: Dar al-Isha‘at). Das Urdu-
Buch wurde mit Hilfe saudischer Foérderung ins Englische, Arabische und Tirkische
Ubersetzt. Es wurde rasch zum Standardwerk fiir Deobandi-nahe Aktivisten, das ein
scharfes Vorgehen gegen Schiiten legitimierte.

Die zunehmende Militanz der sektiererischen Elemente in Religion und Politik Pa-
kistans explodierte geradezu mit dem Beginn des Dschihads in Afghanistan im De-
zember 1979, der von den USA und dem Konigreich Saudi Arabien zu gleichen
Teilen massiv finanziert wurde.> Jimmy Carter (1977-1981) ordnete die CIA-
Unterstlitzung an, Ronald Reagan (1981-1989) maximierte die Mobilisierungsbe-
mihungen fir die Mudschahidin gegen die Sowjets (Cooley 2000). Allein die CIA
zahlte etwa sechs Milliarden US-Dollar fiir den Dschihad an den militdarischen Ge-

! Riedel (2008), S. 42: “All CIA money was channelled to the Pakistani Inter-Services Intelligence

Directorate (ISI). Every dollar from the CIA was matched by an equal amount from the Saudis. The
agency’s director, Bill Casey, met regularly with the Pakistanis to coordinate strategy and tactics, but
the business of providing the arms and training to the mujahedin was entirely in the hands of the ISI.
Pakistan’s dictator, Mohammed Zia ul-Hag, wanted it that way, and the CIA went along. After all,
this gave the agency a measure of deniability.”



62 Pakistan nach den Islamisten

heimdienst Pakistans 1SI (Inter-Services Intelligences) und organisierte zahlreiche
Waffenlieferungsmissionen (Gutman 2008). Wie geschickt der ISI den Dschihad
koordinierte und die Bewaffnung abwickelte, ist eindrucksvoll festgehalten von
Brigadegeneral Muhammad Yusuf, damaliger Leiter der Afghanistanabteilung im ISI
(Yousaf 1992). Etwa 30.000 auslandische Dschihad-Begeisterte reisten nun nach
Pakistan.

Mit der staatlichen Sunniisierungspolitik in den friihen 1980ern entstanden zahlrei-
che neue sunnitische Koranschulen, vor allem in den Grenzgebieten Belutschistans —
die Dynamik zeichnete eine Art Konkurrenzkampf zwischen Islamischer Revolution
nach iranischem und pakistanischem Modell. Der Militardiktator Zia al-Haq (1977-
1988) sunniisierte Verfassung und Rechtssprechung mit Deobandi und Ahl-i Hadith
ulama in einer Weise, die nicht nur Schiiten, sondern auch Barelwis massiv diskri-
minierte. Zia al-Haqgs Foérderung der Deobandi-Orthodoxien vermischte sich effektiv
mit den radikalen Ideen der dschihadi-Literatur aus Afghanistan, die nur leicht ent-
schérft Einzug in das formale Bildungssystem fanden. Insbesondere diese Islamisie-
rung der Bildungsinstitutionen erzeugte ein sektiererisches Massenbewusstsein, das
die Einzugsbereiche der Koranschulen klar dberschritt. Das staatliche Awgaf-
Department, das als ,,fromme Stiftung* Umverteilungsprozesse aus Stiftungsgitern
wie z.B. Grundbesitz zugunsten von Moscheen u.a. religiésen Wohlfahrtsinstitutio-
nen abwickelt, bevorzugte Absolventen von den Schulen der Deobandi-
Dachorganisation Wafaq al-Madaris. Dies flihrte dazu, dass Hunderte von Barelwi-
Moscheen auf dem Verwaltungsweg ,,deobandisiert” wurden.

Sunni-Schia-Beziehungen waren mit Ausnahme gelegentlicher Konflikte bei muhar-
ram-Marschen bis in die 1970er friedlich (Zahab 2002a-b, Zaman 1998). Der pakis-
tanische Staat war neutral, hatte bis in die spaten 1970er keine sektiererische Agenda
und erst der Versuch Zia al-Hags ab 1979 Positionen der hanafitischen Rechtsschule
(hanafi figh) in der Verfassung vorzuschreiben, provozierte den Schia-Widerstand.
Mithilfe der Legitimitat des afghanischen Dschihad verwandelte Zia al-Haq Pakistan
zum Zentrum eines US-finanzierten (Haggani 2005) Sunni-Islamismus, der eine Art
religidser Nationalismus Pakistans (Juergensmeyer 1993) werden sollte. Militante
sunnitische Bewegungen bliihten auf und der Dschihad in Afghanistan gab diesen
leichten Zugang zu Waffen und quasimilitarischer Ausbildung (Hamza 2004). Iran
eroffnete seinerseits Kulturzentren in allen gréReren Stadten Pakistans und pflanzt
eine Art Pan-Islamismus in die Schia-Moscheen (Riesebrodt 1993). Mit der Griin-
dung der TNJF (Tahrik-i Nifaz-i Figh-i Dscha‘fariya, ,,Organisation zur Implemen-
tierung der Rechtsschule des Dschafar®) durch Mufti Dschafar Husain (1916-1983)
1979 in Bhakkar unterstrichen die Schiiten ihre Kritik an der staatlichen Sunniisie-
rungspolitik Zias. Die TNJF radikalisiert sich nach 1985.

Die erste militante Anti-Schia-Bewegung und zugleich die gréte militante Deoban-
di-Bewegung ist die 1985 von Mawlana Haq Nawaz Jhangvi, dem stellvertretenden
\orsitzenden der JUI (Dschami‘at-i ulama-yi Islam) in Punjab, und anderen begriin-



Thomas K. Gugler 63

dete SSP (Sipah-i Sahaba Pakistan, ,,Armee der Prophetengenossen in Pakistan*).
Der Name soll verdeutlichen, dass die Prophetengenossen vor Schia-Vereinnahmung
und -Schméhung geschitzt werden sollen. Sie war in etwa 1.200 Anschlage verwi-
ckelt und verfigt gegenwartig Uber etwa 5.000 — 6.000 ausgebildete Aktivisten.
Président und Armeechef Militérdiktator Zia al-Haq unterstiitzte die SSP in Punjab
sowie die MQM in Sindh auch mit dem Interesse, gegen die populdre PPP (Pakistan
People’s Party) der schiitischen Bhuttofamilie zu mobilisieren. Finanzielle Unter-
stiitzung bekam die SSP auch von den Saudis und anderen irankritischen Regierun-
gen. Anschlagsziele waren zunéchst Schia-Aktivisten, dann Symboltréger staatlicher
Autoritét, Lokalpolitiker, Diplomaten und Richter. Die Spirale der \ergeltungsmorde
drehte sich rasch nach oben.

Die Ermordung Nawaz Jhangvis 1990 fiihrte zu schweren Auseinandersetzungen,
u.a. wurde der iranische Diplomat Sidaq Ganji im selben Jahr in Lahore ermordet.
1992 bildete sich die TJP (Tahrik-i Dscha‘fariya-yi Pakistan, ,,Organisation der
Anhanger der Rechtsschule des Dschafar in Pakistan“) und 1994 die Sipah-i Mu-
hammad Pakistan (,,Armee Muhammads in Pakistan“) unter Ghulam Riza Naqvi als
schiitische Version der SSP um Schiiten zu schitzen. TJP und SSP beteiligten sich
als Parteien auch am Wahlkampf und bildeten Koalitionen mit der PPP bzw. PML
(Pakistan Muslim League). Ramzi Yusuf, vermeintlicher Drahtzieher des Anschlags
auf das World Trade Center 1993, soll sich ebenfalls innerhalb der SSP engagiert
haben. 1997 wurde der damalige SSP-Anflihrer Zia ar-Rahman Farugi zusammen
mit 29 anderen im gleichen Monat wie der Ganji Nachfolger Muhammad Ali Rahimi
bei einem Bombenanschlag getotet. 1996 spaltete sich der SSP-Ableger LJ (Lash-
kar-i Jhangvi, ,,Armee Dschhangs®), in der Namensgebung auf den ermordeten SSP-
Anflhrer beziehend unter Leitung des ehemaligen Pressesprechers der SSP, Riyad
Basra (1967-2002); ab, einerseits um wieder mit einer rein militanten Organisation
unabhéangig des politischen Referenzrahmens operieren zu kénnen und andererseits
eroffnete die Abspaltung der SSP die Mdglichkeit Verwicklungen in Anti-Schia-
Terroranschlage offiziell zu leugnen und deren Ideologie dennoch glaubwirdig zu
vertreten (Nasr 2005).

Die SSP hat eine lange Geschichte von gemeinsamen Interessen mit dem ISI und
auch al-Qa’ida-Aktivisten wurden von der Organisation beschitzt, Abu Zubaydah
beispielsweise, der erste ranghohe al-Qa’ida-Entscheidungstréger, der nach dem 11.
September festgenommen wurde, wurde in einem Haus der SSP aufgespirt. LJ-
Aktivisten wurden kiirzlich beschuldigt am 22. November 2010 einen mit Spreng-
stoff beladenen LKW in das Anit-Terrorist Police Department in Karatschi gefahren
zu haben. Dabei wurden 20 Menschen getdtet und mdglicherweise al-Qa’ida-
Aktivisten befreit.

SSP-Aktivisten betreiben eine interessante Webprasenz (http://www.kr-hcy.com/
[31.12.2010]) mit einem Forum zur BloBstellung von Schiiten und Ahmadis. Um auf
die Seite zu gelangen, muss man die Endgultigkeit des Prophetentums Muhammads



64 Pakistan nach den Islamisten

anerkennen — wer das durch das Klicken des munkir-Links verweigert, wird auf eine
Seite mit Urdu-Gedichten weitergeleitet, deren erste Zeile lautet, dass Schiiten
nichts mit dem Islam zu schaffen haben.

Am 14. August 2001 und 12. Januar 2002 wurden die LJ, SSP, TJP und SMP vom
damaligen Prasidenten Musharraf verboten. Riyad Basra wurde 2002 wahrend eines
Anschlags auf einen schiitischen Geistlichen in Multan im Kugelhagel getétet. Der
Iran stoppte bereits 1996 die nunmehr als kontraproduktiv eingeschatzte Finanzie-
rung schiitischer Milizen in Pakistan. Im selben Jahr wurde SMP-Anfiihrer Ghulam
Riza Naqvi inhaftiert. Seit 2005 gibt es verstarkt Anschldge von Barelwi-
Bewegungen auf Schiiten in den ndérdlichen Provinzen Pakistans. Ein aktueller
Selbstmordanschlag gegen eine schiitische Prozession in Lahore tétete am 1. Sep-
tember 2010 31 Menschen und verwundete mehr als 280. Einige der extremistischen
Gruppen, die Schiiten angriffen, engagieren sich mittlerweile auch gegen Sufis: Am
1. Juli 2010 griffen zwei Selbstmordattentater den beliebten Sufischrein Data Dar-
bar in Lahore an und toteten mindestens 42 Menschen. Die Sicherheitskameras
zeichneten auf, dass die Attentater im madani libas der Barelwi Tablighi Dscha-
ma’at Da’wat-i Islami gekleidet waren, die den Schrein mitverwaltet. Nach dem
Ende des Dschihads in Afghanistan 1989, der auch zu einer ,Privatisierung* des
Dschihad gefuhrt hatte, kamen neben den Mudschahidin etwa zwei Millionen
Fluchtlinge aus Afghanistan nach Pakistan und forderten dort die Ausbreitung des-
sen, was man in der Literatur Kalaschnikow-Kultur oder Talibanisierung nennt. Man
schatzt, dass in Pakistan gegenwaértig etwa 20 Millionen Waffen in Umlauf sind:
Achtzehn Millionen illegal und zwei Millionen legal. Der Sieg der Mudschahidin
gegen die Sowjets war ein Wendepunkt der modernen Geschichte — fiir den Westen,
der nun den Sieg beanspruchte, und fiir Pakistan, dem nun zwdlIf Jahre Integrations-
bemiihungen der Mudschahidin und interne Kdmpfe bevorstehen. Die Tatsache, dass
zahlreiche, inshesondere arabische, Veteranen des afghanischen Dschihad zu einem
Leben im Exil gezwungen wurden, férderte die Transnationalisierung ihrer politi-
schen Vision.

2 1989 — Postsowjetischer Ersatz-Dschihad in Kaschmir und Indien

Mit dem Ende des Dschihads gegen die sowjetischen Truppen 1989/1990 entstand
eine vollig neue Dynamik der nun professionell trainierten und hochbewaffneten
sektiererischen Elemente in Pakistan, deren Interesse sich nun auf den Subkontinent
richtete und deren Akteure erst langsam die USA als Gegenspieler wahrzunehmen
begannen. Bedeutende aulRenpolitische Projekte pakistanischer Behdrden der 1990er
waren die Talibanisierung Afghanistans und ab 1993 der Ersatzdschihad gegen In-
dien in Kaschmir. Die Mudschahidin kehrten 1989 von Afghanistan nach Pakistan
zuriick und insbesondere die internationale Elite der Mudschahidin lief sich vor
allem in Karatschi und Peschawar nieder.



Thomas K. Gugler 65

Die vom CIA mit aufgebauten Strukturen und Netzwerke zur globalen Anwerbung
freiwilliger Kdmpfer aus anderen Léndern wie das beriichtigte Dienstleistungsbiro
Maktab al-Khidmat von Abdullah Azzam und Osama bin Ladin in Peschawar ope-
rierten weiterhin und luden kampfbereite Muslime zum dschihadi-Training nach
Pakistan/Afghanistan. In Afghanistan begann der ISI den Deobandi-nahen Taliban
(Urdu: Studenten) zum politischen Durchbruch zu verhelfen. Das Taliban-Regime
muss ironischerweise als erfolgreichstes auRenpolitisches Projekt Pakistans bezeich-
net werden. Die militanten Gruppen, deren tausende K@mpfer nun eine neue Be-
schéftigungsfront suchten, reorientierten sich neu gegen den politischen Erzfeind
Indien. In den alten Ausbildungslagern in Afghanistan trainierten 1990-1994 ge-
schatzte weitere zehntausend Kémpfer, insbesondere fir die JI (Dschama’at-i Isla-
mi) und LT (Lashkar-i Taiba), gezielt fur Kaschmir, wo im pakistanisch verwalteten
Teil auch neue Ausbildungs- und Trainingslager entstanden. 1993 lbergaben die
Taliban die afghanischen Ausbildungslager der JI und Hizb-i Islami an die HAM
(Harakat al-Mudschahidin). Die Strukturen der militanten Bewegungen wurden
weiterhin vom ISl stabilisiert, der die Angriffe verschiedener Gruppen in Kaschmir
koordinierte. Allein in den letzten zehn Jahren kostete der Konflikt, der im Kern seit
1947 besteht und meist als informeller Krieg ausgetragen wird, mehr als 40.000
Menschen das Leben (Ganguly; Hagerty 2005). Formelle Kriege wurden 1947-48,
1965 und 1999 gefihrt. Kaschmir wird fur viele Akteure zum Ersatzdschihad nach
Afghanistan, der seit 1990 jahrlich mehr als tausend Opfer fordert, ab 1993 zuneh-
mend mihman Mudschahidin (Gast-Mudschahidin mit ausldndischem Pass) (Swami
2007: 175, s.a. Schofield 2003). Dass dieser verborgene Krieg, der von einer Seite
als heilig propagiert wird, ein Konflikt zwischen Nuklearmédchten ist, pragt die takti-
sche Grundsignatur deutlich. Diese zwingt eine Partei militdrische Ressourcen zu-
nehmend an in Grauzonen operierende dschihadi-Gruppen outzusourcen um mdg-
lichst immer die Mdglichkeit der Verleugnung von Verstrickungen offen zu halten
beziehungsweise formal parallel den politischen Weg diplomatischer Friedens-
bemiihungen zu beschreiten.

Die erste genuin pakistanische dschihadi-Bewegung war die 1980 in der Deobandi-
Schule in Binori Town, Karatschi, gegrindete Dschami’at al-Ansar (,,\Vereinigung
der Unterstitzer*), die 1988 in HJI (Harakat al-Dschihad-i Islami, ,,Verein fur isla-
mischen Dschihad*) umbenannt wurde und fur den Dschihad in Afghanistan rekru-
tierte. Ihr Fokus internationalisierte sich nach dem Sieg (ber die sowjetischen Trup-
pen, sodass Kampfer ab 1992 auch in Bosnien engagiert waren. 1991 ging aus ihr
die HUA (Harakat al-Ansar, ,,Verein der Unterstiitzer”) hervor, die als HAM (Hara-
kat al-Mudschahidin) unter Fazl ar-Rahman Khalil und Masud Azhar grolie Be-
kanntheit erlangte. Die HAM fokussierte ihre Bemiihungen auf Kaschmir, wo Ma-
sud Azhar von indischen Sicherheitskraften 1994 inhaftiert wurde. Nach der Flug-
zeugentfiihrung des Indian Airlines Fluges 1C-814 von Kathmandu nach Delhi durch
funf Pakistanis am Weihnachtsabend 1999 wurde Masud Azhar mit zwei Gesin-
nungsgenossen vom Flughafen Kandahar aus freigepresst. Nach seiner Freilassung



66 Pakistan nach den Islamisten

grindete Masud Azhar im Februar 2000 ebenfalls in Karatschi die JM (Dschaish-i
Muhammad, ,,Armee des Propheten®). Die JM ist beispielsweise verantwortlich fur
die auf Video aufgezeichnete Enthauptung des Wall Street Journal Reporters Daniel
Pearl im Januar 2002.

1987 griindeten Abdullah Azzam und die beiden Professoren Zafar Igbal und Hafiz
Said den Da’wat al-Irshad Markaz (,,Zentrum zur Verkiindung*) beziehungsweise
1990 die Lashkar-i Taiba (,,Armee der Reinen/Armee von Medina*) um eine Ideolo-
gie zu verbreiten, die Mission und Dschihad als einzigen Weg zur Weltverbesserung
integriert, d.h. moderne Ausbildung und militérisches Training als beide gleichwer-
tig zentral betrachtet (Igtidar 2009, Shafgat 2002). Das religitse Bekenntnis der
Lashkar-i Taiba ist Ahl-i Hadith, eine Interpretationsschule mit Nahe zur Wahhabiya
(Riexinger 2004, Preckel 2008). Die Bedeutung der Lashkar koénnte die al-Qa’idas
als weltweit fahigste und geféhrlichste Terrororganisation bald Ubertreffen (CFR
2010: 8).

Der pakistanische Geheimdienst ISl spielte eine zentrale Rolle bei der Grindung.
Das Grundstuck fur den markaz in Muridke wurde von der pakistanischen Regie-
rung gestiftet. Osama bin Ladins Schenkung von 200.000 USD wurde wohl vom ISl
angeregt (Wilson 2007). Die Bewegung ist auch sozial engagiert und unterhélt einen
Krankendienst mit mobilen Kliniken und eigenen Blutbanken. Zentrale Publikatio-
nen des hauseigenen Verlages Dar al-Andalus sind die Urdu-Wochenzeitschrift
Dschihad Times, Al-Da’wa (Urdu-Monatszeitschrift) und Voice of Islam (englisch-
sprachige Monatszeitschrift). Von dem Hauptsitz in Muridke bei Lahore agiert die
Bewegung global, unter anderem schienen sie 2006 in die Heathrow-Anschlagsplane
involviert gewesen zu sein, die zum europdisch-amerikanischen Verbot von Flissig-
keiten im Handgepéck fihrten. Am 12. Januar 2002 wurde die LT von der pakistani-
schen Regierung als illegal eingestuft. Daraufhin dnderte die Organisation den Na-
men in Dschama’at al-Da’wa. Kurz nach dem Mumbai Massaker wurde die JD
(Dschama’at al-Da’wa) am 10. Dezember 2008 vom UN-Sicherheitsrat als terroris-
tisch eingestuft (Tellis 2010). Daraufhin wurde die Homepage der Organisation
(www.jamatdawah.org) offline genommen. Die Organisation operiert gegenwértig
unter dem Namen Tahrik-i Hurmat-i Rasul (Organisation zur Verteidigung der Ehre
des Propheten) und ist online auf www.thrpk.org [30.12.2010].

Die LT (seit 2002 JD) ist seit 1993 in Kaschmir aktiv. Nach dem Kargil-Krieg 1999
fuhrt die LT in Kaschmir fidayin-Missionen (Selbstmordanschlage, wortlich:
Selbstopferer) ein. Der erste Selbstmordanschlag war der Angriff auf den Stutzpunkt
der indischen Border Security Force in Bandipura, Kaschmir, am 12. Juli 1999. In
dieser Zeit wurde die LT offen vom pakistanischen Militar unterstiitzt. Die ersten
spektakuldren Anschlage der LT waren die auf das Red Fort in Neu Delhi am 22.
Dezember 2000 und auf den Srinagar Flughafen am 15. Januar 2001. Die LT war
nach Medienberichten auch verantwortlich fiir die Selbstmordanschlédge auf dem
Campus des Indian Institute of Science in Bangalore am 28. Dezember 2005, die



Thomas K. Gugler 67

Serienbombenanschlége in Neu Delhi am 29. Oktober 2005, bei denen 62 Personen
getodtet wurden und die Anschldge in Varanasi am 7. Mérz 2006, bei denen wiederum
21 Zivilisten starben. Die beiden massivsten Terroranschldge in Indien, die Bomben-
serie auf die Pendlerziige in Mumbai am 11. Juli 2006, die 209 Menschen tétete und
tber 700 verletzte, sowie die medial eindrucksvoll inszenierten Anschlage in Mum-
bai mit dem brennenden Taj Mahal Hotel am 26. November 2008 wurden mit Akti-
visten der LT in Verbindung gebracht.

Pakistans Innenminister Rahman Malik bestatigte erst im Februar 2009, dass das
Mumbai Massaker in Pakistan geplant wurde. Etwas danach wurde Hafiz Said unter
Hausarrest gestellt, allerdings nur bis 3. Juni 2009, als der Lahore High Court urteil-
te, dass die Beweislast flr eine Schuldzuweisung nicht ausreiche. Einige Beobachter
deuteten dieses Urteil als Hinweis auf eine weiterhin intensive Kooperationshezie-
hung zwischen dem ISI und der Dschama‘at al-Da‘wa.

Ab 1989 nahmen die Anschldge in Kaschmir massiv zu. Die Teilnahme inter-
nationaler Mudschahidin explodiert geradezu ab 1993, als die 1977 in Birmingham
begriindete JKFL (Jammu Kashmir Liberation Front) 6ffentlicher auftrat: 1991
wurden 30 Kédmpfer mit auslandischem Pass getétet, 1993 fast einhundert und 2001
bereits 541 (Sahni 2002, S. 215). Der Kargil-Krieg 1999 brachte den dschihadis auf
pakistanischem Boden nationale wie internationale Anerkennung (Swami 1999).
Musharraf (2006: 91) pries sie als Freiheitskdmpfer. Washington trug die Unter-
scheidung zwischen Terrorismus an der Grenze zu Afghanistan und Freiheitskampf
an der Grenze zu Indien meist mit.

Der Hoéhepunkt der Terroranschlage, die sich ab 2001 zunehmend von Kaschmir in
die Metropolen verlagerten, ist der Anschlag auf das Parlament in Neu Delhi am 13.
Dezember 2001. Man beschuldigte Hafiz Saids LT und Masud Azhars JM
(Dschaish-i Muhammad). Indien formierte Truppen entlang der Grenze zu Pakistan
und bestéatigte, dass man in Neu Delhi auf einen nuklearen Angriff Pakistans vorbe-
reitet sei und angemessen zu reagieren wisse. Schon damals mobilisierte Pakistan
amerikanische Diplomaten mit der Drohung pakistanische Truppen von der westli-
chen Grenze zu Afghanistan zur dstlichen Grenze mit Indien zu verlegen und den
Taliban damit quasi einen Freibrief auszustellen. Ein vergleichbares Szenenbild
zeichnete sich noch mal nach den schweren Anschlédgen pakistanischer Kampfer —
der einzige Uberlebende Angreifer war Mitglied der Lashkar-i Taiba — im Mumbai
am 26. November 2008, die mehr als 170 Menschen toteten.

In der Phase nach 1989 beobachtete man als neue Profilgruppe die zunehmende
Présenz von Muslimen der zweiten Generation aus Diasporalédndern, deren Radikali-
sierungsprozesse nicht mehr zwingend die Phase der langsamen Politisierung und
Militarisierung kennt. Spéter sollte die neue Profilgruppe der Konvertiten hinzu-
kommen. Erwédhnenswert ist die Dschihadbeschreibung des Konvertiten Esa al-
Hindi aus London, einem kenianischen Hindu, der mit burgerlichem Namen Dhiran
Barot heil3t. Einer der Medienberater und Pressesprecher von al-Qa’ida in Pakistan,



68 Pakistan nach den Islamisten

auch einer der Autoren der englischsprachigen Zeitschrift Inspire,ist der amerikani-
sche Konvertit Adam Yahiye Gadahn alias Azzam al-Amriki (‘Azzam der Amerika-
ner), mit brgerlichem Namen Adam Pearlman. Nach 2001 gab es teilweise massive
Anpassungen in den Strategien der Akteure, so ist der Terminus Talib in der zweiten
Talibanisierungswelle 2005/2006 deethnisiert und die Anschldge auf Indien ver-
schoben sich dramatisch von den Grenzregionen in die Metropolen.

3 Dschihad-Hochkonjunktur 2001 - Power, Profit, Pakistan:
Amerika, Allah und die Armee

Nach dem Sieg Uber die sowjetische Supermacht endete im Sommer 1990 die
Zweckfreundschaft zwischen Pakistan und Amerika abrupt. Die USA verhdngten
wegen der Nuklearprogramme Sanktionen gegen Pakistan und die versprochene
Lieferung von F-16 Kampfijets, fur die Islamabad bereits gezahlt hatte, wurde ausge-
setzt. Erst nach dem 11. September 2001 wurde die Freundschaft zwischen beiden
Lé&ndern erneuert. Diplomatisch eindeutig formulierte der stellvertretende amerika-
nische Aullenminister Richard Armitage das ambivalente Freundschaftsangebot nach
dem 11. September an den ISI-Chef (Musharraf 2006: 201): ,,lhr misst Euch ent-
scheiden, ob ihr mit Amerika oder den Terroristen seid. Wenn Ihr Euch fiir die Terro-
risten entscheidet, bomben wir Euch zurtick in die Steinzeit.*

\Von allen Landern in Sudasien ausgerechnet Pakistan als engsten Verbiindeten aus-
zuwdhlen, was den Verlust des wertvollen Partners Indiens bedeutete, war als kithn
und auch von amerikanischen Analysten als extrem verzweifelt kritisiert worden
(Scheuer 2005: 223-4). Fiir den pakistanischen Staatshaushalt kam die Freund-
schaftsandrohung genau zum rechten Zeitpunkt.? Zwischen 2002 und 2007 iiberwie-
sen die USA fast elf Milliarden US-Dollar an den wichtigsten Verbiindeten im
Kampf gegen den Terror. Diese Summe entspricht in etwa den gesamten Finanzhil-
fen Amerikas an Pakistan zwischen 1948 und 2001. Mehr als die Hélfte dieser
Summe ging direkt der Armee zu (Cohen 2007). Die personelle Unterstiitzung der
USA im Kampf gegen Terror wurde 2002 dem Irak-Krieg geopfert. Robert Grenier
bedauert (Riedel 2008: 83): ,,Die fahigsten und am besten ausgebildeten Analysten,
die wir in Afghanistan einsetzten, wurden [Ende 2002/Anfang 2003] fiir den Irak
abgezogen. Ich denke, wir hatten deutlich mehr an der afghanischen Front erreichen
kénnen, wenn wir ber mehr ausgebildete Fachkréfte hatten verfiigen kénnen.*

In kaum einer anderen Gesellschaft ist Antiamerikanismus so stark in allen sozialen

Musharraf (2006), S. 188: ,,Ironically, 9/11 came to our rescue. With Pakistan joining the coalition
against terrorism, we earned the sympathy of the Paris Club. On the whole, the entire package re-
sulted in the reduction of our annual debt servicing liability from 5 billion USD to 2 billion USD.*;
»We achieved phenomenal success. In 2005 FDI [Foreign Direct Investment] crossed USD 1,5 bil-
lion, up 500 percent from 1999.“: S. 190. “The critical debt-to-GDP [Gross Domestic Product] ratio
fell from an unhealthy 101 percent to a much healthier 59 percent [...], per capita income has risen
from USD 460 to USD 800. [...] Foreign exchange reserves have risen from a paltry USD 300 mil-
lion to USD 12,5 billion.”: S. 191.



Thomas K. Gugler 69

Schichten verbreitet wie in Pakistan. Insbesondere die amerikanische Zustimmung
zur Absetzung der Richter unter Militardiktator Musharraf hat selbst eingefleischte
liberale Biirger Pakistans gegen die USA aufgebracht. Dieses Misstrauen ist unter
den politischen Entscheidungstragern auch wegen der Anndherungen zwischen Wa-
shington und Neu Delhi, den beiden gegenwartig gréRten Demokratien weltweit, in
den letzten Jahren massiv gestiegen. Der ISI nimmt Geldgeschenke gerne an, aber in
ihm ist spétestens seit der Enttduschung 1990 lber den ,,F-16-Betrug“, ein tiefes
Misstrauen gegen die USA fest verwurzelt. Das diplomatische Freundschaftsangebot
ist innerhalb des pakistanischen Geheimdienstes 1SI auch weniger als vertrauensbil-
dende Malinahme denn als unverschdmte Drohung verstanden worden. Deutsche
Leser mussen sich bewusst machen, dass der ISI mehr als nur ein extrem effizienter
militarischer Geheimdienst ist. Er ist eine Art eigener Staat im Staat mit autonomen
Strukturen, eigenen bdrsennotierten Firmenverbanden und unabhéngiger (AuBen-
)Politik.

Deobandi dschihadi-Gruppen fielen in Pakistan erst 2004 wirklich in Ungnade,
nachdem eine der Bewegungen verdéachtigt wurde, in die Anschlage auf Militardik-
tator Musharraf vom 14. und 25. Dezember 2003 verwickelt gewesen zu sein. Mus-
harraf versuchte nun engagierter, auch sektiererische Gewalt als terroristisch einzu-
stufen, hatte aber wenig Erfolg. Am 15. Oktober 2004, nach einer Reihe schwerer
sektiererisch motivierter Selbstmordanschlage, u.a. in Sialkot und Lahore, trafen
Président Musharraf und Premier Minister Shaukat Aziz eine Delegation von ulama
der groRen Denkschulen. Der Prasident bat die Religionsgelehrten eine fatwa zu
erlassen, die erklart, dass solche Selbstmordanschlage nicht mit islamischem Dschi-
had gleichzusetzen seien. Obwohl eine Ubereinkunft getroffen wurde, dass sich die
Religionsgelehrten (iber eine solche fatwa einigen kénnten, versagten die Religions-
experten letztlich ihre Unterstiitzung.

4 Wurzeln des Deobandi-Barelwi-Konflikts

Neben dem Sunni-Schia-Konflikt, der auch aus anderen islamischen Landern be-
kannt ist, gibt es den sudasienspezifischen innersunnitischen Konflikt zwischen
Deobandis und Barelwis. Theologische Differenzen kreisen um die Frage, inwieweit
dem Propheten Muhammad besondere Fahigkeiten zugesprochen werden kénnen.
Barelwis glauben, dass der Prophet als gottliches Licht eigener Natur (nur-i mu-
hammadi) vor der Schopfung erschaffen wurde, omniprésenter Zeuge der Tatigkei-
ten der Menschen sei (hazir-o nazir) und folglich unfehlbarer und allwissender (ilm-i
ghaib) einziger Mittler (wasila) zu Allah. Da die Riickbindung zu Allah nur tiber den
Propheten Muhammad mdéglich sei, feiern sie auch dessen Geburtstag (milad an-
nabi). Deobandis sehen in der Zuschreibung bermenschlicher Eigenschaften zum
Propheten Muhammad shirk, Viel- und Fremdgdtterei, und lehnen die Mdéglichkeit
von Vermittlung ab — Allah allein sei anbetungswirdig und Bittgebete (dua) durften
an niemanden anderen gerichtet werden. Deobandis nennen Barelwis Anhanger von



70 Pakistan nach den Islamisten

Neuerungen und Barelwis nennen Deobandis mit dem Verweis auf ‘Abd al-Wahhab
(1703-1792) aus dem saudischen Nadschd Wahhabis. Barelwis gilt das Leugnen der
besonderen Stellung Muhammads als Blasphemie. Wie radikal das Eintreten der
Barelwis gegen Blasphemie ist, zeigte sich nach der Ermordung des Governor von
Punjab, der eine nach den Blasphemiegesetzen zum Tode verurteilte Christin retten
wollte, am 4.1.2011 durch einen Dawat-i Islami Anh&nger — als mehr als 500 Barel-
wigelehrte jeden verurteilten, der die Begrébnisgebete unterstiitzte.

Als Konfliktparteien stehen sich also die rational argumentierenden Neo-
Orthodoxien der Puristen aus Deoband und die emotional gebundenen Pro-
phetenliebhaber der Barelwis gegeniiber. Seit den 1880ern entstand eine Tradition
gegenseitigen Misstrauens und Hasses zwischen den Akteuren beider Reformbewe-
gungen (Qadiri 1993: 22): ,,Unser Hass und unsere Abscheu gegen die Deobandi-
Gelehrten ist wegen der Unendlichkeiten ihrer Blasphemien Pflicht unseres Glau-
bens und er wird lebendig bleiben, solange wir lebendig sind.*

Die Positionen der Gegenreformbewegung der Barelwis werden von den Werken der
zentralen Person Ahmad Riza Khan Barelwi (1856-1921) entscheidend gepragt. Er
begann die Deobandi-Barelwi-Fatawa-Kriege, die seit Giber einhundert Jahren erbit-
tert ausgeschrieben werden. Die beriihmte fatwa Husam al-Haramain [Urdu:
Schwert von Mekka und Medina] von 1906 nennt die Deobandi-Alteren Muhammad
Qasim Nanautawi (1833-1877), Rashid Ahmad Gangohi (1829-1905) und Ashraf Ali
Thanwi (1863-1943) unzweideutig Unglaubige (kuffar) und Satanisten [wahhabiya
shaitaniya] (Riza Khan 2005: 32-50).

Fur diese fatwa fuhrt Riza Khan vierunddreiRig Bestatigungen aus Mekka und Me-
dina an, die das von ihm angedeutete Bedrohungsszenario weiter ausmalen (Riza
Khan 2005: 71): ,,Es ist ebenso wahr, dass diese Sekten erfolgreich sind unter Un-
glaubigen, die die Basis ihrer Unterstiitzer bilden, und Allianzen der Feinde des
Islams. Diese Leute verbreiten Blasphemie und erschaffen Glaubensgrundsatze, um
Zwietracht (fitna) unter den Muslimen zu stiften und um den Islam und die Muslime
von der Erdoberflache auszuldschen.” ,,Wir beten zu Gott, dass er ihnen ihren rebel-
lischen Charakter austreiben mége und wenn sie morgens aufwachen, sollen sie
nichts verschont finden in ihren zerstérten Hausern. (Riza Khan 2005: 80) “Es ist
die Pflicht der Muslime sich von diesen Leuten fernzuhalten und keine Freundschaft
mit ihnen zu pflegen. Freundliche Beziehungen mit jenen sind riskanter als Bezie-
hungen zu Leprakranken.” (Riza Khan 2005: 115-6).

1919 griindeten Deobandis als erste ulama-gefiihrte Partei die JUH (Dschami‘at al-
ulama-yi Hind). Die Barelwis reagierten mit der Einberufung der All India Sunni
Conference 1925. Nach der Griindung Pakistans agierten beide Sekten auch Uber die
politischen Parteien der Deobandi-nahen JUI (Dschami‘at-i ulama-yi Islam) und der
Barelwi-nahen JUP (Dschami‘at-i ulama-yi Pakistan). Der Umgang beider Gruppen
wurden im Prinzip erst im Laufe der 1970er handgreiflich und nach der staatlich
sanktionierten Deobandisierung von Barelwi-Moscheen zunehmend gewalttétiger.



Thomas K. Gugler 71

Ab den spaten 1970ern standen im Wesentlichen StraRenschlachten um das Manage-
ment einzelner Moscheen, teilweise mit Entfihrungen ganzer Koranklassen, im
Mittelpunkt der quasimilitanten Aktivitdten zwischen Deobandis und Barelwis.
Insbesondere die Deobandi-nahe Partei JUI akkumuliert in den Jahren des Dschi-
hads in Afghanistan immense finanzielle Ressourcen, Waffen und gut ausgebildete
Truppen von K&émpfern.

Die Finanzierung militant-sektiererischer Bewegungen erfolgte im Zuge der Globa-
lisierung zunehmend auch durch Privatleute aus Saudi Arabien, Agypten, den Golf-
Lé&ndern sowie Kaschmiris und pakistanische Muslime in der europdischen Diaspo-
ra. Pakistan ist und bleibt ein ideologischer Staat, der es versteht, seine Blrger fur
transnationale Themen zu mobilisieren. Nach dem Zusammenbruch des Taliban-
Regimes entwickelte sich durch die neuen nachldssigen Strukturen der westlichen
Besatzungsméachte zudem ein extrem lukrativer Heroinschmuggelmarkt. 2006 wur-
den etwas mehr als sechs Tonnen Opium in Afghanistan abgeerntet, das etwa 92
Prozent der Opiumproduktion weltweit entsprach. 2007 wurden bereits ber acht
Tonnen und 2008 etwa 7,7 Tonnen geerntet. Die Drogen aus Afghanistan wurden vor
allem Uber den Hafen in Karatschi dem Weltmarkt zugefihrt (s.a. Kursawe 2010).
Die explosionsartige Entwicklung des Drogenmarktes festigte Verbindungen zwi-
schen Afghanistan und vielfach ber Mudschahidin verbundenen kriminellen Netz-
werken innerhalb Pakistans und fiihrte so zur weiteren sektiererischen Islamisierung
sonst sékularer Verbrechernetzwerke Pakistans. Diese Entwicklung zunehmender
Partizipation Krimineller vergrofert den dramatisch zunehmenden Kontrollverlust
des ISI Uber militante sektiererische Elemente.

Ein idealtypisches Beispiel fiir diesen Kontrollverlust ist die MQM (ehemals Mu-
hadschir Qaumi Movement, nun: Muttahida Qaumi Movement) unter Fiihrung von
Altaf Hussain (Verkaaik 2004). 1984 regte der ISI die Griindung der Partei aus der
Studentenorganisation APMSO (All Pakistan Muhadschir Student Organisation) fir
die muhadschir genannten Immigranten aus Indien im Sindh an, um eine Gegenkraft
zur erfolgreichen PPP (Pakistan People’s Party) zu schaffen. Die ethnisch-religitse
Partei baute auf die Exodus-Narrative aus Hindustan und schafft einen religidsen
Referenzrahmen, der in Teilen an Israel erinnert. Die MQM wurde schnell zur méch-
tigsten Partei in Karatschi und brach nach der Machtetablierung mit den 1SI-
Interessen Islamabads. MQM-Aktivisten wéhlten selbst das Terroristenstigma als
Label.

1992 versuchte die PPP-Regierung in Islamabad durchzugreifen und schickte die
Armee nach Karatschi um in den Militaroperationen Clean Up und Blue Fox (19.
Juni 1992 — 1994) augenscheinliche MQM-Folterkammern zu schlieBen. Seitdem
flhrt Altaf Hussain die Partei von London aus. Ende September 2008 rief Altaf mu-
hadschir-Jugendliche auf, ihre Fernseh- und unnétige Elektrogerate zu verkaufen
und dafiir Waffen auch fiir die Frauen des Haushalts zu erwerben, um der Talibani-
sierung und dem zunehmenden Einfluss gewaltbereiter Gruppen entgegenzuwirken,



72 Pakistan nach den Islamisten

vor der die Regierung offenbar nicht schitzen kénne.

Nach der Militaroperation Clean Up schlossen sich einige MQM-Aktivisten der als
apolitisch geltenden Barelwi-Missionsbewegung Da‘wat-i Islami (DI) an, um der
Verfolgung durch Sicherheitsorgane zu entgehen (Gugler 2010a). 1992 griindete
Salim Qadiri, ein regionaler DI-Funktionér, die Sunni Tahrik (ST, ,,Sunnitische Or-
ganisation*), um im Kampf gegen die Deobandisierung Boden zuriickzugewinnen.
Die bedeutendsten Anschldge auf Deobandi-Beriihmtheiten der spaten 1990er, wie
die Ermordung des Binori Town Direktors Mawlana Muhammad Yusuf Ludhiyanvi
(geb. 1932) am 18. Mai 2000, gehen auf das Konto der Sunni Tahrik. Am 18. Mai
2001, auf den Tag genau ein Jahr nach dem Anschlag auf Ludhiyanvi, wurde Salim
Qadiri von Deobandi-Aktivisten ermordet. Als Aktivisten der Sunni Tahrik 2001 Dr.
Ehtasham, den Bruder des Innenministers Muin ad-Din Haider, toteten, wurde die
ST zeitweise verboten. Bis zur Griindung der ST galten die Barelwi-Gruppen als
vergleichsweise gewaltlos.

Einige Journalisten betrachteten die DI, die 1981 nach dem \orbild der Tablighi
Dschama’at (Gemeinschaft zur Verkindung) als Barelwi-Missionsbewegung ge-
grindet wurde, zu dieser Zeit nur als religiésen Fliigel der ST. Dies &nderte sich am
16. April 2006 als wahrend des Gebets die gesamte Fiihrungsriege der ST einem
Bombenanschlag zum Opfer fiel. Der Selbstmordanschlag in Karatschis Nishtar
Park im April 2006 forderte mindestens 57 Todesopfer und war bis dahin der grofite
sektiererisch motivierte Selbstmordanschlag in der Geschichte Pakistans. Die ST ist
seitdem eine eher marginalisierte Kraft in Karatschi und wirbt seit 2008 mit dem
Motto: ,,Leben und leben lassen.*

5 Immunisierung vor Politisierung durch Inwendung? — Die neue
Friedensfahigkeit der Neofundamentalisten

Im studasiatischen Islam unterscheidet man vor allem die beiden grof3en Traditionen
der Deobandis und Barelwis, die mit ihren eigenen auf Mission spezialisierten Mo-
bilisierungsbewegungen Tablighi Dschama’at (gegrindet 1926) und Da‘wat-i Islami
(gegrindet 1981) um Anerkennung konkurrieren (Masud 2000, Gugler 2010b).
Diese Bewegungen kann man postislamistische Neofundamentalismen nennen, da
sie durch ihr islamisches Projekt in gewisser Weise eine Privatisierung und Indivi-
dualisierung Klassischer Islamisierungsbemiihungen vornehmen (Gugler 2010c und
2010d). Trotz ihres unterschiedlichen Hintergrunds haben beide Bewegungen Re-
formcharakter, da ihre Rituale individuelle Verantwortung in Erlésungsfragen un-
terstreichen. Beide Missionsgruppen betonen die Notwendigkeit, die Gewohnheiten
des Propheten und der Altvorderen in allen Aspekten der Alltagsroutine streng nach-
zuahmen — ein islamisches Projekt, fir das ich den Begriff Sunnaisierung vorschla-
gen mochte.

Sunnaisierung ist ein Prozess individualisierter Islamisierung, dessen rationale Lo-
gik mehr auf Hadithe denn auf den Koran zuriickgreift. Fokus der Islamisierungs-



Thomas K. Gugler 73

bemiihungen ist die Privatsphére und nicht die politische Flihrungswelt. Obgleich sie
gegenwaértige Gesellschaften und Individuen radikal kritisieren, agieren sie Uberwie-
gend friedvoll und betont apolitisch. Uber Laienprediger setzen sie einen streng
islamischen Kleidungsstil unter ihren Anh&ngern durch und organisieren extrem
mobile Kleingruppen hochengagierter Frommer, die umherreisen, um in der Nach-
barschaft fiir wochentliche und jahrliche Treffen zu werben. Der zentrale neue As-
pekt dieser neureligiésen neofundamentalischen Bewegungen (Roy 2006) ist ihre
zunehmend erfolgreiche Visibilitatspolitik.

Beide Bewegungen haben sichtbaren Einfluss darauf, wie Islam in ihrem Wirkkreis
praktiziert wird. Dies starkt beim unbedarften Betrachter den Eindruck, diese Bewe-
gungen seien mit radikalen Organisationen verbunden, widerspricht aber der inneren
Logik des modernen Laienpredigertums, die Rekrutierungsprozessen militanter
dschihadi Bewegung nicht forderlich ist. Der auf die Individualsphére gerichtete
Fokus der Sunnaisierung scheint bei der groRen Mehrheit der Laienanhé&nger in der
Tat islamische Wirkkrafte im auBerpolitischen Feld zu biindeln und so vor politi-
scher Inanspruchnahme zu immunisieren (Puschnerat 2007, Sageman 2004).

Noch vor wenigen Jahren waren insbesondere Tablighi-Netzwerke immer wieder
von unterschiedlichen militanten Elementen unterwandert worden, was insbesondere
far Kaschmir eindrucksvoll dokumentiert wurde. Einige der potenziellen und tat-
séchlichen islamistischen Terroristen Europas haben sich in dieser quasi-
evangelikalen islamischen Bewegung engagiert. Einige der Attentdter der Anschlage
am 11. Mé&rz 2004 in Madrid und am 7. Juli 2005 in London oder prominente Terro-
risten wie der Amerikanische Talib John Walker Lindh, waren nach Medienberichten
in Tablighi Aktivitaten involviert. In Indien ist der Tablighi Altere Sufyan Patangia
angeklagt Leiter der Terrorzelle zu sein, die den ehemaligen Innenminister von Gu-
jarat, Haren Pandya, ermordet hat. Auch zwei der Hauptverdachtigen fiir den An-
schlag auf den Sabarmati Express im Februar 2002, den Zug, in dem Hindu-Pilger
aus Ayodhya saRen, bei dem 58 Menschen getotet wurden, hatten Verbindungen zu
Tablighi Institutionen.

Einige Beobachter schlieBen deshalb, dass diese angeblich apolitischen Mis-
sionshewegungen junge Muslime radikalisieren, die dann fiir Predigerreisen nach
Pakistan geschickt werden, wo sie mit anderen militanteren Gruppen in Beriihrung
kamen, insbesondere der HAM. Ob die Missionsbewegungen allerdings eine aktive
Rolle spielen oder als Mobilisierungsinstrument von militanten Akteuren unterwan-
dert werden, bleibt zu diskutieren. Traditionelle Islamisten wie Akteure der Dscha-
ma’at-i Islami, greifen die Missionare fir ihre apolitische Haltung an und werfen
ihnen eine einschlafernde Wirkung vor, die Muslime von Islamisierung wegfiihrt.

Als Ergebnis wurden diese Bewegungen von einigen Regierungen in Siidasien und
anderen islamischen Landern geférdert, um dem wachsenden Erfolg islamistischer
und militanter Akteure entgegenzuwirken. Mittlerweile scheint es, dass diese postis-
lamistischen, konservativen Neofundamentalismen die Gesellschaft von unten nach



74 Pakistan nach den Islamisten

oben durch da’wa (innere Mission) starker islamisieren als die politischen Machter-
greifungsversuche der militanten Salafi dschihadis.

Grundsétzlich aber foérdern die neofundamentalistischen Missionare erfolgreich die
Verbreitung eines eher apolitischen friedlichen Islams, der militanten Predigern der
politischen Revolution in sehr effizienter Weise eine in gleicher dichotomer Welt-
sicht gemalte friedliche Alternative der personlichen Transformation entgegensetzt.
Diese Kraft der Neofundamentalisten wird in der Zukunft zentral sein, um Terror-
netzwerke zu neutralisieren, denn die Laienprediger fischen in den gleichen Wassern
wie militante Akteure und entfalten ihre Attraktionskraft unter jungen, unerfahrenen,
oft desillusionierten aber idealistischen Muslimen, deren Mangel an gesellschaftli-
chen Verpflichtungen mit mannlich-jugendlicher Abenteuerlust und einem anste
ckend-brennenden Verlangen nach Weltverbesserung ideal in heroische Pro-
jektvorhaben integriert werden kénnen.

Dass sie dabei auch Opportunisten anziehen, die sich den Friedensmissionaren der
Individualreform anschlie3en, um Verfolgung durch Sicherheitsorgane zu entgehen,
flhrte in den letzten Jahren zu zunehmenden Prifprozessen neuer Anhénger durch
die Laienpredigerorganisationen. Wenn sie offiziell der Politik folgen, jeden ohne
Vorverurteilung aufgrund von Vergangenheiten aufzunehmen, da ausnahmslos jedem
die Option zur aufrichtigen Reue und Reversion erdffnet wird, haben die sehr effek-
tiven birokratischen Strukturen der Da’wat-i Islami und Tablighi Dschama’at eige-
ne Instrumente entwickelt, um Infiltrierung durch radikale Elemente wirkungsvoll
zu begrenzen.

Beispielhaft sei kurz das biografische Reversionserlebnis des Roshan khayal Maw-
lana genannt, des aufgeklarten moderaten Mullahs der Madrasa der Ghulzar-i Habib
Masdschid am Soldier Bazar in Karatschi, an der die neofundamentalistische Barel-
wi-Bewegung Da’wat-i Islami 1990 die ersten Versammlungen begann. Der Pasch-
tune berichtet, dass er vor dreiflig Jahren als Fahrer gearbeitet habe und Folgendes
bereue: ,,Als Fahrer habe ich die Kinder der Nachbarschaft zur Schule gefahren und
wieder abgeholt. Ich habe insgesamt sechs Leute in Unféllen getétet. Ich war kein
guter Mensch als Fahrer: ich bin sehr aggressiv gefahren. Dieser Beruf war nicht
meine Bestimmung. [...] 1980 bin ich nach Afghanistan gegangen und habe mich
dem Dschihad angeschlossen und nur Gott allein weil3, wie viele Leute ich dort in
den zehn Jahren in Kadmpfen getdtet habe. [...] Seit 1990 bin ich hier und diese Ko-
ranschiler sind jetzt meine Bodyguards. Diese Kinder haben meine Seele gerettet!
Sie beschiitzen mich jeden Tag. [...] Und wenn hier irgendso ein green horn an-
kommt und Dschihad verkiindet, sage ich ihm: Verpiss Dich! Ich war da! Ich hab’s
gemacht! Wir haben gesiegt, aber es war ein groRer Fehler: Wir haben mit den Krie-
gen der Amerikaner nichts zu schaffen! (Interview in Karatschi, Oktober 2008).

Das Pakistan Institute for Peace Studies verzeichnete fiir 2008 in Pakistan 2.148

terroristische und sektiererische Anschlage, das ist ein Zunahme um knapp 750 Pro-
zent im Vergleich zu 2005, mit 2.267 Getdteten und etwa 4.500 Verletzten. Im Jahr



Thomas K. Gugler 75

2009 wurden in Pakistan mehr als 12.000 Menschen durch sektiererische, terroristi-
sche, militarische oder politische Gewalt getétet (PIPS 2010: 4). In 2009 wurden
allein in 87 Selbstmordanschldgen (63 in 2008) etwa 1.300 Menschen getotet. Auch
wurden zunehmend weiche Ziele angegriffen: Galten die meisten Selbstmordan-
schldge in 2008 noch Akteuren von Sicherheitsbehdrden, beinhalteten die Selbst-
mordanschldge in 2009 Ziele wie die Internationale Islamische Universitét in Isla-
mabad, den Moon Market in Lahore, Meena Bazar in Peschawar usw. Militante
sunnitische Bewegungen bleiben hochlebendig in Pakistan, insbesondere in Ka-
ratschi, dem Zentrum des modernen Dschihads. Afghanistan ist mit seinen Besatzern
ein weniger attraktives Ziel fir ausldndische mihman Mudschahidin, als es Pakistan
heute ist.

Pakistan wurde 2010 von einer Vielzahl von Krisen erschittert. Die Flutkatastrophe
setzte pakistanischen Behdrden neue Prioritdten. Die historischen Verbindungen
zwischen ISl und den regionalen dschihadi-Gruppen machen die Vorrangstellung
der Anti-Terror-Politik bestenfalls fragwirdig. Die pakistanische Armee und der ISI
scheinen weiterhin auf die Unterstiitzung der dschihadi-Gruppen in ihrer Indien-
Politik angewiesen. Washington und Neu Delhi, die beiden bevdlkerungsreichsten
Demokratien weltweit, kooperieren mit voranschreitender Geschwindigkeit in im-
mer mehr Bereichen und lassen Pakistan in einen selbstwahrgenommenen Schatten
zuriickriicken. Gegenwartig die grofite Angst der politischen Eliten Pakistans und
insbesondere innerhalb des ISI ist, dass Afghanistan nach dem Abzug der NATO und
US in 2011 bzw. 2014 von indienfreundlichen Kréaften regiert werden kénnte. Natio-
nale Geheimdienste und Bundespolizeien wie der FIA (Federal Investigation Agen-
cy), die CIDs (Criminal Investigation Departments) und der IB (Intelligence Bu-
reau) haben weder die Ressourcen noch die Autoritat im Kampf gegen den Terror
ihre Ziele zu erreichen. Ohne Genehmigung des ISI dirfen diesen Behorden keine
Telefonverbindungen recherchieren und der ISI l8sst sich bisweilen wochenlang
Zeit, solch eine Freigabe zu erteilen. Damit bleibt das Land wichtiges Rekrutie-
rungsfeld und zentraler Akteur der globalen Mobilisierung radikaler Sunniten. Ihr
Mobilisierungspotenzial wird jedoch von gewaltlos agierenden neofundamental-
istischen Akteuren begrenzt, die ihre Position im &ffentlichen Raum zunehmend
ausbauen.



76 Pakistan nach den Islamisten

Bibliografie

Cohen, Craig; Chollet, Derek (2007): “When $ 10 Billion Is Not Enough. Rethinking U. S. Strategy
Toward Pakistan”, in: The Washington Quarterly, 30,2, S. 7-19

Cooley, John L. (2000): Unholy Wars, Afghanistan, America and International Terrorism, London: Pluto

Council on Foreign Relations (Hg.) (2010): U.S. Strategy for Pakistan and Afghanistan, Independent Task
Force Report No. 65, New York: Council on Foreign Relations

Ende, Werner; Steinbach, Udo (Hgg.) (2005): Der Islam in der Gegenwart, Miinchen: Beck

Fair, C. Christine (2008): The Madrassah Challenge: Militancy and Religious Education in Pakistan,
Washington DC: United States Institute of Peace Press

Fair, C. Christine; Chalk, Peter (2006): Fortifying Pakistan. The Role of U. S. Internal Security Assis-
tance, Washington DC: United States Institute of Peace Press

Ganguly, Sumit; Kapur, S. Paul (Hgg.) (2009): Nuclear Proliferation in South Asia. Crisis Behaviour and
the Bomb, London: Routledge

Ganguly, Sumi; Hagerty, David T (2005): Fearful Symmetry. India-Pakistan Crisis in the Shadow of
Nuclear Weapons, Seattle: University of Washington Press

Gugler, Thomas K. (2010a): “Public Religiosity, Parrots of Paradise and the Symbols of the Super-
Muslim”, in: Hasan, Mushirul (Hg.): Islam in a Globalized World: Negotiating Faultlines, Gurgaon:
ImprintOne, S. 99-122

Gugler, Thomas K. (2010b): “The New Religiosity of Tablighi Jama’at and Da’wat-e Islami and the
Transformation of Islam in Europe”, in: Anthropos, 105, 1, S. 121-136

Gugler, Thomas K. (2010c): ,,Moderne Standardisierung und traditionelle Frémmigkeit: Die pakistani-
sche Missionshewegung Da’wat-e Islami“, in: Reetz, Dietrich (Hg.): Islam in Europa: Religidses Le-
ben heute, Miinster: Waxmann, S. 53-78

Gugler, Thomas K. (2010d): “Die jungen Islamisten Pakistans: Die neue Friedensféhigkeit des Neofun-
damentalismus®, in: Wissenschaft und Frieden, 28, 2, S. 31-34

Gutman, Roy (2008): How We Missed the Story. Osama bin Laden, the Taliban, and the Hijacking of
Afghanistan, Washington DC: United States Institute of Peace

amza, Mawlana Amir (2004): Qafila, Da’'wat-o Dschihad (Karawane, Mission und Dschihad), Lahaur:
Dar al-Andalus

Haqgani, Hussain: Pakistan (2005): Between Mosque and Military, Washington DC: Carnegie Endow-
ment for International Peace

Hegghammer, Thomas (2010): Jihad in Saudi Arabia: Violence and Pan-Islamism since 1979, Cam-
bridge: Cambridge University Press

Al-Hindi, Esa (1999): The Army of Madinah in Kashmir, Birmingham: Maktabah al Ansaar

International Crisis Group (2009): Pakistan. The Militant Jihadi Challeng, Asia Report No. 164,
Briissel/Islamabad

International Crisis Group (2007a): Pakistan: Karachi’s Madrasas and Violent Extremism, Asia Report
No. 130, Brissel/Islamabad

International Crisis Group (2007b): Discord in Pakistan’s Northern Areas, Asia Report No. 131,
Brussel/Islamabad

International Crisis Group (2005): The State of Sectarianism in Pakistan, Asia Report No. 95, Bris-
sel/Islamabad

Igtidar, Humeira (2009): “Collateral Damage from the Afghanistan Wars: Jamaat-u-Dawa and Lashkar-e-
Tayaba Militancy”, in: Middle East Report, 251, S. 28-31

Jalal, Ayesha (2008): Partisans of Allah. Jihad in South Asia, Cambridge: Harvard University Press

Juergensmeyer, Mark (1993): The New Cold War? Religious Nationalism Confronts the Secular State,
Berkeley: University of California Press

Kursawe, Janet (2010): Drogenpolitik im Goldenen Halbmond: Wahrnehmungsmuster und drogenpoliti-
sche Strategien als Reaktion auf die steigende Drogenverbreitung in Afghanistan, Pakistan und Iran,
Frankfurt a.M.: Verlag flr Polizeiwissenschaft

Ludhiyanvi, Muhammad Yusuf (1992): Ikhtilaf-i Ummat aur Sirat-i Mustagim (Unterschiede innerhalb
der Umma und der rechte Weg), Lahaur: Maktaba-yi Madaniyah

Malik, Jamal (Hg.) (2008): Madrasas in South Asia. Teaching Terror?, London: Routledge

Masud, Muhammad Khalid (Hg.) (2000): Travellers in Faith. Studies of the Tablighi Jamaat as a Trans-
national Islamic Movement for Faith Renewal, Leiden: Brill

Metcalf, Barbara D. (2002): Islamic Revival in British India. Deoband 1860-1900, New Delhi: Oxford
University Press

Musharraf, Pervez (2006): In the Line of Fire. A Memoir, London: Simon & Schuster



Thomas K. Gugler 77

Nasr, Vali (2005): “Islamic Extremism and Regional Conflict in South Asia”, in: Dossani, Rafig; Rowen,
Henry S. (Hgg.), Prospects for Peace in South Asia, Stanford: Stanford University Press, S. 19-36

Pak Insaitute of Peace Studies (2010): Pakistan Security Report 2009, Islamabad: Pak Institute of Peace
Studies

Preckel, Claudia (2008): Islamische Bildungsnetzwerke und Gelehrtenkultur im Indien des 19. Jahrhun-
derts: Muhammad Siddiq Hasan Han (st. 1890) und die Entstehung der Ahl-e hadit-Bewegung in
Bhopal, Dissertation, Ruhr-Universitdt Bochum

Puschnerat, Tania (2007): ,,Islamismus und Verfassungsschutz. Begriffsdefinitionen, Kategorisierungen
und Diagnosen®, in: Oebbecke, Janbernd et. al. (Hgg.): Islam und Verfassungsschutz, Frankfurt a.M.:
Lang, S. 57-72

al-Qadiri, Arshad (1993): Da’wat-i Insaf (Ruf zur Gerechtigkeit), Dihli: Maktaba Dscham-i Nur

Rahman, Tariq (2008): “Madrasas. The Potential for Violence in Pakistan?”, in: Malik, Jamal (Hg.):
Madrasas in South Asia. Teaching Terror?, London: Routledge, S. 61-84

Rana, Mohammad Amir (2003): Gateway to Terrorism, London: New Millenium

Rashid, Chmed (2010): Sturz ins Chaos: Afghanistan, Pakistan und die Riickkehr der Taliban, Dusseldorf:
Leske

Riza thn, Ahmad (2005): Husam al-Haramain (Schwert von Mekka und Medina), Stockport: Raza
Academy

Riedel, Bruce (2008): The Seach for Al Qaeda. Its Leadership, Ideology, and Future, Washington DC:
Brookings Institution Press

Riesebrodt, Martin (1993): Pious Passion. The Emergence of Modern Fundamentalism in the United
States and Iran, Berkeley: University of California Press

Riexinger, Martin (2004): Sana‘ullah Amritsari (1868-1948) und die Ahl-i-Hadis im Punjab unter briti-
scher Herrschaft, Wurzburg: Ergon

Rothermund, Dietmar (2002): Krisenherd Kaschmir. Der Konflikt der Atommachte Indien und Pakistan,
Miinchen: C.H. Beck

Roy, OI(!J\IIier (2008): Der falsche Krieg. Islamisten, Terroristen und die Irrtumer des Westens, Miinchen:
Siedler

Roy, Olivier (2006): Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung und Radikalisie-
rung, Miinchen: Pantheon

Sageman, Marc (2008): Leaderless Jihad: Terror Networks in the Twenty-First Century, Philadelphia:
University of Pennsylvania Press

Sageman, Marc (2004): Understanding Terror Networks, Philadelphia: University of Pennsylvania Press

Sahni, Ajai 2002): “South Asia. Extremist Islamist Terror & Subversion”, in: Gill, K.P.S.; Sahni, Ajai
(Hgg.): The Global Threat of Terror. Ideological, Material and Political Linkages, New Delhi: Roli,
S. 181-239

Sanyal, Usha (1996): Devotional Islam & Politics in British India, Delhi: Oxford University Press

Sanyal, Usha (1998): “Generational Changes in the Leadership of the Ahl-e Sunnat Movement in North
India During the Twentieth Century”, in: Modern Asian Studies, 32, 3, S. 635-656

Scheuer, Michael (2009): Marching Toward Hell. America and Islam After Irag, New York: Free Press

Scheuer, Michael (2005): Imperial Hubris. Why the West Is Losing the War on Terror, Washington DC:
Brassey’s

Schiffauer, Werner (2010): Nach dem Islamismus: Eine Ethnographie der Islamischen Gemeinschaft Milli
Gorus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

Schofield, Victoria (2003): Kashmir in Conflict. India, Pakistan and the Unending War, London: I.B.
Tauris

Shafgat, Saeed (2002): “From Official Islam to Islamism. The Rise of Dawat-ul-Irshad and Lashkar-e-
Taiba”, in: Jaffrelot, Christophe (Hg.): Pakistan. Nationalism without a Nation?, London: Zed, S.
131-147

Siddiga, Ayesha (2007): Military Inc. Inside Pakistan’s Military Economy, London: Pluto

Stern, Jessica (2000): “Pakistan’s Jihad Culture”, in: Foreign Affairs, 79, 6, S. 115-126

Swami, Praveen (2007): India, Pakistan and the Secret Jihad. The Covert War in Kashmir. 1947-2004,
London: Routledge

Swami, Praveen (1999): The Kargil War, New Delhi: LeftWord

Tellis, Ashley J. (2010): Bad Company — Lashkar e-Tayyiba and the Growing Ambition of Islamist Mili-
tancy in Pakistan, Washington DC: Carnegie Endowment

Verkaaik, Oskar (2004): Migrants and Militants. Fun and Urban Violence in Pakistan, Princeton: Prince-
ton University Press



78 Pakistan nach den Islamisten

Wilsop, Jog? (%007): Pakistan Security Research Unit Brief 12: Lashkar-e-Tayyeba, Bradford: University

of Bradfor

Winthrop, Rebecca; Graff, Corinne (2010): Beyond Madrasas: Assessing the Links between Education
and Militancy in Pakistan, Washington DC: Brookings

Yousaf, Mohammed; Adkin, Mark (1992): The Bear Trap. Afghanistan’s Untold Story, London: L. Cooper

Zahab, Mariam Abou; Roy, Olivier (2004): Islamist Networks. The Afghan-Pakistan Connection, New
York: Columbia University Press

Zahab, Mariam Abou (2002a): “Sectarianism as a Substitute Identity”, in: Ali, Imran Anwar, Pakistan.
The Contours of State and Society. Karachi: Oxford University Press, S. 77-95

Zahab, Mariam Abou (2002b): “The Regional Dimension of Sectarian Conflicts in Pakistan”, in: Jaffrelot,
Christophe (Hg.): Pakistan. Nationalism Without a Nation?, London: Zed, S. 115-128

Zaman, Muhammad Qasim (1998): “Sectarianism in Pakistan. The Radicalization of Shi’i and Sunni
Identities”, in: Modern Asian Studies, 32, 3, S. 689-71



