
ASIEN 117 (Oktober 2010), S. 58-78 

RESEARCH NOTE 

Pakistan nach den Islamisten: 
Transformationsprozesse innerislamischer  
Rivalität und Populärislamismus 

Thomas K. Gugler 

Summary 
Islamic interpretations heavily impact on political culture and practice in Pakistan. 
Religious extremisms, which repeatedly have been resulting directly from state poli-
tics in Pakistan, become at times dominant to an extent that they threaten to under-
mine the foundations of state and society. Radical groups engage in several jihads: 
internal sectarian, regional jihads in Afghanistan and India, in addition to global jihads 
against the West. Analyzing transformation processes of politicized religion, introduc-
ing institutional structures and political dynamics, the article portrays the main trends 
in political Islam in Pakistan, striving to understand how the failure of political Islamist 
projects fostered the popularity of new post-Islamist neofundamentalisms.  

Manuscript received on 2010-07-26, accepted on 2010-11-03 
Keywords: Pakistan, Islamism, jihad, Terrorism, Missionary movement, 

 Tablighi Jamaat, Barelwi 

Die islamische Republik Pakistan erscheint von religiösen, ethnischen und regiona-
len Spannungen zerrissen. Bisweilen erstarken religiöse Extremismen, die häufig 
eine direkte Folge staatlicher Politik sind, in Pakistan zu einem Maße, dass sie die 
Fundamente von Staat und Gesellschaft auszuhöhlen drohen (Rashid 2010, ICG 
2009). Der folgende Artikel stellt die wichtigsten Strömungen des politisierten Islam 
in Pakistan vor, diskutiert Verbindungen zu militanten Gruppen und zeichnet nach, 
wie frühere Überpolitisierungen gegenwärtig den Etablierungserfolg postislamisti-
scher Deutungen fördern, die mittlerweile im Trend des Populärislamismus (vgl. 
Schiffauer 2010) beachtliche Teile der neuen muslimischen Mittelschicht begeistern.  
Bei einer Betrachtung der Vielfalt islamischer Richtungen und Sekten lohnt ein 
kurzer Blick auf die Mehrheitsverhältnisse innerhalb der pakistanischen Gesell-
schaft. Obgleich Pakistan die Heimat einer außerordentlich hohen Vielfalt an islami-
schen Identitäten, Gruppierungen und Bewegungen ist, stellt es sich aus politischer 
Motivation heraus als religiös homogenes Land dar und so gibt es keine offiziellen 
Datensätze zur sektiererischen Zugehörigkeit der Muslime Pakistans. Die islamische 



Thomas K. Gugler 59

Republik Pakistan hat gegenwärtig etwas mehr als 170 Millionen Einwohner. Beim 
letzten Zensus 1998 zählten über 96 Prozent der Pakistanis als Muslime. 
Anhänger der 1889 in Qadiyan begründeten islamischen Reformbewegung der Ah-
madiya gelten seit dem 21. September 1974 per Verfassungszusatz nicht mehr als 
Muslime, da sie die Endgültigkeit des Prophetentums Muhammads nicht anerken-
nen. Die juristische Gleichstellung mit Juden und Hindus legalisierte praktisch die 
systematische Diskriminierung ihrer Institutionen. Einigen ulama aber ging die 
Gesetzesänderung von 1974 nicht weit genug. Am 26. April 1984 verkündete Zia al-
Haq Ordinance XX. Diese verbot den Ahmadis ihre Gebetsstätten Moscheen zu 
nennen, den Gebetsruf zu zitieren, Missionsaktivitäten zu entfalten sowie das Grü-
ßen mit salam bzw. sich durch ähnliche Gesten als Muslime auszugeben. 1995 wur-
den zwei Ahmadis öffentlich vor Polizeikräften gesteinigt. Die koordinierten Bom-
benanschläge auf zwei Ahmadi Moscheen in Lahore am 28. Mai 2010, die 93 Men-
schen töteten, sind ein dramatisches Beispiel für das Ausmaß sektiererischer Gewalt 
im Pakistan der Gegenwart. Die Ahmadis bilden eine der am stärksten verfolgten 
religiösen Minderheiten in Pakistan und sie setzten in gewisser Weise ein Beispiel, 
da einige hardliner hofften, ihre Bemühungen gegen andere islamische Denkschulen 
könnten vergleichsweise erfolgreich werden. 
Von den Muslimen Pakistans sind grob geschätzt etwa 75-80 Prozent Sunniten und 
etwa 15-20 Prozent Schiiten. Die Sunniten unterteilen sich u. a. in Barelwis (ca. 70 
%), Deobandis (ca. 20 %), Ahl-i Hadith (ca. 5 %) und Wiedererweckte oder Moder-
nisten, wie beispielsweise Anhänger der Dschama‘at-i Islami des islamistischen 
Vordenkers Abu-l A‘la Maududi (1903-1979). Islamistisch charakterisiert hier Deu-
tungen des Islams als politische Ideologie und Akteure, die im Islam die einzige 
akzeptable Quelle für das politische System erkennen. Mit etwa 30 Millionen, ist die 
nach dem Iran zweitgrößte schiitische Bevölkerung in Pakistan beheimatet. Die 
Minorität der Schiiten untergliedert sich in Zwölfer-Schiiten, die die größte Fraktion 
bilden, und die Ismailiten. Die meisten Ismailiten folgen dem Agha Khan. Von den 
ismailitischen Minderheiten folgen die Dawudi Bohras Burhan ad-Din und die Su-
leymani Bohras Masud Salehbahi (ICG 2005, Ende 2005: 336-62). Gleichzeitig 
begreift sich ein Großteil der Muslime lediglich als Muslim bzw. Sunnit oder Schiit 
und die theologischen Feinheiten zwischen den einzelnen Denkschulen spielen im 
Alltag praktisch keine Rolle. 
Nach diesem kurzen Blick auf die ungefähren gesellschaftlichen Mobilis-
ierungspotenziale sind ein paar Anmerkungen zu Strukturen der sektiererischen 
Kräfte zu entwickeln. Sektiererisch bezeichnet hier lediglich eine islamische Spezi-
alidentität, die sich durch die Zugehörigkeit zu einer spezifischen Denkschule (Ur-
du: maktab-e fikr) auszeichnet. Für einige islamische Bewegungen, wie der 1866 im 
nordindischen Deoband begründeten puristischen Reformbewegung des gleichen 
Namens, ist die Institutionalisierung durch Ausbildungseinrichtungen zentraler als 
für andere (Metcalf 2002). Die sich ab 1880 um die Person des Ahmad Riza Khan 



Pakistan nach den Islamisten 60

(1856-1921) in Bareilly formierende Gegenreformbewegung der Barelwis stützte 
sich mehr auf Volksheilige und deren Schreine (Sanyal 1996 und 1998), als auf 
Madrasas (arab. madaris). Die Verteilung der Anhängerschaft in der Bevölkerung 
entspricht folglich nicht dem Anteil dieser Bewegungen an islamischen Ausbil-
dungseinrichtungen, sodass die Bewegungen auch in unterschiedlichem Maße ula-
ma, Religionsgelehrte, hervorbringen. Mit Blick auf sektiererische Gewalt werden 
immer wieder madaris als Mobilisierungsinstrumente militanter Bewegungen aus-
gemacht (Fair 2008, ICG 2007). Jamal Malik (2008) zeigt die Komplexität und 
Fehlerhaftigkeit dieser verzerrenden Aufmerksamkeitsökonomien auf (s.a. Winthrop 
2010). 
Beobachter schätzen, dass es gegenwärtig etwa 20.000 madaris in Pakistan gibt. 
Andere Einschätzungen gehen von bis zu 50.000 madaris aus (Stern 2000). Die 
registrierten madaris werden durch folgende Dachorganisation verwaltet (Rahman 
2008): 

Konfession Dachorganisation Hauptsitz Gründungsjahr 
Deobandi Wafaq al-Madaris Multan 1959 
Barelwi Tanzim al-Madaris Lahore 1960 
Schia Wafaq al-Madaris Pakistan Lahore 1959 
Dschama’at-i Islami Rabtat al-Madaris al-Islamiya Lahore 1983 
Ahl-i Hadith Wafaq al-Madaris al-Salafiya Faisalabad 1955 

Der Etablierungserfolg der madaris ist deutlich an staatliche Islamisierungspolitiken 
gekoppelt. In Pakistan gab es 1947 lediglich 137 madaris, 1960 401 und 1971 893 
madaris (ICG 2005). Unter der Militärdiktatur von Zia al-Haq (1977-1988) hat sich 
die Anzahl der madaris auf 1.745 mehr als verdoppelt und mit dem durch die USA 
und Saudi-Arabien finanzierten Dschihad gegen die Sowjets in Afghanistan begann 
der Siegeszug der Koranstudenten- und Mudschahidin-„Fabriken“ in Pakistan. Da 
zahlreiche Koranschulen nach 1979 gezielt als Kaderschmiede entweder für den 
Dschihad in Afghanistan oder als Sunni-Abschirmgürtel gegen den Iran nach der 
Islamischen Revolution 1979 gegründet wurden, sieht ein nach dem 11. September 
2001 erlassenes Anti-Terror-Gesetz vor, dass alle madaris staatlich registriert wer-
den und unter einer der Dachorganisationen operieren. Dieses Gesetz wurde nie wir-
kungsvoll umgesetzt (Rahman 2008: 64, ICG 2005: 6): 

Dachorganisation 1988 2002 2005 
Wafaq al-Madaris 1 779 7 000 8 351 
Tanzim al-Madaris 717 1 585 ~1 700 
Wafaq al-Madaris al-Salafiya 161 376 ~400 
Wafaq al-Madaris Pakistan 47 419 ~500 
Rabtat al-Madaris al-Islamiya übrige: 97 500 ~700 
Summe registrierter madaris 2 801 9 880 ~11 651 

Die Verzerrung durch die unterschiedlichen Foki der Reformbewegungen auf 
madrasa-Institutionalisierung führt dazu, dass Deobandis mehr ulama, d.h. auch 
mehr Literatur erzeugen und somit auch mehr polemische Schriften produzieren, 
von denen einige mittlerweile offiziell als „Hassschriften“ gelten und illegal sind. 
Dies allein rechtfertigt nicht die häufig formulierte Schlussfolgerung, dass Deoban-
dis „radikaler“ oder „fundamentalistischer“ seien als beispielsweise Barelwis, die in 



Thomas K. Gugler 61

zahlreichen Einführungen zur Mudschahidin-Mobilisierung in Pakistan als per se 
friedvoll oder gemäßigt vernachlässigt werden. Richtig ist, dass Barelwis weit weni-
ger militante Gruppen gründeten. Richtig ist weiterhin, dass Barelwis und Schiiten 
eine ideelle Nähe in zahlreichen rituellen Tätigkeiten verbindet, sodass der aus ande-
ren Ländern bekannte Sunni-Schia-Konflikt in Pakistan in der Regel ein Deobandi-
Schia-Konflikt ist, wobei Ahl-i Hadith Gruppen den Anti-Schia-Dschihad bisweilen 
unterstützen. Der Deobandi-Schia-Konflikt wurde von einigen Analysten auch als 
Stellvertreterkrieg zwischen Iran und Saudi-Arabien interpretiert. Aber auch die 
Regierungen von Kuwait, Libyen und des Irak unter Saddam Husain finanzierten 
militante Anti-Schia-Akteure in Pakistan.  

1 1979 – Islamische Revolution im Iran und Dschihad in Afghanis-
tan: Sunniisierungspolitiken von Haq, Reagan und Saud 

Die dynamischen Aspekte der Entwicklungen militanter Bewegungen sind in der 
Regel in Zusammenhang mit staatlichen Islam- und Machtpolitiken zu verstehen. 
1979 übernahm Saddam Husain die Macht im Irak und Ayatollah Khomeini im Iran. 
Am 22. September 1980 griff die irakische Armee Iran in einem als „Blitzkrieg“ 
geplanten Angriff an, der als Erster Golfkrieg (1980-1988) zu einem langem und 
verlustreichen Stellungskrieg ausartete. Diese Entwicklungen begünstigten die In-
ternationalisierung des Sunni-Schia-Konflikts. Die Islamische Revolution im Iran 
wurde von vielen sunnitischen Rechtsgelehrten als Bedrohung empfunden. Ibn Tai-
miyas Werk Minhaj al-Sunna al-Nabawiya (Pfad der Tradition des Propheten) wurde 
von sunnitischen Gelehrten wiederentdeckt und Schias als interne Feinde porträtiert, 
mehr oder weniger unfähig, das sunnitische Auffassung von Autorität verstehen zu 
können. 1984 verfasste der Deobandi-Gelehrte Muhammad Manzur Numani das 
Werk Irani Inqilab: Imam Khomaini, aur Shi‘at (Karaci: Dar al-Isha‘at). Das Urdu-
Buch wurde mit Hilfe saudischer Förderung ins Englische, Arabische und Türkische 
übersetzt. Es wurde rasch zum Standardwerk für Deobandi-nahe Aktivisten, das ein 
scharfes Vorgehen gegen Schiiten legitimierte. 
Die zunehmende Militanz der sektiererischen Elemente in Religion und Politik Pa-
kistans explodierte geradezu mit dem Beginn des Dschihads in Afghanistan im De-
zember 1979, der von den USA und dem Königreich Saudi Arabien zu gleichen 
Teilen massiv finanziert wurde.1 Jimmy Carter (1977-1981) ordnete die CIA-
Unterstützung an, Ronald Reagan (1981-1989) maximierte die Mobilisierungsbe-
mühungen für die Mudschahidin gegen die Sowjets (Cooley 2000). Allein die CIA 
zahlte etwa sechs Milliarden US-Dollar für den Dschihad an den militärischen Ge-
                                                 
1  Riedel (2008), S. 42: “All CIA money was channelled to the Pakistani Inter-Services Intelligence 

Directorate (ISI). Every dollar from the CIA was matched by an equal amount from the Saudis. The 
agency’s director, Bill Casey, met regularly with the Pakistanis to coordinate strategy and tactics, but 
the business of providing the arms and training to the mujahedin was entirely in the hands of the ISI. 
Pakistan’s dictator, Mohammed Zia ul-Haq, wanted it that way, and the CIA went along. After all, 
this gave the agency a measure of deniability.” 



Pakistan nach den Islamisten 62

heimdienst Pakistans ISI (Inter-Services Intelligences) und organisierte zahlreiche 
Waffenlieferungsmissionen (Gutman 2008). Wie geschickt der ISI den Dschihad 
koordinierte und die Bewaffnung abwickelte, ist eindrucksvoll festgehalten von 
Brigadegeneral Muhammad Yusuf, damaliger Leiter der Afghanistanabteilung im ISI 
(Yousaf 1992). Etwa 30.000 ausländische Dschihad-Begeisterte reisten nun nach 
Pakistan. 
Mit der staatlichen Sunniisierungspolitik in den frühen 1980ern entstanden zahlrei-
che neue sunnitische Koranschulen, vor allem in den Grenzgebieten Belutschistans – 
die Dynamik zeichnete eine Art Konkurrenzkampf zwischen Islamischer Revolution 
nach iranischem und pakistanischem Modell. Der Militärdiktator Zia al-Haq (1977-
1988) sunniisierte Verfassung und Rechtssprechung mit Deobandi und Ahl-i Hadith 
ulama in einer Weise, die nicht nur Schiiten, sondern auch Barelwis massiv diskri-
minierte. Zia al-Haqs Förderung der Deobandi-Orthodoxien vermischte sich effektiv 
mit den radikalen Ideen der dschihadi-Literatur aus Afghanistan, die nur leicht ent-
schärft Einzug in das formale Bildungssystem fanden. Insbesondere diese Islamisie-
rung der Bildungsinstitutionen erzeugte ein sektiererisches Massenbewusstsein, das 
die Einzugsbereiche der Koranschulen klar überschritt. Das staatliche Awqaf-
Department, das als „fromme Stiftung“ Umverteilungsprozesse aus Stiftungsgütern 
wie z.B. Grundbesitz zugunsten von Moscheen u.a. religiösen Wohlfahrtsinstitutio-
nen abwickelt, bevorzugte Absolventen von den Schulen der Deobandi-
Dachorganisation Wafaq al-Madaris. Dies führte dazu, dass Hunderte von Barelwi-
Moscheen auf dem Verwaltungsweg „deobandisiert“ wurden. 
Sunni-Schia-Beziehungen waren mit Ausnahme gelegentlicher Konflikte bei muhar-
ram-Märschen bis in die 1970er friedlich (Zahab 2002a-b, Zaman 1998). Der pakis-
tanische Staat war neutral, hatte bis in die späten 1970er keine sektiererische Agenda 
und erst der Versuch Zia al-Haqs ab 1979 Positionen der hanafitischen Rechtsschule 
(hanafi fiqh) in der Verfassung vorzuschreiben, provozierte den Schia-Widerstand. 
Mithilfe der Legitimität des afghanischen Dschihad verwandelte Zia al-Haq Pakistan 
zum Zentrum eines US-finanzierten (Haqqani 2005) Sunni-Islamismus, der eine Art 
religiöser Nationalismus Pakistans (Juergensmeyer 1993) werden sollte. Militante 
sunnitische Bewegungen blühten auf und der Dschihad in Afghanistan gab diesen 
leichten Zugang zu Waffen und quasimilitärischer Ausbildung (Hamza 2004). Iran 
eröffnete seinerseits Kulturzentren in allen größeren Städten Pakistans und pflanzt 
eine Art Pan-Islamismus in die Schia-Moscheen (Riesebrodt 1993). Mit der Grün-
dung der TNJF (Tahrik-i Nifaz-i Fiqh-i Dscha‘fariya, „Organisation zur Implemen-
tierung der Rechtsschule des Dschafar“) durch Mufti Dschafar Husain (1916-1983) 
1979 in Bhakkar unterstrichen die Schiiten ihre Kritik an der staatlichen Sunniisie-
rungspolitik Zias. Die TNJF radikalisiert sich nach 1985.  
Die erste militante Anti-Schia-Bewegung und zugleich die größte militante Deoban-
di-Bewegung ist die 1985 von Mawlana Haq Nawaz Jhangvi, dem stellvertretenden 
Vorsitzenden der JUI (Dschami‘at-i ulama-yi Islam) in Punjab, und anderen begrün-



Thomas K. Gugler 63

dete SSP (Sipah-i Sahaba Pakistan, „Armee der Prophetengenossen in Pakistan“). 
Der Name soll verdeutlichen, dass die Prophetengenossen vor Schia-Vereinnahmung 
und -Schmähung geschützt werden sollen. Sie war in etwa 1.200 Anschläge verwi-
ckelt und verfügt gegenwärtig über etwa 5.000 – 6.000 ausgebildete Aktivisten. 
Präsident und Armeechef Militärdiktator Zia al-Haq unterstützte die SSP in Punjab 
sowie die MQM in Sindh auch mit dem Interesse, gegen die populäre PPP (Pakistan 
People’s Party) der schiitischen Bhuttofamilie zu mobilisieren. Finanzielle Unter-
stützung bekam die SSP auch von den Saudis und anderen irankritischen Regierun-
gen. Anschlagsziele waren zunächst Schia-Aktivisten, dann Symbolträger staatlicher 
Autorität, Lokalpolitiker, Diplomaten und Richter. Die Spirale der Vergeltungsmorde 
drehte sich rasch nach oben.  
Die Ermordung Nawaz Jhangvis 1990 führte zu schweren Auseinandersetzungen, 
u.a. wurde der iranische Diplomat Sidaq Ganji im selben Jahr in Lahore ermordet. 
1992 bildete sich die TJP (Tahrik-i Dscha‘fariya-yi Pakistan, „Organisation der 
Anhänger der Rechtsschule des Dschafar in Pakistan“) und 1994 die Sipah-i Mu-
hammad Pakistan („Armee Muhammads in Pakistan“) unter Ghulam Riza Naqvi als 
schiitische Version der SSP um Schiiten zu schützen. TJP und SSP beteiligten sich 
als Parteien auch am Wahlkampf und bildeten Koalitionen mit der PPP bzw. PML 
(Pakistan Muslim League). Ramzi Yusuf, vermeintlicher Drahtzieher des Anschlags 
auf das World Trade Center 1993, soll sich ebenfalls innerhalb der SSP engagiert 
haben. 1997 wurde der damalige SSP-Anführer Zia ar-Rahman Faruqi zusammen 
mit 29 anderen im gleichen Monat wie der Ganji Nachfolger Muhammad Ali Rahimi 
bei einem Bombenanschlag getötet. 1996 spaltete sich der SSP-Ableger LJ (Lash-
kar-i Jhangvi, „Armee Dschhangs“), in der Namensgebung auf den ermordeten SSP-
Anführer beziehend unter Leitung des ehemaligen Pressesprechers der SSP, Riyad 
Basra (1967-2002); ab, einerseits um wieder mit einer rein militanten Organisation 
unabhängig des politischen Referenzrahmens operieren zu können und andererseits 
eröffnete die Abspaltung der SSP die Möglichkeit Verwicklungen in Anti-Schia-
Terroranschläge offiziell zu leugnen und deren Ideologie dennoch glaubwürdig zu 
vertreten (Nasr 2005). 
Die SSP hat eine lange Geschichte von gemeinsamen Interessen mit dem ISI und 
auch al-Qa’ida-Aktivisten wurden von der Organisation beschützt, Abu Zubaydah 
beispielsweise, der erste ranghohe al-Qa’ida-Entscheidungsträger, der nach dem 11. 
September festgenommen wurde, wurde in einem Haus der SSP aufgespürt. LJ-
Aktivisten wurden kürzlich beschuldigt am 22. November 2010 einen mit Spreng-
stoff beladenen LKW in das Anit-Terrorist Police Department in Karatschi gefahren 
zu haben. Dabei wurden 20 Menschen getötet und möglicherweise al-Qa’ida-
Aktivisten befreit. 
SSP-Aktivisten betreiben eine interessante Webpräsenz (http://www.kr-hcy.com/ 
[31.12.2010]) mit einem Forum zur Bloßstellung von Schiiten und Ahmadis. Um auf 
die Seite zu gelangen, muss man die Endgültigkeit des Prophetentums Muhammads 



Pakistan nach den Islamisten 64

anerkennen – wer das durch das Klicken des munkir-Links verweigert, wird auf eine 
Seite mit Urdu-Gedichten weitergeleitet, deren erste Zeile lautet, dass Schiiten 
nichts mit dem Islam zu schaffen haben. 
Am 14. August 2001 und 12. Januar 2002 wurden die LJ, SSP, TJP und SMP vom 
damaligen Präsidenten Musharraf verboten. Riyad Basra wurde 2002 während eines 
Anschlags auf einen schiitischen Geistlichen in Multan im Kugelhagel getötet. Der 
Iran stoppte bereits 1996 die nunmehr als kontraproduktiv eingeschätzte Finanzie-
rung schiitischer Milizen in Pakistan. Im selben Jahr wurde SMP-Anführer Ghulam 
Riza Naqvi inhaftiert. Seit 2005 gibt es verstärkt Anschläge von Barelwi-
Bewegungen auf Schiiten in den nördlichen Provinzen Pakistans. Ein aktueller 
Selbstmordanschlag gegen eine schiitische Prozession in Lahore tötete am 1. Sep-
tember 2010 31 Menschen und verwundete mehr als 280. Einige der extremistischen 
Gruppen, die Schiiten angriffen, engagieren sich mittlerweile auch gegen Sufis: Am 
1. Juli 2010 griffen zwei Selbstmordattentäter den beliebten Sufischrein Data Dar-
bar in Lahore an und töteten mindestens 42 Menschen. Die Sicherheitskameras 
zeichneten auf, dass die Attentäter im madani libas der Barelwi Tablighi Dscha-
ma’at Da’wat-i Islami gekleidet waren, die den Schrein mitverwaltet. Nach dem 
Ende des Dschihads in Afghanistan 1989, der auch zu einer „Privatisierung“ des 
Dschihad geführt hatte, kamen neben den Mudschahidin etwa zwei Millionen 
Flüchtlinge aus Afghanistan nach Pakistan und förderten dort die Ausbreitung des-
sen, was man in der Literatur Kalaschnikow-Kultur oder Talibanisierung nennt. Man 
schätzt, dass in Pakistan gegenwärtig etwa 20 Millionen Waffen in Umlauf sind: 
Achtzehn Millionen illegal und zwei Millionen legal. Der Sieg der Mudschahidin 
gegen die Sowjets war ein Wendepunkt der modernen Geschichte – für den Westen, 
der nun den Sieg beanspruchte, und für Pakistan, dem nun zwölf Jahre Integrations-
bemühungen der Mudschahidin und interne Kämpfe bevorstehen. Die Tatsache, dass 
zahlreiche, insbesondere arabische, Veteranen des afghanischen Dschihad zu einem 
Leben im Exil gezwungen wurden, förderte die Transnationalisierung ihrer politi-
schen Vision. 

2  1989 – Postsowjetischer Ersatz-Dschihad in Kaschmir und Indien 

Mit dem Ende des Dschihads gegen die sowjetischen Truppen 1989/1990 entstand 
eine völlig neue Dynamik der nun professionell trainierten und hochbewaffneten 
sektiererischen Elemente in Pakistan, deren Interesse sich nun auf den Subkontinent 
richtete und deren Akteure erst langsam die USA als Gegenspieler wahrzunehmen 
begannen. Bedeutende außenpolitische Projekte pakistanischer Behörden der 1990er 
waren die Talibanisierung Afghanistans und ab 1993 der Ersatzdschihad gegen In-
dien in Kaschmir. Die Mudschahidin kehrten 1989 von Afghanistan nach Pakistan 
zurück und insbesondere die internationale Elite der Mudschahidin ließ sich vor 
allem in Karatschi und Peschawar nieder.  
 



Thomas K. Gugler 65

Die vom CIA mit aufgebauten Strukturen und Netzwerke zur globalen Anwerbung 
freiwilliger Kämpfer aus anderen Ländern wie das berüchtigte Dienstleistungsbüro 
Maktab al-Khidmat von Abdullah Azzam und Osama bin Ladin in Peschawar ope-
rierten weiterhin und luden kampfbereite Muslime zum dschihadi-Training nach 
Pakistan/Afghanistan. In Afghanistan begann der ISI den Deobandi-nahen Taliban 
(Urdu: Studenten) zum politischen Durchbruch zu verhelfen. Das Taliban-Regime 
muss ironischerweise als erfolgreichstes außenpolitisches Projekt Pakistans bezeich-
net werden. Die militanten Gruppen, deren tausende Kämpfer nun eine neue Be-
schäftigungsfront suchten, reorientierten sich neu gegen den politischen Erzfeind 
Indien. In den alten Ausbildungslagern in Afghanistan trainierten 1990-1994 ge-
schätzte weitere zehntausend Kämpfer, insbesondere für die JI (Dschama’at-i Isla-
mi) und LT (Lashkar-i Taiba), gezielt für Kaschmir, wo im pakistanisch verwalteten 
Teil auch neue Ausbildungs- und Trainingslager entstanden. 1993 übergaben die 
Taliban die afghanischen Ausbildungslager der JI und Hizb-i Islami an die HAM 
(Harakat al-Mudschahidin). Die Strukturen der militanten Bewegungen wurden 
weiterhin vom ISI stabilisiert, der die Angriffe verschiedener Gruppen in Kaschmir 
koordinierte. Allein in den letzten zehn Jahren kostete der Konflikt, der im Kern seit 
1947 besteht und meist als informeller Krieg ausgetragen wird, mehr als 40.000 
Menschen das Leben (Ganguly; Hagerty 2005). Formelle Kriege wurden 1947-48, 
1965 und 1999 geführt. Kaschmir wird für viele Akteure zum Ersatzdschihad nach 
Afghanistan, der seit 1990 jährlich mehr als tausend Opfer fordert, ab 1993 zuneh-
mend mihman Mudschahidin (Gast-Mudschahidin mit ausländischem Pass) (Swami 
2007: 175, s.a. Schofield 2003). Dass dieser verborgene Krieg, der von einer Seite 
als heilig propagiert wird, ein Konflikt zwischen Nuklearmächten ist, prägt die takti-
sche Grundsignatur deutlich. Diese zwingt eine Partei militärische Ressourcen zu-
nehmend an in Grauzonen operierende dschihadi-Gruppen outzusourcen um mög-
lichst immer die Möglichkeit der Verleugnung von Verstrickungen offen zu halten 
beziehungsweise formal parallel den politischen Weg diplomatischer Friedens-
bemühungen zu beschreiten. 
Die erste genuin pakistanische dschihadi-Bewegung war die 1980 in der Deobandi-
Schule in Binori Town, Karatschi, gegründete Dschami’at al-Ansar („Vereinigung 
der Unterstützer“), die 1988 in HJI (Harakat al-Dschihad-i Islami, „Verein für isla-
mischen Dschihad“) umbenannt wurde und für den Dschihad in Afghanistan rekru-
tierte. Ihr Fokus internationalisierte sich nach dem Sieg über die sowjetischen Trup-
pen, sodass Kämpfer ab 1992 auch in Bosnien engagiert waren. 1991 ging aus ihr 
die HUA (Harakat al-Ansar, „Verein der Unterstützer“) hervor, die als HAM (Hara-
kat al-Mudschahidin) unter Fazl ar-Rahman Khalil und Masud Azhar große Be-
kanntheit erlangte. Die HAM fokussierte ihre Bemühungen auf Kaschmir, wo Ma-
sud Azhar von indischen Sicherheitskräften 1994 inhaftiert wurde. Nach der Flug-
zeugentführung des Indian Airlines Fluges IC-814 von Kathmandu nach Delhi durch 
fünf Pakistanis am Weihnachtsabend 1999 wurde Masud Azhar mit zwei Gesin-
nungsgenossen vom Flughafen Kandahar aus freigepresst. Nach seiner Freilassung 



Pakistan nach den Islamisten 66

gründete Masud Azhar im Februar 2000 ebenfalls in Karatschi die JM (Dschaish-i 
Muhammad, „Armee des Propheten“). Die JM ist beispielsweise verantwortlich für 
die auf Video aufgezeichnete Enthauptung des Wall Street Journal Reporters Daniel 
Pearl im Januar 2002. 
1987 gründeten Abdullah Azzam und die beiden Professoren Zafar Iqbal und Hafiz 
Said den Da’wat al-Irshad Markaz („Zentrum zur Verkündung“) beziehungsweise 
1990 die Lashkar-i Taiba („Armee der Reinen/Armee von Medina“) um eine Ideolo-
gie zu verbreiten, die Mission und Dschihad als einzigen Weg zur Weltverbesserung 
integriert, d.h. moderne Ausbildung und militärisches Training als beide gleichwer-
tig zentral betrachtet (Iqtidar 2009, Shafqat 2002). Das religiöse Bekenntnis der 
Lashkar-i Taiba ist Ahl-i Hadith, eine Interpretationsschule mit Nähe zur Wahhabiya 
(Riexinger 2004, Preckel 2008). Die Bedeutung der Lashkar könnte die al-Qa’idas 
als weltweit fähigste und gefährlichste Terrororganisation bald übertreffen (CFR 
2010: 8). 
Der pakistanische Geheimdienst ISI spielte eine zentrale Rolle bei der Gründung. 
Das Grundstück für den markaz in Muridke wurde von der pakistanischen Regie-
rung gestiftet. Osama bin Ladins Schenkung von 200.000 USD wurde wohl vom ISI 
angeregt (Wilson 2007). Die Bewegung ist auch sozial engagiert und unterhält einen 
Krankendienst mit mobilen Kliniken und eigenen Blutbanken. Zentrale Publikatio-
nen des hauseigenen Verlages Dar al-Andalus sind die Urdu-Wochenzeitschrift 
Dschihad Times, Al-Da’wa (Urdu-Monatszeitschrift) und Voice of Islam (englisch-
sprachige Monatszeitschrift). Von dem Hauptsitz in Muridke bei Lahore agiert die 
Bewegung global, unter anderem schienen sie 2006 in die Heathrow-Anschlagspläne 
involviert gewesen zu sein, die zum europäisch-amerikanischen Verbot von Flüssig-
keiten im Handgepäck führten. Am 12. Januar 2002 wurde die LT von der pakistani-
schen Regierung als illegal eingestuft. Daraufhin änderte die Organisation den Na-
men in Dschama’at al-Da’wa. Kurz nach dem Mumbai Massaker wurde die JD 
(Dschama’at al-Da’wa) am 10. Dezember 2008 vom UN-Sicherheitsrat als terroris-
tisch eingestuft (Tellis 2010). Daraufhin wurde die Homepage der Organisation 
(www.jamatdawah.org) offline genommen. Die Organisation operiert gegenwärtig 
unter dem Namen Tahrik-i Hurmat-i Rasul (Organisation zur Verteidigung der Ehre 
des Propheten) und ist online auf www.thrpk.org [30.12.2010]. 
Die LT (seit 2002 JD) ist seit 1993 in Kaschmir aktiv. Nach dem Kargil-Krieg 1999 
führt die LT in Kaschmir fidayin-Missionen (Selbstmordanschläge, wörtlich: 
Selbstopferer) ein. Der erste Selbstmordanschlag war der Angriff auf den Stützpunkt 
der indischen Border Security Force in Bandipura, Kaschmir, am 12. Juli 1999. In 
dieser Zeit wurde die LT offen vom pakistanischen Militär unterstützt. Die ersten 
spektakulären Anschläge der LT waren die auf das Red Fort in Neu Delhi am 22. 
Dezember 2000 und auf den Srinagar Flughafen am 15. Januar 2001. Die LT war 
nach Medienberichten auch verantwortlich für die Selbstmordanschläge auf dem 
Campus des Indian Institute of Science in Bangalore am 28. Dezember 2005, die 



Thomas K. Gugler 67

Serienbombenanschläge in Neu Delhi am 29. Oktober 2005, bei denen 62 Personen 
getötet wurden und die Anschläge in Varanasi am 7. März 2006, bei denen wiederum 
21 Zivilisten starben. Die beiden massivsten Terroranschläge in Indien, die Bomben-
serie auf die Pendlerzüge in Mumbai am 11. Juli 2006, die 209 Menschen tötete und 
über 700 verletzte, sowie die medial eindrucksvoll inszenierten Anschläge in Mum-
bai mit dem brennenden Taj Mahal Hotel am 26. November 2008 wurden mit Akti-
visten der LT in Verbindung gebracht. 
Pakistans Innenminister Rahman Malik bestätigte erst im Februar 2009, dass das 
Mumbai Massaker in Pakistan geplant wurde. Etwas danach wurde Hafiz Said unter 
Hausarrest gestellt, allerdings nur bis 3. Juni 2009, als der Lahore High Court urteil-
te, dass die Beweislast für eine Schuldzuweisung nicht ausreiche. Einige Beobachter 
deuteten dieses Urteil als Hinweis auf eine weiterhin intensive Kooperationsbezie-
hung zwischen dem ISI und der Dschama‘at al-Da‘wa. 
Ab 1989 nahmen die Anschläge in Kaschmir massiv zu. Die Teilnahme inter-
nationaler Mudschahidin explodiert geradezu ab 1993, als die 1977 in Birmingham 
begründete JKFL (Jammu Kashmir Liberation Front) öffentlicher auftrat: 1991 
wurden 30 Kämpfer mit ausländischem Pass getötet, 1993 fast einhundert und 2001 
bereits 541 (Sahni 2002, S. 215). Der Kargil-Krieg 1999 brachte den dschihadis auf 
pakistanischem Boden nationale wie internationale Anerkennung (Swami 1999). 
Musharraf (2006: 91) pries sie als Freiheitskämpfer. Washington trug die Unter-
scheidung zwischen Terrorismus an der Grenze zu Afghanistan und Freiheitskampf 
an der Grenze zu Indien meist mit. 
Der Höhepunkt der Terroranschläge, die sich ab 2001 zunehmend von Kaschmir in 
die Metropolen verlagerten, ist der Anschlag auf das Parlament in Neu Delhi am 13. 
Dezember 2001. Man beschuldigte Hafiz Saids LT und Masud Azhars JM 
(Dschaish-i Muhammad). Indien formierte Truppen entlang der Grenze zu Pakistan 
und bestätigte, dass man in Neu Delhi auf einen nuklearen Angriff Pakistans vorbe-
reitet sei und angemessen zu reagieren wisse. Schon damals mobilisierte Pakistan 
amerikanische Diplomaten mit der Drohung pakistanische Truppen von der westli-
chen Grenze zu Afghanistan zur östlichen Grenze mit Indien zu verlegen und den 
Taliban damit quasi einen Freibrief auszustellen. Ein vergleichbares Szenenbild 
zeichnete sich noch mal nach den schweren Anschlägen pakistanischer Kämpfer – 
der einzige überlebende Angreifer war Mitglied der Lashkar-i Taiba – im Mumbai 
am 26. November 2008, die mehr als 170 Menschen töteten. 
In der Phase nach 1989 beobachtete man als neue Profilgruppe die zunehmende 
Präsenz von Muslimen der zweiten Generation aus Diasporaländern, deren Radikali-
sierungsprozesse nicht mehr zwingend die Phase der langsamen Politisierung und 
Militarisierung kennt. Später sollte die neue Profilgruppe der Konvertiten hinzu-
kommen. Erwähnenswert ist die Dschihadbeschreibung des Konvertiten Esa al-
Hindi aus London, einem kenianischen Hindu, der mit bürgerlichem Namen Dhiran 
Barot heißt. Einer der Medienberater und Pressesprecher von al-Qa’ida in Pakistan, 



Pakistan nach den Islamisten 68

auch einer der Autoren der englischsprachigen Zeitschrift Inspire,ist der amerikani-
sche Konvertit Adam Yahiye Gadahn alias Azzam al-Amriki (‘Azzam der Amerika-
ner), mit bürgerlichem Namen Adam Pearlman. Nach 2001 gab es teilweise massive 
Anpassungen in den Strategien der Akteure, so ist der Terminus Talib in der zweiten 
Talibanisierungswelle 2005/2006 deethnisiert und die Anschläge auf Indien ver-
schoben sich dramatisch von den Grenzregionen in die Metropolen. 

3 Dschihad-Hochkonjunktur 2001 - Power, Profit, Pakistan:  
Amerika, Allah und die Armee 

Nach dem Sieg über die sowjetische Supermacht endete im Sommer 1990 die 
Zweckfreundschaft zwischen Pakistan und Amerika abrupt. Die USA verhängten 
wegen der Nuklearprogramme Sanktionen gegen Pakistan und die versprochene 
Lieferung von F-16 Kampfjets, für die Islamabad bereits gezahlt hatte, wurde ausge-
setzt. Erst nach dem 11. September 2001 wurde die Freundschaft zwischen beiden 
Ländern erneuert. Diplomatisch eindeutig formulierte der stellvertretende amerika-
nische Außenminister Richard Armitage das ambivalente Freundschaftsangebot nach 
dem 11. September an den ISI-Chef (Musharraf 2006: 201): „Ihr müsst Euch ent-
scheiden, ob ihr mit Amerika oder den Terroristen seid. Wenn Ihr Euch für die Terro-
risten entscheidet, bomben wir Euch zurück in die Steinzeit.“  
Von allen Ländern in Südasien ausgerechnet Pakistan als engsten Verbündeten aus-
zuwählen, was den Verlust des wertvollen Partners Indiens bedeutete, war als kühn 
und auch von amerikanischen Analysten als extrem verzweifelt kritisiert worden 
(Scheuer 2005: 223-4). Für den pakistanischen Staatshaushalt kam die Freund-
schaftsandrohung genau zum rechten Zeitpunkt.2 Zwischen 2002 und 2007 überwie-
sen die USA fast elf Milliarden US-Dollar an den wichtigsten Verbündeten im 
Kampf gegen den Terror. Diese Summe entspricht in etwa den gesamten Finanzhil-
fen Amerikas an Pakistan zwischen 1948 und 2001. Mehr als die Hälfte dieser 
Summe ging direkt der Armee zu (Cohen 2007). Die personelle Unterstützung der 
USA im Kampf gegen Terror wurde 2002 dem Irak-Krieg geopfert. Robert Grenier 
bedauert (Riedel 2008: 83): „Die fähigsten und am besten ausgebildeten Analysten, 
die wir in Afghanistan einsetzten, wurden [Ende 2002/Anfang 2003] für den Irak 
abgezogen. Ich denke, wir hätten deutlich mehr an der afghanischen Front erreichen 
können, wenn wir über mehr ausgebildete Fachkräfte hätten verfügen können.“ 
In kaum einer anderen Gesellschaft ist Antiamerikanismus so stark in allen sozialen 

                                                 
2  Musharraf (2006), S. 188: „Ironically, 9/11 came to our rescue. With Pakistan joining the coalition 

against terrorism, we earned the sympathy of the Paris Club. On the whole, the entire package re-
sulted in the reduction of our annual debt servicing liability from 5 billion USD to 2 billion USD.“; 
„We achieved phenomenal success. In 2005 FDI [Foreign Direct Investment] crossed USD 1,5 bil-
lion, up 500 percent from 1999.“: S. 190. “The critical debt-to-GDP [Gross Domestic Product] ratio 
fell from an unhealthy 101 percent to a much healthier 59 percent […], per capita income has risen 
from USD 460 to USD 800. […] Foreign exchange reserves have risen from a paltry USD 300 mil-
lion to USD 12,5 billion.”: S. 191. 



Thomas K. Gugler 69

Schichten verbreitet wie in Pakistan. Insbesondere die amerikanische Zustimmung 
zur Absetzung der Richter unter Militärdiktator Musharraf hat selbst eingefleischte 
liberale Bürger Pakistans gegen die USA aufgebracht. Dieses Misstrauen ist unter 
den politischen Entscheidungsträgern auch wegen der Annäherungen zwischen Wa-
shington und Neu Delhi, den beiden gegenwärtig größten Demokratien weltweit, in 
den letzten Jahren massiv gestiegen. Der ISI nimmt Geldgeschenke gerne an, aber in 
ihm ist spätestens seit der Enttäuschung 1990 über den „F-16-Betrug“, ein tiefes 
Misstrauen gegen die USA fest verwurzelt. Das diplomatische Freundschaftsangebot 
ist innerhalb des pakistanischen Geheimdienstes ISI auch weniger als vertrauensbil-
dende Maßnahme denn als unverschämte Drohung verstanden worden. Deutsche 
Leser müssen sich bewusst machen, dass der ISI mehr als nur ein extrem effizienter 
militärischer Geheimdienst ist. Er ist eine Art eigener Staat im Staat mit autonomen 
Strukturen, eigenen börsennotierten Firmenverbänden und unabhängiger (Außen-
)Politik.  
Deobandi dschihadi-Gruppen fielen in Pakistan erst 2004 wirklich in Ungnade, 
nachdem eine der Bewegungen verdächtigt wurde, in die Anschläge auf Militärdik-
tator Musharraf vom 14. und 25. Dezember 2003 verwickelt gewesen zu sein. Mus-
harraf versuchte nun engagierter, auch sektiererische Gewalt als terroristisch einzu-
stufen, hatte aber wenig Erfolg. Am 15. Oktober 2004, nach einer Reihe schwerer 
sektiererisch motivierter Selbstmordanschläge, u.a. in Sialkot und Lahore, trafen 
Präsident Musharraf und Premier Minister Shaukat Aziz eine Delegation von ulama 
der großen Denkschulen. Der Präsident bat die Religionsgelehrten eine fatwa zu 
erlassen, die erklärt, dass solche Selbstmordanschläge nicht mit islamischem Dschi-
had gleichzusetzen seien. Obwohl eine Übereinkunft getroffen wurde, dass sich die 
Religionsgelehrten über eine solche fatwa einigen könnten, versagten die Religions-
experten letztlich ihre Unterstützung. 

4 Wurzeln des Deobandi-Barelwi-Konflikts  

Neben dem Sunni-Schia-Konflikt, der auch aus anderen islamischen Ländern be-
kannt ist, gibt es den südasienspezifischen innersunnitischen Konflikt zwischen 
Deobandis und Barelwis. Theologische Differenzen kreisen um die Frage, inwieweit 
dem Propheten Muhammad besondere Fähigkeiten zugesprochen werden können. 
Barelwis glauben, dass der Prophet als göttliches Licht eigener Natur (nur-i mu-
hammadi) vor der Schöpfung erschaffen wurde, omnipräsenter Zeuge der Tätigkei-
ten der Menschen sei (hazir-o nazir) und folglich unfehlbarer und allwissender (ilm-i 
ghaib) einziger Mittler (wasila) zu Allah. Da die Rückbindung zu Allah nur über den 
Propheten Muhammad möglich sei, feiern sie auch dessen Geburtstag (milad an-
nabi). Deobandis sehen in der Zuschreibung übermenschlicher Eigenschaften zum 
Propheten Muhammad shirk, Viel- und Fremdgötterei, und lehnen die Möglichkeit 
von Vermittlung ab – Allah allein sei anbetungswürdig und Bittgebete (dua) dürften 
an niemanden anderen gerichtet werden. Deobandis nennen Barelwis Anhänger von 



Pakistan nach den Islamisten 70

Neuerungen und Barelwis nennen Deobandis mit dem Verweis auf ‘Abd al-Wahhab 
(1703-1792) aus dem saudischen Nadschd Wahhabis. Barelwis gilt das Leugnen der 
besonderen Stellung Muhammads als Blasphemie. Wie radikal das Eintreten der 
Barelwis gegen Blasphemie ist, zeigte sich nach der Ermordung des Governor von 
Punjab, der eine nach den Blasphemiegesetzen zum Tode verurteilte Christin retten 
wollte, am 4.1.2011 durch einen Dawat-i Islami Anhänger – als mehr als 500 Barel-
wigelehrte jeden verurteilten, der die Begräbnisgebete unterstützte. 
Als Konfliktparteien stehen sich also die rational argumentierenden Neo-
Orthodoxien der Puristen aus Deoband und die emotional gebundenen Pro-
phetenliebhaber der Barelwis gegenüber. Seit den 1880ern entstand eine Tradition 
gegenseitigen Misstrauens und Hasses zwischen den Akteuren beider Reformbewe-
gungen (Qadiri 1993: 22): „Unser Hass und unsere Abscheu gegen die Deobandi-
Gelehrten ist wegen der Unendlichkeiten ihrer Blasphemien Pflicht unseres Glau-
bens und er wird lebendig bleiben, solange wir lebendig sind.“ 
Die Positionen der Gegenreformbewegung der Barelwis werden von den Werken der 
zentralen Person Ahmad Riza Khan Barelwi (1856-1921) entscheidend geprägt. Er 
begann die Deobandi-Barelwi-Fatawa-Kriege, die seit über einhundert Jahren erbit-
tert ausgeschrieben werden. Die berühmte fatwa Husam al-Haramain [Urdu: 
Schwert von Mekka und Medina] von 1906 nennt die Deobandi-Älteren Muhammad 
Qasim Nanautawi (1833-1877), Rashid Ahmad Gangohi (1829-1905) und Ashraf Ali 
Thanwi (1863-1943) unzweideutig Ungläubige (kuffar) und Satanisten [wahhabiya 
shaitaniya] (Riza Khan 2005: 32-50).  
Für diese fatwa führt Riza Khan vierunddreißig Bestätigungen aus Mekka und Me-
dina an, die das von ihm angedeutete Bedrohungsszenario weiter ausmalen (Riza 
Khan 2005: 71): „Es ist ebenso wahr, dass diese Sekten erfolgreich sind unter Un-
gläubigen, die die Basis ihrer Unterstützer bilden, und Allianzen der Feinde des 
Islams. Diese Leute verbreiten Blasphemie und erschaffen Glaubensgrundsätze, um 
Zwietracht (fitna) unter den Muslimen zu stiften und um den Islam und die Muslime 
von der Erdoberfläche auszulöschen.“ „Wir beten zu Gott, dass er ihnen ihren rebel-
lischen Charakter austreiben möge und wenn sie morgens aufwachen, sollen sie 
nichts verschont finden in ihren zerstörten Häusern.“ (Riza Khan 2005: 80) “Es ist 
die Pflicht der Muslime sich von diesen Leuten fernzuhalten und keine Freundschaft 
mit ihnen zu pflegen. Freundliche Beziehungen mit jenen sind riskanter als Bezie-
hungen zu Leprakranken.“ (Riza Khan 2005: 115-6). 
1919 gründeten Deobandis als erste ulama-geführte Partei die JUH (Dschami‘at al-
ulama-yi Hind). Die Barelwis reagierten mit der Einberufung der All India Sunni 
Conference 1925. Nach der Gründung Pakistans agierten beide Sekten auch über die 
politischen Parteien der Deobandi-nahen JUI (Dschami‘at-i ulama-yi Islam) und der 
Barelwi-nahen JUP (Dschami‘at-i ulama-yi Pakistan). Der Umgang beider Gruppen 
wurden im Prinzip erst im Laufe der 1970er handgreiflich und nach der staatlich 
sanktionierten Deobandisierung von Barelwi-Moscheen zunehmend gewalttätiger. 



Thomas K. Gugler 71

Ab den späten 1970ern standen im Wesentlichen Straßenschlachten um das Manage-
ment einzelner Moscheen, teilweise mit Entführungen ganzer Koranklassen, im 
Mittelpunkt der quasimilitanten Aktivitäten zwischen Deobandis und Barelwis. 
Insbesondere die Deobandi-nahe Partei JUI akkumuliert in den Jahren des Dschi-
hads in Afghanistan immense finanzielle Ressourcen, Waffen und gut ausgebildete 
Truppen von Kämpfern. 
Die Finanzierung militant-sektiererischer Bewegungen erfolgte im Zuge der Globa-
lisierung zunehmend auch durch Privatleute aus Saudi Arabien, Ägypten, den Golf-
Ländern sowie Kaschmiris und pakistanische Muslime in der europäischen Diaspo-
ra. Pakistan ist und bleibt ein ideologischer Staat, der es versteht, seine Bürger für 
transnationale Themen zu mobilisieren. Nach dem Zusammenbruch des Taliban-
Regimes entwickelte sich durch die neuen nachlässigen Strukturen der westlichen 
Besatzungsmächte zudem ein extrem lukrativer Heroinschmuggelmarkt. 2006 wur-
den etwas mehr als sechs Tonnen Opium in Afghanistan abgeerntet, das etwa 92 
Prozent der Opiumproduktion weltweit entsprach. 2007 wurden bereits über acht 
Tonnen und 2008 etwa 7,7 Tonnen geerntet. Die Drogen aus Afghanistan wurden vor 
allem über den Hafen in Karatschi dem Weltmarkt zugeführt (s.a. Kursawe 2010). 
Die explosionsartige Entwicklung des Drogenmarktes festigte Verbindungen zwi-
schen Afghanistan und vielfach über Mudschahidin verbundenen kriminellen Netz-
werken innerhalb Pakistans und führte so zur weiteren sektiererischen Islamisierung 
sonst säkularer Verbrechernetzwerke Pakistans. Diese Entwicklung zunehmender 
Partizipation Krimineller vergrößert den dramatisch zunehmenden Kontrollverlust 
des ISI über militante sektiererische Elemente. 
Ein idealtypisches Beispiel für diesen Kontrollverlust ist die MQM (ehemals Mu-
hadschir Qaumi Movement, nun: Muttahida Qaumi Movement) unter Führung von 
Altaf Hussain (Verkaaik 2004). 1984 regte der ISI die Gründung der Partei aus der 
Studentenorganisation APMSO (All Pakistan Muhadschir Student Organisation) für 
die muhadschir genannten Immigranten aus Indien im Sindh an, um eine Gegenkraft 
zur erfolgreichen PPP (Pakistan People’s Party) zu schaffen. Die ethnisch-religiöse 
Partei baute auf die Exodus-Narrative aus Hindustan und schafft einen religiösen 
Referenzrahmen, der in Teilen an Israel erinnert. Die MQM wurde schnell zur mäch-
tigsten Partei in Karatschi und brach nach der Machtetablierung mit den ISI-
Interessen Islamabads. MQM-Aktivisten wählten selbst das Terroristenstigma als 
Label. 
1992 versuchte die PPP-Regierung in Islamabad durchzugreifen und schickte die 
Armee nach Karatschi um in den Militäroperationen Clean Up und Blue Fox (19. 
Juni 1992 – 1994) augenscheinliche MQM-Folterkammern zu schließen. Seitdem 
führt Altaf Hussain die Partei von London aus. Ende September 2008 rief Altaf mu-
hadschir-Jugendliche auf, ihre Fernseh- und unnötige Elektrogeräte zu verkaufen 
und dafür Waffen auch für die Frauen des Haushalts zu erwerben, um der Talibani-
sierung und dem zunehmenden Einfluss gewaltbereiter Gruppen entgegenzuwirken, 



Pakistan nach den Islamisten 72

vor der die Regierung offenbar nicht schützen könne. 
Nach der Militäroperation Clean Up schlossen sich einige MQM-Aktivisten der als 
apolitisch geltenden Barelwi-Missionsbewegung Da‘wat-i Islami (DI) an, um der 
Verfolgung durch Sicherheitsorgane zu entgehen (Gugler 2010a). 1992 gründete 
Salim Qadiri, ein regionaler DI-Funktionär, die Sunni Tahrik (ST, „Sunnitische Or-
ganisation“), um im Kampf gegen die Deobandisierung Boden zurückzugewinnen. 
Die bedeutendsten Anschläge auf Deobandi-Berühmtheiten der späten 1990er, wie 
die Ermordung des Binori Town Direktors Mawlana Muhammad Yusuf Ludhiyanvi 
(geb. 1932) am 18. Mai 2000, gehen auf das Konto der Sunni Tahrik. Am 18. Mai 
2001, auf den Tag genau ein Jahr nach dem Anschlag auf Ludhiyanvi, wurde Salim 
Qadiri von Deobandi-Aktivisten ermordet. Als Aktivisten der Sunni Tahrik 2001 Dr. 
Ehtasham, den Bruder des Innenministers Muin ad-Din Haider, töteten, wurde die 
ST zeitweise verboten. Bis zur Gründung der ST galten die Barelwi-Gruppen als 
vergleichsweise gewaltlos. 
Einige Journalisten betrachteten die DI, die 1981 nach dem Vorbild der Tablighi 
Dschama’at (Gemeinschaft zur Verkündung) als Barelwi-Missionsbewegung ge-
gründet wurde, zu dieser Zeit nur als religiösen Flügel der ST. Dies änderte sich am 
16. April 2006 als während des Gebets die gesamte Führungsriege der ST einem 
Bombenanschlag zum Opfer fiel. Der Selbstmordanschlag in Karatschis Nishtar 
Park im April 2006 forderte mindestens 57 Todesopfer und war bis dahin der größte 
sektiererisch motivierte Selbstmordanschlag in der Geschichte Pakistans. Die ST ist 
seitdem eine eher marginalisierte Kraft in Karatschi und wirbt seit 2008 mit dem 
Motto: „Leben und leben lassen.“ 

5 Immunisierung vor Politisierung durch Inwendung? – Die neue 
Friedensfähigkeit der Neofundamentalisten 

Im südasiatischen Islam unterscheidet man vor allem die beiden großen Traditionen 
der Deobandis und Barelwis, die mit ihren eigenen auf Mission spezialisierten Mo-
bilisierungsbewegungen Tablighi Dschama’at (gegründet 1926) und Da‘wat-i Islami 
(gegründet 1981) um Anerkennung konkurrieren (Masud 2000, Gugler 2010b). 
Diese Bewegungen kann man postislamistische Neofundamentalismen nennen, da 
sie durch ihr islamisches Projekt in gewisser Weise eine Privatisierung und Indivi-
dualisierung klassischer Islamisierungsbemühungen vornehmen (Gugler 2010c und 
2010d). Trotz ihres unterschiedlichen Hintergrunds haben beide Bewegungen Re-
formcharakter, da ihre Rituale individuelle Verantwortung in Erlösungsfragen un-
terstreichen. Beide Missionsgruppen betonen die Notwendigkeit, die Gewohnheiten 
des Propheten und der Altvorderen in allen Aspekten der Alltagsroutine streng nach-
zuahmen – ein islamisches Projekt, für das ich den Begriff Sunnaisierung vorschla-
gen möchte.  
Sunnaisierung ist ein Prozess individualisierter Islamisierung, dessen rationale Lo-
gik mehr auf Hadithe denn auf den Koran zurückgreift. Fokus der Islamisierungs-



Thomas K. Gugler 73

bemühungen ist die Privatsphäre und nicht die politische Führungswelt. Obgleich sie 
gegenwärtige Gesellschaften und Individuen radikal kritisieren, agieren sie überwie-
gend friedvoll und betont apolitisch. Über Laienprediger setzen sie einen streng 
islamischen Kleidungsstil unter ihren Anhängern durch und organisieren extrem 
mobile Kleingruppen hochengagierter Frommer, die umherreisen, um in der Nach-
barschaft für wöchentliche und jährliche Treffen zu werben. Der zentrale neue As-
pekt dieser neureligiösen neofundamentalischen Bewegungen (Roy 2006) ist ihre 
zunehmend erfolgreiche Visibilitätspolitik. 
Beide Bewegungen haben sichtbaren Einfluss darauf, wie Islam in ihrem Wirkkreis 
praktiziert wird. Dies stärkt beim unbedarften Betrachter den Eindruck, diese Bewe-
gungen seien mit radikalen Organisationen verbunden, widerspricht aber der inneren 
Logik des modernen Laienpredigertums, die Rekrutierungsprozessen militanter 
dschihadi Bewegung nicht förderlich ist. Der auf die Individualsphäre gerichtete 
Fokus der Sunnaisierung scheint bei der großen Mehrheit der Laienanhänger in der 
Tat islamische Wirkkräfte im außerpolitischen Feld zu bündeln und so vor politi-
scher Inanspruchnahme zu immunisieren (Puschnerat 2007, Sageman 2004). 
Noch vor wenigen Jahren waren insbesondere Tablighi-Netzwerke immer wieder 
von unterschiedlichen militanten Elementen unterwandert worden, was insbesondere 
für Kaschmir eindrucksvoll dokumentiert wurde. Einige der potenziellen und tat-
sächlichen islamistischen Terroristen Europas haben sich in dieser quasi-
evangelikalen islamischen Bewegung engagiert. Einige der Attentäter der Anschläge 
am 11. März 2004 in Madrid und am 7. Juli 2005 in London oder prominente Terro-
risten wie der Amerikanische Talib John Walker Lindh, waren nach Medienberichten 
in Tablighi Aktivitäten involviert. In Indien ist der Tablighi Ältere Sufyan Patangia 
angeklagt Leiter der Terrorzelle zu sein, die den ehemaligen Innenminister von Gu-
jarat, Haren Pandya, ermordet hat. Auch zwei der Hauptverdächtigen für den An-
schlag auf den Sabarmati Express im Februar 2002, den Zug, in dem Hindu-Pilger 
aus Ayodhya saßen, bei dem 58 Menschen getötet wurden, hatten Verbindungen zu 
Tablighi Institutionen.  
Einige Beobachter schließen deshalb, dass diese angeblich apolitischen Mis-
sionsbewegungen junge Muslime radikalisieren, die dann für Predigerreisen nach 
Pakistan geschickt werden, wo sie mit anderen militanteren Gruppen in Berührung 
kämen, insbesondere der HAM. Ob die Missionsbewegungen allerdings eine aktive 
Rolle spielen oder als Mobilisierungsinstrument von militanten Akteuren unterwan-
dert werden, bleibt zu diskutieren. Traditionelle Islamisten wie Akteure der Dscha-
ma’at-i Islami, greifen die Missionare für ihre apolitische Haltung an und werfen 
ihnen eine einschläfernde Wirkung vor, die Muslime von Islamisierung wegführt.  
Als Ergebnis wurden diese Bewegungen von einigen Regierungen in Südasien und 
anderen islamischen Ländern gefördert, um dem wachsenden Erfolg islamistischer 
und militanter Akteure entgegenzuwirken. Mittlerweile scheint es, dass diese postis-
lamistischen, konservativen Neofundamentalismen die Gesellschaft von unten nach 



Pakistan nach den Islamisten 74

oben durch da’wa (innere Mission) stärker islamisieren als die politischen Machter-
greifungsversuche der militanten Salafi dschihadis. 
Grundsätzlich aber fördern die neofundamentalistischen Missionare erfolgreich die 
Verbreitung eines eher apolitischen friedlichen Islams, der militanten Predigern der 
politischen Revolution in sehr effizienter Weise eine in gleicher dichotomer Welt-
sicht gemalte friedliche Alternative der persönlichen Transformation entgegensetzt. 
Diese Kraft der Neofundamentalisten wird in der Zukunft zentral sein, um Terror-
netzwerke zu neutralisieren, denn die Laienprediger fischen in den gleichen Wässern 
wie militante Akteure und entfalten ihre Attraktionskraft unter jungen, unerfahrenen, 
oft desillusionierten aber idealistischen Muslimen, deren Mangel an gesellschaftli-
chen Verpflichtungen mit männlich-jugendlicher Abenteuerlust und einem anste 
ckend-brennenden Verlangen nach Weltverbesserung ideal in heroische Pro-
jektvorhaben integriert werden können.  
Dass sie dabei auch Opportunisten anziehen, die sich den Friedensmissionaren der 
Individualreform anschließen, um Verfolgung durch Sicherheitsorgane zu entgehen, 
führte in den letzten Jahren zu zunehmenden Prüfprozessen neuer Anhänger durch 
die Laienpredigerorganisationen. Wenn sie offiziell der Politik folgen, jeden ohne 
Vorverurteilung aufgrund von Vergangenheiten aufzunehmen, da ausnahmslos jedem 
die Option zur aufrichtigen Reue und Reversion eröffnet wird, haben die sehr effek-
tiven bürokratischen Strukturen der Da’wat-i Islami und Tablighi Dschama’at eige-
ne Instrumente entwickelt, um Infiltrierung durch radikale Elemente wirkungsvoll 
zu begrenzen. 
Beispielhaft sei kurz das biografische Reversionserlebnis des Roshan khayal Maw-
lana genannt, des aufgeklärten moderaten Mullahs der Madrasa der Ghulzar-i Habib 
Masdschid am Soldier Bazar in Karatschi, an der die neofundamentalistische Barel-
wi-Bewegung Da’wat-i Islami 1990 die ersten Versammlungen begann. Der Pasch-
tune berichtet, dass er vor dreißig Jahren als Fahrer gearbeitet habe und Folgendes 
bereue: „Als Fahrer habe ich die Kinder der Nachbarschaft zur Schule gefahren und 
wieder abgeholt. Ich habe insgesamt sechs Leute in Unfällen getötet. Ich war kein 
guter Mensch als Fahrer: ich bin sehr aggressiv gefahren. Dieser Beruf war nicht 
meine Bestimmung. […] 1980 bin ich nach Afghanistan gegangen und habe mich 
dem Dschihad angeschlossen und nur Gott allein weiß, wie viele Leute ich dort in 
den zehn Jahren in Kämpfen getötet habe. […] Seit 1990 bin ich hier und diese Ko-
ranschüler sind jetzt meine Bodyguards. Diese Kinder haben meine Seele gerettet! 
Sie beschützen mich jeden Tag. […] Und wenn hier irgendso ein green horn an-
kommt und Dschihad verkündet, sage ich ihm: Verpiss Dich! Ich war da! Ich hab´s 
gemacht! Wir haben gesiegt, aber es war ein großer Fehler: Wir haben mit den Krie-
gen der Amerikaner nichts zu schaffen!“ (Interview in Karatschi, Oktober 2008).  
Das Pakistan Institute for Peace Studies verzeichnete für 2008 in Pakistan 2.148 
terroristische und sektiererische Anschläge, das ist ein Zunahme um knapp 750 Pro-
zent im Vergleich zu 2005, mit 2.267 Getöteten und etwa 4.500 Verletzten. Im Jahr 



Thomas K. Gugler 75

2009 wurden in Pakistan mehr als 12.000 Menschen durch sektiererische, terroristi-
sche, militärische oder politische Gewalt getötet (PIPS 2010: 4). In 2009 wurden 
allein in 87 Selbstmordanschlägen (63 in 2008) etwa 1.300 Menschen getötet. Auch 
wurden zunehmend weiche Ziele angegriffen: Galten die meisten Selbstmordan-
schläge in 2008 noch Akteuren von Sicherheitsbehörden, beinhalteten die Selbst-
mordanschläge in 2009 Ziele wie die Internationale Islamische Universität in Isla-
mabad, den Moon Market in Lahore, Meena Bazar in Peschawar usw. Militante 
sunnitische Bewegungen bleiben hochlebendig in Pakistan, insbesondere in Ka-
ratschi, dem Zentrum des modernen Dschihads. Afghanistan ist mit seinen Besatzern 
ein weniger attraktives Ziel für ausländische mihman Mudschahidin, als es Pakistan 
heute ist.  
Pakistan wurde 2010 von einer Vielzahl von Krisen erschüttert. Die Flutkatastrophe 
setzte pakistanischen Behörden neue Prioritäten. Die historischen Verbindungen 
zwischen ISI und den regionalen dschihadi-Gruppen machen die Vorrangstellung 
der Anti-Terror-Politik bestenfalls fragwürdig. Die pakistanische Armee und der ISI 
scheinen weiterhin auf die Unterstützung der dschihadi-Gruppen in ihrer Indien-
Politik angewiesen. Washington und Neu Delhi, die beiden bevölkerungsreichsten 
Demokratien weltweit, kooperieren mit voranschreitender Geschwindigkeit in im-
mer mehr Bereichen und lassen Pakistan in einen selbstwahrgenommenen Schatten 
zurückrücken. Gegenwärtig die größte Angst der politischen Eliten Pakistans und 
insbesondere innerhalb des ISI ist, dass Afghanistan nach dem Abzug der NATO und 
US in 2011 bzw. 2014 von indienfreundlichen Kräften regiert werden könnte. Natio-
nale Geheimdienste und Bundespolizeien wie der FIA (Federal Investigation Agen-
cy), die CIDs (Criminal Investigation Departments) und der IB (Intelligence Bu-
reau) haben weder die Ressourcen noch die Autorität im Kampf gegen den Terror 
ihre Ziele zu erreichen. Ohne Genehmigung des ISI dürfen diesen Behörden keine 
Telefonverbindungen recherchieren und der ISI lässt sich bisweilen wochenlang 
Zeit, solch eine Freigabe zu erteilen. Damit bleibt das Land wichtiges Rekrutie-
rungsfeld und zentraler Akteur der globalen Mobilisierung radikaler Sunniten. Ihr 
Mobilisierungspotenzial wird jedoch von gewaltlos agierenden neofundamental-
istischen Akteuren begrenzt, die ihre Position im öffentlichen Raum zunehmend 
ausbauen. 
 
 
 
 
 
 
 



Pakistan nach den Islamisten 76

Bibliografie 
Cohen, Craig; Chollet, Derek (2007): “When $ 10 Billion Is Not Enough. Rethinking U. S. Strategy 

Toward Pakistan”, in: The Washington Quarterly, 30,2, S. 7-19 
Cooley, John L. (2000): Unholy Wars, Afghanistan, America and International Terrorism, London: Pluto 
Council on Foreign Relations (Hg.) (2010): U.S. Strategy for Pakistan and Afghanistan, Independent Task 

Force Report No. 65, New York: Council on Foreign Relations 
Ende, Werner; Steinbach, Udo (Hgg.) (2005): Der Islam in der Gegenwart, München: Beck 
Fair, C. Christine (2008): The Madrassah Challenge: Militancy and Religious Education in Pakistan, 

Washington DC: United States Institute of Peace Press 
Fair, C. Christine; Chalk, Peter (2006): Fortifying Pakistan. The Role of U. S. Internal Security Assis-

tance, Washington DC: United States Institute of Peace Press 
Ganguly, Sumit; Kapur, S. Paul (Hgg.) (2009): Nuclear Proliferation in South Asia. Crisis Behaviour and 

the Bomb, London: Routledge 
Ganguly, Sumi; Hagerty, David T (2005): Fearful Symmetry. India-Pakistan Crisis in the Shadow of 

Nuclear Weapons, Seattle: University of Washington Press 
Gugler, Thomas K. (2010a): “Public Religiosity, Parrots of Paradise and the Symbols of the Super-

Muslim”, in: Hasan, Mushirul (Hg.): Islam in a Globalized World: Negotiating Faultlines, Gurgaon: 
ImprintOne, S. 99-122 

Gugler, Thomas K. (2010b): “The New Religiosity of Tablighi Jama’at and Da’wat-e Islami and the 
Transformation of Islam in Europe”, in: Anthropos, 105, 1, S. 121-136 

Gugler, Thomas K. (2010c): „Moderne Standardisierung und traditionelle Frömmigkeit: Die pakistani-
sche Missionsbewegung Da’wat-e Islami“, in: Reetz, Dietrich (Hg.): Islam in Europa: Religiöses Le-
ben heute, Münster: Waxmann, S. 53-78 

Gugler, Thomas K. (2010d): “Die jungen Islamisten Pakistans: Die neue Friedensfähigkeit des Neofun-
damentalismus“, in: Wissenschaft und Frieden, 28, 2, S. 31-34 

Gutman, Roy (2008): How We Missed the Story. Osama bin Laden, the Taliban, and the Hijacking of 
Afghanistan, Washington DC: United States Institute of Peace 

amza, Mawlana Amir (2004): Qafila, Da’wat-o Dschihad (Karawane, Mission und Dschihad), Lahaur: 
Dar al-Andalus 

Haqqani, Hussain: Pakistan (2005): Between Mosque and Military, Washington DC: Carnegie Endow-
ment for International Peace 

Hegghammer, Thomas (2010): Jihad in Saudi Arabia: Violence and Pan-Islamism since 1979, Cam-
bridge: Cambridge University Press 

Al-Hindi, Esa (1999): The Army of Madinah in Kashmir, Birmingham: Maktabah al Ansaar 
International Crisis Group (2009): Pakistan. The Militant Jihadi Challeng, Asia Report No. 164, 

Brüssel/Islamabad 
International Crisis Group (2007a): Pakistan: Karachi’s Madrasas and Violent Extremism, Asia Report 

No. 130, Brüssel/Islamabad 
International Crisis Group (2007b): Discord in Pakistan’s Northern Areas, Asia Report No. 131, 

Brüssel/Islamabad 
International Crisis Group (2005): The State of Sectarianism in Pakistan, Asia Report No. 95, Brüs-

sel/Islamabad 
Iqtidar, Humeira (2009): “Collateral Damage from the Afghanistan Wars: Jamaat-u-Dawa and Lashkar-e-

Tayaba Militancy”, in: Middle East Report, 251, S. 28-31 
Jalal, Ayesha (2008): Partisans of Allah. Jihad in South Asia, Cambridge: Harvard University Press 
Juergensmeyer, Mark (1993): The New Cold War? Religious Nationalism Confronts the Secular State, 

Berkeley: University of California Press 
Kursawe, Janet (2010): Drogenpolitik im Goldenen Halbmond: Wahrnehmungsmuster und drogenpoliti-

sche Strategien als Reaktion auf die steigende Drogenverbreitung in Afghanistan, Pakistan und Iran, 
Frankfurt a.M.: Verlag für Polizeiwissenschaft 

Ludhiyanvi, Muhammad Yusuf (1992): Ikhtilaf-i Ummat aur Sirat-i Mustaqim (Unterschiede innerhalb 
der Umma und der rechte Weg), Lahaur: Maktaba-yi Madaniyah 

Malik, Jamal (Hg.) (2008): Madrasas in South Asia. Teaching Terror?, London: Routledge 
Masud, Muhammad Khalid (Hg.) (2000): Travellers in Faith. Studies of the Tablighi Jama´at as a Trans-

national Islamic Movement for Faith Renewal, Leiden: Brill 
Metcalf, Barbara D. (2002): Islamic Revival in British India. Deoband 1860-1900, New Delhi: Oxford 

University Press 
Musharraf, Pervez (2006): In the Line of Fire. A Memoir, London: Simon & Schuster 



Thomas K. Gugler 77

Nasr, Vali (2005): “Islamic Extremism and Regional Conflict in South Asia”, in: Dossani, Rafiq; Rowen, 
Henry S. (Hgg.), Prospects for Peace in South Asia, Stanford: Stanford University Press, S. 19-36 

Pak Institute of Peace Studies (2010): Pakistan Security Report 2009, Islamabad: Pak Institute of Peace 
Studies 

Preckel, Claudia (2008): Islamische Bildungsnetzwerke und Gelehrtenkultur im Indien des 19. Jahrhun-
derts: Muhammad Siddiq Hasan Han (st. 1890) und die Entstehung der Ahl-e hadit-Bewegung in 
Bhopal, Dissertation, Ruhr-Universität Bochum 

Puschnerat, Tania (2007): „Islamismus und Verfassungsschutz. Begriffsdefinitionen, Kategorisierungen 
und Diagnosen“, in: Oebbecke, Janbernd et. al. (Hgg.): Islam und Verfassungsschutz, Frankfurt a.M.: 
Lang, S. 57-72 

al-Qadiri, Arshad (1993): Da’wat-i Insaf (Ruf zur Gerechtigkeit), Dihli: Maktaba Dscham-i Nur 
Rahman, Tariq (2008): “Madrasas. The Potential for Violence in Pakistan?”, in: Malik, Jamal (Hg.): 

Madrasas in South Asia. Teaching Terror?, London: Routledge, S. 61-84 
Rana, Mohammad Amir (2003): Gateway to Terrorism, London: New Millenium 
Rashid, Ahmed (2010): Sturz ins Chaos: Afghanistan, Pakistan und die Rückkehr der Taliban, Düsseldorf: 

Leske 
Riza Khan, Ahmad (2005): Husam al-Haramain (Schwert von Mekka und Medina), Stockport: Raza 

Academy 
Riedel, Bruce (2008): The Seach for Al Qaeda. Its Leadership, Ideology, and Future, Washington DC: 

Brookings Institution Press 
Riesebrodt, Martin (1993): Pious Passion. The Emergence of Modern Fundamentalism in the United 

States and Iran, Berkeley: University of California Press 
Riexinger, Martin (2004): Sana‘ullah Amritsari (1868-1948) und die Ahl-i-Hadis im Punjab unter briti-

scher Herrschaft, Würzburg: Ergon 
Rothermund, Dietmar (2002): Krisenherd Kaschmir. Der Konflikt der Atommächte Indien und Pakistan, 

München: C.H. Beck 
Roy, Olivier (2008): Der falsche Krieg. Islamisten, Terroristen und die Irrtümer des Westens, München: 

Siedler 
Roy, Olivier (2006): Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung und Radikalisie-

rung, München: Pantheon 
Sageman, Marc (2008): Leaderless Jihad: Terror Networks in the Twenty-First Century, Philadelphia: 

University of Pennsylvania Press 
Sageman, Marc (2004): Understanding Terror Networks, Philadelphia: University of Pennsylvania Press 
Sahni, Ajai 2002): “South Asia. Extremist Islamist Terror & Subversion”, in: Gill, K.P.S.; Sahni, Ajai 

(Hgg.): The Global Threat of Terror. Ideological, Material and Political Linkages, New Delhi: Roli, 
S. 181-239 

Sanyal, Usha (1996): Devotional Islam & Politics in British India, Delhi: Oxford University Press 
Sanyal, Usha (1998): “Generational Changes in the Leadership of the Ahl-e Sunnat Movement in North 

India During the Twentieth Century”, in: Modern Asian Studies, 32, 3, S. 635-656 
Scheuer, Michael (2009): Marching Toward Hell. America and Islam After Iraq, New York: Free Press 
Scheuer, Michael (2005): Imperial Hubris. Why the West Is Losing the War on Terror, Washington DC: 

Brassey’s 
Schiffauer, Werner (2010): Nach dem Islamismus: Eine Ethnographie der Islamischen Gemeinschaft Milli 

Görüs, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 
Schofield, Victoria (2003): Kashmir in Conflict. India, Pakistan and the Unending War, London: I.B. 

Tauris 
Shafqat, Saeed (2002): “From Official Islam to Islamism. The Rise of Dawat-ul-Irshad and Lashkar-e-

Taiba”, in: Jaffrelot, Christophe (Hg.): Pakistan. Nationalism without a Nation?, London: Zed, S. 
131-147 

Siddiqa, Ayesha (2007): Military Inc. Inside Pakistan’s Military Economy, London: Pluto 
Stern, Jessica (2000): “Pakistan’s Jihad Culture”, in: Foreign Affairs, 79, 6, S. 115-126 
Swami, Praveen (2007): India, Pakistan and the Secret Jihad. The Covert War in Kashmir. 1947-2004, 

London: Routledge 
Swami, Praveen (1999): The Kargil War, New Delhi: LeftWord 
Tellis, Ashley J. (2010): Bad Company – Lashkar e-Tayyiba and the Growing Ambition of Islamist Mili-

tancy in Pakistan, Washington DC: Carnegie Endowment 
Verkaaik, Oskar (2004): Migrants and Militants. Fun and Urban Violence in Pakistan, Princeton: Prince-

ton University Press 



Pakistan nach den Islamisten 78

Wilson, John (2007): Pakistan Security Research Unit Brief 12: Lashkar-e-Tayyeba, Bradford: University 
of Bradford 

Winthrop, Rebecca; Graff, Corinne (2010): Beyond Madrasas: Assessing the Links between Education 
and Militancy in Pakistan, Washington DC: Brookings 

Yousaf, Mohammed; Adkin, Mark (1992): The Bear Trap. Afghanistan’s Untold Story, London: L. Cooper 
Zahab, Mariam Abou; Roy, Olivier (2004): Islamist Networks. The Afghan-Pakistan Connection, New 

York: Columbia University Press 
Zahab, Mariam Abou (2002a): “Sectarianism as a Substitute Identity”, in: Ali, Imran Anwar, Pakistan. 

The Contours of State and Society. Karachi: Oxford University Press, S. 77-95 
Zahab, Mariam Abou (2002b): “The Regional Dimension of Sectarian Conflicts in Pakistan”, in: Jaffrelot, 

Christophe (Hg.): Pakistan. Nationalism Without a Nation?, London: Zed, S. 115-128 
Zaman, Muhammad Qasim (1998): “Sectarianism in Pakistan. The Radicalization of Shi’i and Sunni 

Identities”, in: Modern Asian Studies, 32, 3, S. 689-71 


