ASIEN 121 (Oktober 2011), S. 29-45

RESEARCH NOTES

Glokales Kino: der sudkoreanische Blockbuster
My Sassy Girl (Yépki chbék-in ki nyd) von Kwak
Jae-yong

Yvonne Schulz Zinda

Summary

My Sassy Girl (2001) is a South Korean blockbuster that was not only most success-
ful at home but also in East and Southeast Asia. In 2008 several remakes were pro-
duced in this region as well as in the USA. The paper traces the global and local
elements of this film in terms of genre and themes. In spite of employing elements
from global cinema, it shows that it also reflects the specific situation of the Korean
youth. However, in addition a third regional - East and Southeast Asien - perspective
in terms of specific genres will be taken into a account.

Manuscript received on 2011-04-08, accepted on 2011-08-01
Keywords: South Korea, film, blockbuster, My Sassy Girl, glocal cinema

My Sassy Girl gehort 2001 zu den Blockbustern auf dem koreanischen Filmmarkt,
wo er sechs Wochen hintereinander auf dem ersten Platz die Kinocharts anfiihrt und
mit anderen koreanischen Filmen wie Friend (Ch’ingu, 2001, R: Kwak Kyong-
t‘ack) und Joint Security Area (Kongdong gyongbi guydk, 2000, R: Pak Ch’an-uk)
an den Kinokassen sogar vor den Hollywood Blockbustern Harry Potter und Herr
der Ringe liegt. Auch iiber die Grenzen Koreas hinaus ist der Film in Ostasien in den
Kinos ebenso wie auf dem DVD-Markt erfolgreich.! In Hong Kong ist er zwei Wo-
chen die Nummer eins an den Kinokassen und spielt 1,3 Mio. US$ ein. In China, wo
durch die Importrestriktionen der DVD-(Schwarz)-Markt ein besserer Indikator fiir
die Popularitit von Filmen vorhanden ist, werden schiatzungsweise 10 Mio. Kopien
von My Sassy Girl (chin. Wode yeman niiyou) verkauft (Parquet 2009, 103). An den
chinesischen Universititen 16st der Film eine weitere , koreanische Welle* (hanliu)

Shin 2005, 57. Ich danke Claudia Lillge, Jorn Glasenapp, Kangsun Lee und Sonja Majumder fiir
wertvolle Hinweise.

Der Begriff der koreanischen Welle entstand mit der wachsenden Popularitdt koreanischer Popkultur
in China Ende der 1990er Jahre. Bald erfreuten sich koreanische Popmusik, Filme und Fernsehsoaps
auch in Hong Kong, Taiwan, Vietnam, und Singapur, aber auch in Japan groBter Beliebtheit. Die kul-
turelle Niahe spielt dabei eine grofie Rolle (Shin 2005, 58-59). Eine etwas euphorische Betrachtungs-



30 Yvonne Schulz Zinda

aus (Zhao 2002, 102), als deren ,,highlight” der Film auch bezeichnet wird (Zhang
2003, 82). In den Léndern Siidostasiens wie den Philippinen, Vietnam, Thailand und
Indonesien lauft der Film ebenfalls erfolgreich in den Kinos.

Auch Jahre danach ist die Wirkung des Films spiirbar. In China wird in zahlreichen
Artikeln ,,das freche Maddchen™ zum Synonym fiir die unabhéngigen, selbststindigen
Midchen und jungen Frauen.® 2006 ist Gianna Jun (= Chén Chi-hyén), die Protago-
nistin des Films, in einer Werbung fiir Coca Cola in Taiwan mit dem jungen taiwa-
nesischen Schauspielerstar Eddie Peng (= Peng Yuyan) zu sehen, wo sie wie im Film
ihren Freund tyrannisiert. Die japanische Firma Ascience bedient sich eines anderen
Markenzeichens der Protagonistin, ndmlich ihrer langen, glatten Haare. Unter dem
Slogan ,,Asian beauty* wirbt die Firma im Fernsehen 2008 fiir ihre Haar-
pflegeprodukte in Japan, China, Korea und Thailand, was auf den Bekanntheitsgrad
der Schauspielerin in diesen Lindern hinweist.* Im selben Jahr erscheinen Remakes
in Japan, den Philippinen und auch in Indien.” Aufgrund des beachtlichen Erfolgs
sichern sich Dreamworks SKG aus den USA die Rechte an dem Film, die sie an
Gold Circle Films weiter verkaufen.’ Nach ersten Versuchen der Bend it like Beck-
ham Regisseurin Gurinder Chadha, fiihrt schlielich Yann Samuell die Regie des
gleichnamigen Remakes von 2008 (Hahn 2005).

Der Film My Sassy Girl reprasentiert nicht nur nach der vereinfachten Theorie des
Kulturimperialismus einseitige globale Einfliisse, die mit der weltgroften Filmin-
dustrie Hollywood im Wesentlichen noch westlich sind. Er ist auch ein Beispiel fiir

weise hinsichtlich der weltweiten Wirkung der koreanischen Welle nehmen die Autoren des Sammel-
bandes herausgegeben von dem Medienverlag Korea Herald ein (Korea Herald 2008). Fiir eine kriti-
sche Analyse dieses Diskurses siche Lee 2004.

Z.B. Wang Xiying (2010): ,,Dushi niixing lianaide zhixing yanjiu* (Studie zum tyrannischen Wesen
der Liebe bei urbanen Frauen), in Dangdai gingnian yanjiu 9, S. 30-34; Mi Mengyu (2010): ,,Wode
yeman niiyou* (Meine freche Freundin), in Chuzhongsheng youxiu zawen 11, S. 39; Xiang Xiaohong
(2009): ,,Yaotiao shunii yu yeman niixing” (Anmutige Fraulein und freche Médchen), in Yuyan jiao-
xue tongxun 8, S. 22.

Die Werbung ist unterlegt mit dem Lied ,,Stay Gold* des japanischen Popstars Utada Hikaru. Vgl.
einige Videos: Japan: http://www.youtube.com/watch?v=au2SZvY4coM&feature=related; Thailand:
http://www.youtube.com/watch?v=YBST qFtFSU&feature=related (Zugriff 19.3.2011). Dariiber
hinaus hatte die Schauspielerin zuvor zahlreiche Werbevertrage mit u.a. Giordano (Hong Kong),
Meidi (China) und Lotte (Siidkorea).

Unter dem Titel Ryokiteki na kanojo produziert der japanische Fernsehsender TBS das Remake als
Fernsehserie. Die Regisseure sind die preisgekronten Doi Nobuhiro 1-Ff#17g, Yamamuro Daisuke
1= Kiifi, Kawashima Ryutaro JI[USEEKER. Auf den Philippinen ist es der Fernsehsender ABS-
CBN, der fiir das Remake in Form der erfolgreichen Fernsehserie My girl unter der Regie von Jerome
Chavez Pobocan und Erick C. Salud verantwortlich ist (Garcia 2008). Das indische Remake erschien
2008 unter dem Titel Ugly aur pagli R: Sachin Kamlakar Khot.

Shin 2005, 60. Oltmann spricht von unterschiedlichen Remakezyklen im Hollywoodkino, das seit
den 1990er Jahren und besonders im 21. Jahrhundert auf dem ostasiatischen Markt in den Genres
Komddie, Horror und Thriller nach Vorbildern sucht. Hierzu zéhlen etwa The Ring (USA 2002 / Ja-
pan Ringu, Japan 1998), The Departed (USA 2006 / Infernal Affairs, Hong Kong 2002) und The
Grudge (USA 2004 / Ju-on Japan 2003) (Oltmann 2008, 75). Eine Liste von ostasiatischen Remakes
ist zu finden bei Xu 2005.



Glokales Kino: der Blockbuster My Sassy Girl 31

das neuere Konzept von Glokalitit, einem komplexeren Geflecht von globalen
Stromungen und lokalen Gegenstromungen, die in dem Hybrid des Glokalen zu-
sammenkommen. Morley nennt u.a. koreanische TV Serien als Teil des regionalen
Gegenflusses in Siid- und Siidostasien (Morley 2006, 35).

Berry sieht den Erfolg der koreanischen Blockbuster im Inland und Ostasien darin
begriindet, dass die Regisseure nicht wie in China Hollywood ablehnen. Vielmehr
streben sie danach, lokale Versionen des amerikanischen Kinos zu schaffen, die
gleichzeitig Schauplatz fiir spezifisch koreanische Themen sind (Berry 2003, 220,
226). So wird in Shiri (Swiri, 1999, R: Kang Che-gyu) oder Joint Security Area das
Verhiltnis Siidkoreas zu Nordkorea auf neue Art behandelt. Trotz des Erfolgs sind
nur wenige Studien zu dem vorliegenden Film erschienen. Sie betonen entweder den
globalen oder den lokal koreanischen Aspekt (Zhao 2002, Yi 2003, Abelmann /
Curry 2003). Ausgehend davon ist die folgende Studie von den Fragen geleitet, ob
My Sassy Girl lediglich den globalisierten Bediirfnissen entspricht, wie ein chinesi-
scher Autor behauptet,” oder ob er auch eine spezifisch, koreanische Thematik ent-
hélt, indem er das Spannungsverhéltnis zwischen ,,look* und ,feel der koreani-
schen Jugend darstellt, wie Abelmann und Curry argumentieren.® (Abelmann / Curry
2003) Dariiber hinaus wird eine weitere lokale Dimension in der Glokalitit von My
Sassy Girl betrachtet. Denn der Regisseur orientiert sich auch an den Sehge-
wohnheiten einer lokalen Gemeinschaft von Kinogingern im ostasiatischen und
stidostasiatischen Raum.

Die folgende Analyse beginnt mit der Kontextualisierung von My Sassy Girl in ei-
nen filmhistorischen Rahmen. Der Hauptteil widmet sich dem Genre und den The-
men des Films, um globale und lokale Aspekte aufzuzeigen. Der Regisseur erzéhlt
zwei Geschichten des Erwachsenwerdens mit Hilfe von den zwei im globalen Kino
etablierten Genres: Komodie und Melodrama. So ist zu untersuchen, in wieweit die
Erzéhlstruktur im Film den Definitionen dieser beiden Genres entspricht. Dabei
kommt den verwendeten Mitteln der Komik ein gesonderter Abschnitt zu. Im zwei-
ten Teil werden die Themenkomplexe von Reifeprozess und Geschlechterverhéltnis
sowie von Generationen und Werten behandelt. Es ist zu erortern, in wieweit diese
globalen Themen im spezifisch lokalen Kontext der koreanischen Gesellschaft dar-

" Der erste Autor von Dangdai dianying — einem der zwei zentralen akademischen Filmzeitschriften in

China — merkt trotz des Erfolgs an, dass der Film Méngel habe, die bei den neuen Filmen im Zuge
der Globalisierung und der Distanzierung von der eigenen Tradition auftrdten. Dies fithre dazu, dass
die nationalen Besonderheiten und inhaltliche Vielfalt verloren gingen, so dass diese Filme sich zu
Kulturellem Fastfood ohne kiinstlerische Eigenheiten“ entwickeln wiirden (Zhao 2002, 102-104).
Doch auch aus Korea sind kritische Stimmen zu horen, die befiirchten, dass das fiir das koreanische
Kino charakteristische Melodrama zugunsten der kommerziell erfolgreicheren Komddie an Bedeu-
tung verliert. Andere meinen sogar, dass sich das koreanische kommerzielle Kino prostituiere, wenn
es versuche, sich an Hollywood zu orientieren (Stringer 2005, 97,98).

Von einem #hnlichen Standpunkt betrachtet auch Yi anhand von My Sassy Girl und den beiden
anderen Blockbustern Kick the moon (Silla-ti talpam, 2001, R: Kim Sang-jin) und My Wife is a
Gangster (Chop’ok manura, 2001, R: Cho Chin-gyu) das Frauenbild als lokal koreanisches Spezifi-
kum (Yi 2003).



32 Yvonne Schulz Zinda

gestellt sind. Neben den beiden Hauptgenres macht der Regisseur bei anderen Film-
genres Anleihen, welche er parodiert, um dadurch die Komik zu steigern und den
behandelten Themen eine weitere Dimension zu verleihen. In dem Spiel der Genres
zeigen sich die lokalen Elemente, die an das ostasiatische und siidostasiatische Pub-
likum adaptiert sind.” SchlieBlich wird in der Konklusion die Frage der Glokalitit
von My Sassy Girl anhand von Genres und Themen erortert.

Adoleszenzgeschichten

Der Film ist durch Schriftziige, die in den Ablauf des Films gerduschvoll hineinge-
worfen werden, in vier Teile geteilt. Der erste Teil ist ein Vorgriff auf den letzten
Teil. Kyon-u, der inzwischen erwachsene ménnliche Protagonist, erzihlt, dass eine
Frau nach zwei Jahren nicht zum verabredeten Treffpunkt gekommen sei, um ihre
gemeinsame Zeitkapsel auszugraben. Aus der Vogelperspektive wird ein Zug ge-
zeigt, der parallel zur Landstrafle in einen Vorort fahrt. Von dem letzten Bild, das am
Ende wieder aufgegriffen wird, blendet der Regisseur in den zweiten Teil iiber. Die-
ser rollt die Vorgeschichte auf, in der sich beide kennen lernen. Kyon-u und die Frau
treffen sich zum ersten Mal in der U-Bahnstation als die junge Studentin aufgrund
ihres volltrunkenen Zustands vor den einfahrenden Zug zu kippen droht und von
Kyon-u im letzten Moment zuriickgezogen wird. Die Frau ist widerspenstig, aber
Kyon-u gehorcht ihren Launen. Im dritten Teil ahnt Kyon-u die Geschichte der Frau,
die kiirzlich ihren Freund verloren hat. Sie werden ein Paar, trennen sich aber noch
einmal. Die beiden schreiben sich Briefe, die sie in einer eiférmigen Zeitkapsel unter
einem Baum auf einem Berg vergraben und beschlie3en, sich nach zwei Jahren unter
dem Baum wieder zu treffen, um die Briefe zu lesen.

Im vierten Teil, der ,,Verldngerung®, schlie3t sich der Kreis. Kyon-u hat ihre Ge-
schichte niedergeschrieben, die verfilmt wird. Er hat sich in der Zwischenzeit zu
einem souverdnen Mann entwickelt. Nach zwei Jahren liest Kyon-u ihren Brief und
erfahrt, dass ihr Freund verstorben war und sie einen zeitlichen Abstand brauchte,
um sich von der alten Liebe zu befreien und eine neue zu beginnen. Die Tante von
Kyon-u wollte diesem am Anfang des Films die Freundin ihres verstorbenen Sohnes
— eben jene Frau — vorstellen. Beide sind zu verantwortungsvollen Erwachsenen
geworden und endlich gelingt es der Tante, beide in ein Café einzuladen. So schlief3t
der Film mit einem konventionellen happy ending nach Art der romantischen Ko-
modie.

My Sassy Girl orientiert sich damit an der romantischen Komddie, dem massenori-
entierten Genre des ,,boy meets girl, wie es im Hollywood Unterhaltungskino zu
finden ist (McDonald 2007, 7). Diesem Subgenre werden zwei Besonderheiten zu-
geordnet. Zum einen steht die Romanze im Vordergrund; zum anderen ist diese

Eine wiinschenswerte Untersuchung zur Adaption der Themen an eine solche Gemeinschaft, in die
Situation und Diskurse der einzelnen Lénder sowie die Remakes des Films beriicksichtigt werden
miissen, libersteigt den Rahmen dieser Arbeit.



Glokales Kino: der Blockbuster My Sassy Girl 33

Romanze Teil einer Komddie, so dass es keine dramatischen und melodramatischen
Verwicklungen gibt. Nach den Hollywoodkonventionen schlieBen diese im Gegen-
satz zum romantischen Melodrama mit einem Aappy ending (King 2002, 51). Unter
den von McDonald zusammengestellten Tropen der romantischen Komddie gehort
My Sassy Girl der ,,adversial relationship turning to love* (McDonald 2007, 118) an.

Abweichend von der Definition der romantischen Komddie enthélt My Sassy Girl
auch einen melodramatischen Erzéhlstrang, der an die Adoleszengeschichte der Frau
gebunden ist. Ein fiir das Melodrama typisches Szenario ist die Dreiecksgeschichte,
in der eine Frau zwischen zwei Ménnern steht (Faulstich 2002, 36): Die Protagonis-
tin, ist eine 24 Jahre alte Studentin einer Frauenuniversitit in Seoul. Nach und nach
stellt sich heraus, dass der Freund jener Frau erst vor kurzem verstorben ist. Inner-
lich kann sie sich nicht von ihm 16sen kann, so dass der Verstorbene zwischen ihr
und ihrer neuen Liebe, Kyon-u, steht. Zur Verarbeitung schreibt sie Drehbiicher, die
in Form von Parodien in den Film eingefiigt sind. Bis zum dritten Teil deuten sich
dem Zuschauer das unterschwellige Melodrama und die Verzweiflung der Frau le-
diglich an. So stoft sie beispielsweise den Nichtschwimmer Kyon-u ins Wasser, um
ihm dann das Leben retten zu konnen. In dieser Sequenz spielt sie den Verlust des
Freundes nach und versucht ihre Hilflosigkeit durch ihr dominantes Verhalten in
Starke zu wandeln. Faulstichs Definition des Melodramas, das aus weiblicher Sicht
die Initiation der Frau in die kleinbiirgerliche Gesellschaft darstelle (Faulstich 2002,
36), trifft auch auf den melodramatischen Teil von My Sassy Girl zu. Zwar ist der
Film aus der Sicht von Kyon-u geschildert, aber der Werdegang der Frau in dem
Film ist auch als eine solche Initiation anzusehen. Nach ihren Eskapaden findet sie
mit Hilfe ihrer neuen Liebe zu Kyon-u wieder den Weg zuriick in eine konventionel-
le Geschlechterrolle, aus der sie sich durch den Tod ihres Freundes zeitweise selbst
ausgeschlossen hatte.

Der prominente Erzdhlstrang ist die Komodie. Sie wird aus der Perspektive des
Autors eines Internettagebuchs erzihlt, dessen Geschichte im Film — wie im Leben
des Kim Ho-sik — von der Filmproduktionsfirma Shincine entdeckt und verfilmt
wird. Der Protagonist und ,,Erzéhler” des Films, Kyon-u, ist 25 Jahre alt und ein
sorgloser und noch zielloser Student, der gerade seinen Militirdienst absolviert hat.'’
Kyon-u begeht harmlose Ungehorsamkeiten wie etwa heimlich Fotos von leicht
bekleideten Frauen im Internet anzusehen, seine Freunde bei der Anwesenheits-

Der herumwandernde Collegestudent ist ein beliebtes Thema in der koreanischen Subkultur der
1970er und 1980er. Kim nennt anhand des Protagonisten in Whale Hunting (Korea sanyang, 1984, R:
Pae Ch’ang-ho) drei Punkte, die den Typus des ziellosen Collegestudenten umschreiben: erstens ent-
wickelt er sich von einem bemitleidenswerten, masochistischen und ziellosen Jugendlichen zu einem
verantwortungsvollen Mann, der zielgerichtet seine Adoleszenz anstrebt; zweitens findet diese ,,Re-
maskulinisierung* in Relation zu einer Frau statt; drittens Widerstand gegen eine absolute, kollektive
Identifikation stattdessen wird das Selbst von privaten, libidindsen Prinzipien gesteuert. (Kim 2004,
3-5). Die beiden ersten Punkte treffen auch fiir Kyon-u zu in My Sassy Girl. Kyon-us Streben ist al-
lerdings von privaten Griinden gelenkt, eine politisch gelenkte, kollektive Identifikation wird nicht
thematisiert und ein prononcierter Widerstand ist ebenfalls nicht festzustellen.



34 Yvonne Schulz Zinda

kontrolle in der Universitdt zu mimen und seiner Tante nicht die von der Mutter
verordneten Besuche abzustatten.

Der koreanische Originaltitel ist etwas anders als sein englisches Aquivalent: Jene
Frau, die nach dem Aufiergewohnlichen jagt."" ,Jene Frau® (kii nyd) bleibt im Film
ohne Namen. Die Anonymitét weist darauf hin, dass nicht jene Frau im Mittelpunkt
des Films steht oder dass sie sogar gegen jede andere austauschbar wiére. Vielmehr
dient sie dazu, um Kyon-us Ubergangsphase zum Erwachsenenleben zu beschreiben.
Aus dem femininen Jungen, der pastellfarbene Kleidung trigt und den die Frauen in
seiner Umgebung tyrannisieren, wird am Ende ein erfolgreicher Drehbuchautor in
Anzug und mit Brille. Die Drehbiicher der Frau hingegen werden durch die Parodien
lediglich als ein Ausflug in kindlich iibersteigerte Starkephantasien dargestellt.

Komik

Das ,.komische Klima“'? des Films wird gleich am Anfang deutlich durch die Kom-
mentare Kyon-us aus dem Off, mit denen er iiber seine Kindheit erzihlt. Diese be-
gleiten zundchst — dhnlich wie in Jeunets Film Die fabelhafte Welt der Amelie —
eingeblendete vergilbte Schwarzweillfotos, die seine Kindheit dokumentieren. Das
erste zeigt einen weinenden Sohn, den man fiir die traditionelle Zeremonie zu sei-
nem 100-Tage-Geburtstag in traditionelle koreanische Kleidung gesteckt hat. Die
Eltern, erkldrt er, hitten statt des Sohns lieber eine Tochter gehabt, so dass Kyon-u
lange glaubte, ein Midchen zu sein. Dem Publikum berichtet er horbar schmun-
zelnd, dass er dann doch ein Junge geworden sei. Im Wesentlichen speist sich die
Komik aus der Unfahigkeit und Unreife Kyon-us, der von den Frauen seiner Umge-
bung dominiert wird.

Der Regisseur bedient sich dem Mittel des ,,riffing", das in der Tradition der Filme
von Woody Allen steht. Dabei wird von einer anfanglichen Situation — einem Ort,
einem Ereignis oder Objekt — ausgehend eine Serie von running gags in den Film
gestreut, die immer wieder auf bestimmte Situationen referieren (Mast 1979, 8,9).
Mit einer Fiille von komischen Situationen erzeugt er beim Zuschauer schon vorzei-
tig eine Erwartungshaltung. Nach einer ersten kurzen Trennung von jener Frau gibt
Kyon-u ihrem neuen Blind Date einen Katalog von zehn Regeln — in der Absolutheit
den zehn christlichen Gebote gleich — mit auf den Weg, die er im Umgang mit der
Frau zu beachten habe. Die Regeln lesen sich wie eine Liste von Elementen der
Komik, die Kwak in seinem Film verarbeitet.

Der im Titel verwendete Ausdruck “ydpki* ist ein neues Trendwort, das hauptséchlich im Wortschatz
junger Leute auftaucht. Es ist ein aus den zwei Hanja ,,jagen* (ydp) und ,,aullergewohnlich® (k7) ab-
geleitetes Fremdwort, das die Jagd nach dem AuBergewohnlichen, dem auf3erhalb der Konventionen
Stehenden, sogar dem Perversen beschreibt.

Die folgende Untersuchung zur Komik ist an die Studie von Mast angelehnt. Vgl. das Kapitel ,,Co-
mic structures®. Mast beschreibt mit dem Begriff des ,,comic climate* die Gesamtheit der Signale,
die der Kiinstler als Hinweis fiir eine Komddie in sein Werk einbaut (Mast 1979, 9).



Glokales Kino: der Blockbuster My Sassy Girl 35

Vier Punkte konstituieren running gags, die den Film durchziehen. Erstens heif3t es:
,,Verlange nicht von ihr, sich feminin zu verhalten.* Das Bild der Anti-Frau, die sich
iibergibt, sich einmischt, andere anschreit, herumkommandiert und die physische
Gewalt ausiibt, zieht sich durch den gesamten Film. Eine andere Regel besagt:
,,Bestelle im Café immer Kaffee statt Cola oder Saft.” Schon beim ersten Treffen, als
Kydn-u nach langer Uberlegung endlich einen ,Love-me-Drink* bestellen will,
macht die Frau in ihrer gewohnt ruppigen Art klar, dass Kyon-u Kaffee trinken wer-
de. Auf der Liste steht weiterhin: ,,Wenn sie schlégt, tu so als ob es schmerzt, wenn
es schmerzt, tu so als ob nicht.“ Die Frau boxt, schligt Kyon-u regelméBig. Ge-
wohnlich geht der physischen Gewalt gegen ihn ein plotzlicher Stimmungswechsel
voraus, der sich in der Mimik der Frau zeigt. Der Wechsel in der ausdrucksvollen
Mimik bereitet den Zuschauer darauf vor und lésst ihn iiber die folgende Gewalt
haufig ,,hinweg lachen®. Und schlieBlich gibt die Liste vor: ,,Nimm es ernst, wenn
sie sagt: ,Willst Du sterben?’,, Sobald jene Frau diesen Satz duBert, weill der Zu-
schauer, dass Kyon-u ihrem jeweiligen Wunsch widerstandlos nachgeben wird.

Andere Punkte, die Kyon-u in dem Katalog nennt, werden zweimal wiederholt.
Etwa der Ratschlag: ,,Lasse sie nicht mehr als drei Glaser Schnaps trinken, sonst
wird sie jemanden schlagen.” Es gibt im Film drei Sequenzen, in denen die Frau
volltrunken ist. Bevor sie ohnméchtig wird, schreit sie in der ersten Sequenz einen
jungen Mann in der U-Bahn an und in der zweiten wendet sich ihre verbale Aggres-
sivitdt gegen Geschiftsménner vom Nebentisch, weil sie mit Schulmédchen in ein
Stundenhotel gehen wollen. Das Verhalten der Frau ist parallel geschaltet zu dem
ihres Vaters. Wéhrend Kyon-us Besuchen trinkt er jedes Mal den Schnaps in einem
Zug aus. Nachdem er Kyon-u zurechtgewiesen hat, fallt er zusammen und schlégt,
wie die Frau zuvor, mit dem Kopf auf den Tisch. In der zweiten Sequenz wird die
Komik dadurch gesteigert, dass die sowohl von Kyon-u als auch vom Zuschauer
erwartete Konsequenz — den Aufprall des Kopfes auf den Tisch — zunéchst ausbleibt
und erst nachdem der Vater noch etwas hinzugefiigt hat, wie gewohnt eintritt. In
zwei Fillen ist das Verhalten der volltrunkenen Frau Teil eines ganzen Komplexes,
in dem sich automatisch eine Folge von Sequenzen entfaltet: Kyon-u rennt hucke-
pack mit der betrunkenen Frau ins Hotel. Von den Kommentaren des Hotelbesitzers
bis zum Uberschlagen des Arms der auf dem Bett ,,abgeladenen bewuBtlosen Frau
wiederholt sich die Situation.

Durch die Komik hélt der Regisseur den Zuschauer zum Melodrama auf Distanz. An
emphatische Momente, in denen sich Versatzstiicke der Geschichte der Frau andeu-
ten, fligt der Regisseur unmittelbar eine komische Situation, so dass er systematisch
das Mitgefiihl der Zuschauer durchbricht. Dies geschieht beispielsweise in der tragi-
schen Sequenz im letzten Teil, in der sie auf dem Berg steht und zu dem ahnungslo-
sen Kyon-u auf dem anderen Berg gegeniiber verzweifelt ihre Entschuldigung hin-
iiber schreit. In der néchsten Sequenz wird der Zuschauer schon aus der Empathie
herausgeholt, als die beiden sich am Bahnhof auf zwei Jahre verabschieden. Kyon-u
springt auf den fahrenden Zug und winkt ihr zu. Er kann die Trennung jedoch nicht



36 Yvonne Schulz Zinda

ertragen, springt schnell wieder heraus und landet auf dem Bahnsteig. Dies nur, um
zu sehen, dass jene Frau im letzten Moment auch noch auf den fahrenden Zug ge-
sprungen ist. Die Komik wird durch weitere global konventionelle Stilmittel wie
Musik und Zeitraffer unterstiitzt.

Themen

Der Regisseur behandelt drei Themenkomplexe, die er zum Gegenstand seiner Ko-
mik macht: das Geschlechterverhdltnis, das mit dem Thema der Adoleszenz ver-
kniipft ist, den Generationenkonflikt und das Filmgenre.

Reifeprozess und Geschlechterverhaltnis

Eine wichtige Quelle der Komik ist das Geschlechterverhiltnis, das Hauptindikator
fiir Kyon-us Erwachsenwerden ist. Die Frauen in seinem Umfeld — die Mutter und
die Tante von Kyon-u sowie ,,jene Frau* — sind zumindest zunidchst durchweg domi-
nante Personlichkeiten, die verhindern, dass der feminisiert dargestellte Kyon-u sich
zu einem Mann entwickeln kann. Fast bis zum Ende der Geschichte scheitert jeder
seiner Versuche, sich von ihrer nicht nur verbalen, sondern auch physischen Gewalt
zu befreien. Kyon-u wird wiederholt von der Mutter mit Gegenstinden geschlagen,
wihrend die Frau ihn physisch und verbal angeht. Der Regisseur federt die Sequen-
zen der physischen Gewalt ab durch die beschwingte Musik, die sorglosen Kom-
mentare Kyon-us aus dem Off und durch den plétzlichen Wechsel der Mimik der
Frau von siiBllich feminin zur iibertrieben, wiitenden Mimik. Letztes unterstiitzt der
Regisseur hdufig mit Nahaufnahmen, die dem Zuschauer erlauben, das Minenspiel
besonders der beiden Protagonisten genau zu beobachten.

Der von der Mutter und der Frau verhinderte Prozess des Erwachsenwerdens wird in
zwei dhnlichen Sequenzen deutlich. Am Anfang des Films sitzt Kyon-u nach seiner
Entlassung aus dem Militdrdienst mit Freunden im Gasthaus zusammen und sieht
eine attraktive Frau draulen vorbeilaufen. Gerade als er sich zum Mann aufbaut und
ein weiteres Glas Schnaps herunterschiittet, um auf die ,,Jagd* zu gehen und in die-
ser Nacht zum Mann zu werden, klingelt sein Handy. Es ist seine Mutter, die ihn
lauthals beschimpft und ihn damit wieder in die Rolle des ungehorsamen Jungen
zurilickversetzt. In einer dhnlichen, spiteren Szene kann Kyon-u zwar endlich der
Frau seines Verlangens folgen. Als er sie von hinten anspricht, stellt er jedoch mit
Schrecken fest, dass es ,jene Frau“ ist, und er muss vor ihren Schligen mit der
Handtasche fliechen.

Als Kyon-u schlieBlich ihrem Blind Date spéter die zehn Regeln im Umgang mit
jener Frau aufzéhlt, ist dies ein wichtiger Wendepunkt im Verhéltnis zu der Frau. Es
wird deutlich, dass er erwachsen geworden ist. Parallel zu der immer hilfloser ge-
zeichneten Frau entwickelt sich Kyon-u zu einer starken Personlichkeit. Nachdem er
zufillig mehr tiber ihre tragische Vergangenheit erfahren hat, spielt er ihre erniedri-
genden Spiele mit, damit es ihr besser geht. Durch sein Lacheln und sein Verhalten



Glokales Kino: der Blockbuster My Sassy Girl 37

im Folgenden wird deutlich, dass er die Bestellung des Kaffees und das Lesen ihrer
Drehbiicher nur noch als ihr privates Ritual ansieht. Wéhrend die Drehbiicher jener
Frau als Parodien umgesetzt werden und dazu dienen, ihre kindlichen Stirkephanta-
sien auszuleben, ist es schlieflich Kyon-u, der mit seiner Geschichte des eigenen
Erwachsenwerdens als Drehbuchautor am Ende in der realen Filmwelt reiissiert.

Die ruppige Art jener Frau wird durch ihre vulgédre Ausdrucksweise unterstrichen.
Sie bewegt sich zumeist auf der Sprachstufe des unhoflichen panmal, die bei Er-
wachsenen ausschlielich von dlteren Respektspersonen zu Jiingeren oder bei sehr
guten Freunden untereinander verwendet wird. Obwohl die Frau durch ihre verbale
und physische Gewalt stark wirken will, wird sie nicht in der Bedrohlichkeit eines
Mannes wahrgenommen, sondern als schwache hysterische Frau. Gezeigt wird dies
durch Kyon-us neue kurze Bekanntschaft mit einer anderen ,,Frau“, die duferlich
und im Verhalten, wie dem Rauchen, im starken Kontrast zu der feminin hysteri-
schen und zerbrechlich wirkenden Frau steht. Tatséchlich handelt es sich dabei um
einen Transvestiten wie Kyon-u auf der Herrentoilette feststellen muss.

Weder der junge Mann, den sie in der U-Bahn nétigt, seinen Sitzplatz fiir den dlteren
Mann frei zu machen noch die Geschiftsminner, die sie lauthals der Verfiihrung
Minderjéhriger zur Prostitution bezichtigt, setzen ihr physische Gewalt entgegen,
sondern tiberlassen ihr stattdessen das Feld. Als die Frau Kyon-u in der U-Bahn
klatschend Ohrfeigen verpasst, wehrt er sich nicht. Die Passagiere sind entsetzt, aber
kommen ihm nicht zu Hilfe. Das extreme Verhalten der Frau steigert zwar die Ko-
mik und lasst Kyon-u im ersten Moment schwach aussehen, aber tatsédchlich dient es
der Spiegelung der einzelnen Stadien in Kyon-us Prozess des Erwachsenwerdens (Yi
2003).

Der Film enthélt schon frith Andeutungen auf die Hilflosigkeit der Frau. Sie setzt
sich zwar fur die Schulméiddchen im Gasthaus ein, aber weint bitterlich nach zuviel
Schnaps iiber einen Freund, von dem sie sich ,,getrennt” habe. Im Laufe des Films
wird das scheinbar verkehrte, unkonventionelle Geschlechterverhiltnis revidiert. Je
mehr Details der Film iiber die tragische Geschichte der Frau erzdhlt, desto mehr
wird das eigentliche Melodrama sichtbar, in dem die Frau in einer Dreierbeziehung
gefangen ist. Das Verhalten der Frau, die im ersten Teil des Films auf der Suche
nach auBergewohnlichen Erfahrungen zu sein scheint, liegt letztendlich durch ihren
Ausnahmezustand — dem Tod ihres Freundes — begriindet. In ihrem Brief erzéhlt sie
ihre Geschichte. So sieht der Zuschauer in der Riickblende, dass die Frau vor ihrem
Schicksalsschlag eine schiichterne junge Frau war, dem Geliebten gegeniiber devot
und sich den Konventionen einer von Ménnern dominierten Gesellschaft fiigend.
Am Ende ist die Frau erwachsener und ,,gezdhmt“. Sie hat eine Dauerwelle und tragt
ein beigefarbenes Kostiim. Als sie zu spit zu dem Baum kommt und glaubt, wieder
einen geliebten Mann verloren zu haben, steht sie auf der Riickfahrt wie zuvor auf



38 Yvonne Schulz Zinda

dem U-Bahnsteig ganz am Rand, gewissermaflen an der Schwelle zum Tod. Doch
dieses Mal entscheidet sie sich selbst fiir das Leben und tritt wieder auf den Bahn-
steig zurtick.

Generationen und Werte

Im Wesentlichen thematisiert der Film drei Generationen und Werte: erstens die
konservative Generation der Eltern, zweitens die links gerichtete Minjung-
Generation aus der Zeit der Demokratisierungsbewegung der 1970er und 1980er
Jahre, die entweder im gleichen Alter oder ilter ist als die Elterngeneration, drittens
die junge apolitische, neo-konservative Generation der beiden Protagonisten. Die
erste Sequenz in der U-Bahn verdeutlicht diese drei Gruppen. Jene Frau besteht
darauf, dass der junge Mann fiir den &lteren Mitfahrer aufsteht, der in traditionell
koreanischem Kostiim gekleidet ist und der spater Kyon-u kameradschaftlich auf die
Schulter schldgt. Dieser zieht sich sofort mit leicht schmerzverzerrtem Gesicht zu-
rick. Die Sequenz deutet nicht nur auf eine Verdnderung der Sitten, sondern auch
des politischen Klimas hin."* Der alte Mann gehort zu der konservativen Generation
und ist von einfacher Herkunft. Die praktizierte Volkstiimlichkeit — dazu gehdrt auch
der kameradschaftliche Schlag auf die Schulter — ist wiederum Teil der gelebten
Solidaritdt und der als traditionell wahrgenommenen Werte im Sinne des Minjung-
Gedankens der dissidenten Gruppen bis in die 1980er Jahre. In der jungen Genera-
tion der Jahrtausendwende erscheinen diese Werte iiberholt. Das ruppige Verhalten
jener Frau im gesamten Film ist wie eine Potenzierung dieser rustikalen Volkstiim-
lichkeit."*

Kyon-us Dozent, der graue, lange Haare hat und aufgeschlossen ist, gehort zu dieser
links gerichteten intellektuellen Solidargemeinschaft, die sich gegen das autoritire
Regime und seine Werte auflehnte. Er gibt Kyon-u frei, nachdem jene Frau ihm von
einer angeblichen Abtreibung erzéhlt. Der Dozent ist verstindnisvoll und weill um
die Doppelbddigkeit der konservativen Gesellschaft, vertreten durch die Elterngene-
ration, die offiziell keinen Sex vor der Ehe erlaubt, aber in der trotzdem Stundenho-
tels existieren. Er ermuntert Kyon-u sogar dazu, mit jener Frau das Kind aufzuzie-
hen statt es abzutreiben. Fiir die Doppelbddigkeit steht der Besitzer des Stundenho-

Minjung, das etwa mit ,,Volksmassen“ zu iibersetzen ist, geht auf die frilhe Zeit der nationalen
Selbstbehauptung wihrend der japanischen Kolonialzeit zuriick. In der Minjung-Bewegung ist be-
wusst auf volkstiimliche und als ,,urspriinglich koreanisch“ interpretierte Traditionen zuriickgegriffen
worden, um sich sowohl von Japan abzugrenzen als auch von der aus China kommenden Hochkultur,
die die koreanische Beamtenkultur durch die Jahrhunderte bestimmte. Nach 1945 bis zur Demokrati-
sierung in den 1980er Jahren ist diese konstruierte Minjung-kultur Teil der dissidenten Selbstbehaup-
tung besonders der intellektuellen Gruppen. Zu Minjung vgl. Wells. Zur Minjung-Bewegung in den
1970er und 1980er Jahren (Schulz Zinda 2008).

Die physische Gewalt ist weder im philippinischen noch im Remake aus den USA auf diese extreme
Weise aufgenommen und im japanischen Remake zumindest abgeschwécht.



Glokales Kino: der Blockbuster My Sassy Girl 39

tels, der damit sein Geld fiir die Familie verdient. Gleichzeitig vertritt er als stolzer
Familienvater die konservativen Werte der Elterngeneration, die durch sein Famili-
enfoto und seine Kommentare deutlich werden.

Auch bei der Elterngeneration zeigt der Regisseur die Vermischung von Elementen
der traditionellen, koreanischen und der modernen Gesellschaft. Die Eltern der Frau
sind in die Mittelklasse aufgestiegen, ihr Haus ist von einem gusseisernen Gitter
westlichen Stils umgeben und der Gast wird {iber die Gegensprechanlage angespro-
chen. Das Wohnzimmer ist nach westlichem Geschmack eingerichtet mit einem in
Gold gerahmten, groen Familienfoto und einer eleganten Vitrine. Als Kyon-u bei
den Eltern jener Frau ist, wird im Gespriach mit dem Vater deutlich, dass diese Fami-
lie zwar modern eingerichtet ist, aber die traditionellen gesellschaftlichen Kon-
ventionen zumindest der Form nach noch wahrt, wenn auch im hochstens Malle
karikiert. Die Mutter ist gegen Kyon-u und mochte ihm verbieten, ihre Tochter zu
sehen. Sie souffliert ihrem volltrunkenen Mann zu, was er sagen soll. Dieser fiihrt
wie eine Marionette ihre Instruktionen aus, bevor er betrunken zusammensackt.

Das Haus von Kyon-us Eltern ist von einer Mauer umgeben mit einer simplen Ein-
gangstiir. Seine Eltern halten sich zumeist in ihrem mit der traditionellen ondol-
Heizung von unten beheizten Wohnschlafraum auf. Die Mutter sitzt noch wie frither
im Schneidersitz auf dem Boden und schldgt die Wasche mit einem Holz glatt. Sie
ist als einfache Frau dargestellt, die herumschreit und noch auf alte Erziehungsme-
thoden schwdrt, wenn sie ihren Sohn schldgt. Das Ganze ist jedoch mit Komik auf-
bereitet, denn Kyon-u kann mit Tricks ihren Schldgen entkommen. In beiden Fami-
lien bestimmen die Eltern als Respektspersonen das Leben ihrer schon miindigen
Kinder.

Der Regisseur macht sowohl die alten Traditionen, die die Eltern vertreten als auch
die Minjung-Vorstellungen, die auf die koreanische Volkskultur rekurrieren, zum
Gegenstand der Komik. Gleichzeitig vertritt er jedoch ein konservatives Rollenver-
stindnis im neuen Gewande der globalisierten Kultur, zu der die neue Generation,
Kyon-u und jene Frau, aber auch die Tante von Kyon-u gehdrt. Die Tante ist im
Gegensatz zu seiner Mutter im Kostiim elegant gekleidet. Anders als die Eltern von
jener Frau redet sie in einem ruhigen souverdnen Ton und tritt selbstbewusst auf. Sie
trifft die beiden in einem Café, das in Schwarz-Weiss gehalten und kithl dem neuen
Design der klaren Linien entsprechend eingerichtet ist. Sie wirkt innerlich und &u-
Berlich weltgewandt, aber ldsst es sich nicht nehmen als dltere Verwandte, ihren
Neffen mit jener Frau zu verbinden.

Parodien auf Filmgenre

Das nach konservativen MaBstiben umgekehrte Geschlechterverhdltnis und die
Geschichte der inneren Reifung Kyon-us werden auch in den Parodien auf vier
Filmgenres auf ironische Weise durchgespielt. Der Regisseur ldsst die Frau utopi-
sche Drehbiicher zu einem Actionfilm, einem Melodrama und einem Kampfkunst-



40 Yvonne Schulz Zinda

film verfassen. Die Komik lebt davon, dass die beiden Protagonisten in den Filmpa-
rodien die gleichen sind wie in der Filmrealitit.

Die erste Filmparodie ist ein Actionfilm, in dem die Protagonisten durch eine Zeit-
maschine im Jahr 2137 landen. Der Titel des Drehbuchs klingt wie eine Potenzie-
rung des Actionfilms, da er gleich an zwei Filme mit Arnold Schwarzenegger an-
kniipft: Demolition Terminator. Tatsichlich erscheint die Eingangssequenz an Ter-
minator Il adaptiert. Die in schwarz gekleidete Frau kommt auf einem Motorrad auf
ein altes Fabrikgeldnde und schief3t sich mit der Pumpgun den Weg zu ihrem Gelieb-
ten frei, der an den Hénden gekettet hilflos vom Balken herunterhingt. Die Art, wie
die Frau schieBend in Schriglage auf der Wand l4uft erinnert an die ,,high-fly* Cho-
reographien des Hong Konger Kampfkunstfilms." Sie befreit ihn und schlieBlich
entledigen sie sich ihres letzten Feindes bevor beide sich als Partner gegeniiber ste-
hen. Anders als in der Filmrealitit, in der ihr Freund verstorben ist, konnte sie nun
ihren Mann retten.

Die zweite Filmparodie, die einer Diskussion um das Ende des Actionfilms folgt,
illustriert das Genre des Melodramas anhand der in Korea bekannten und populidren
Kurzgeschichte ,,Regenschauer (Sonagi, 1953) von Hwang Sun-won (1915-2000),
die Ko Yong-nam 1979 verfilmte. Es ist in der koreanischen Bildungspolitik ein
Prestigeobjekt, denn das Werk ist Teil des Schulkanons.'® Die Geschichte spielt etwa
in den 1950er Jahren auf dem Land. Sie beschreibt die Liebe zwischen einem Jun-
gen vom Land und einem Stadtmidchen, das frith verstirbt. Die Komik des verdn-
derten Endes fiihrt der Regisseur auch fiir ein nicht-koreanisches Publikum vor,
indem er Kyon-u zunéchst die urspriingliche Version erzahlen lisst. In einer anderen
Version stellt jene Frau die Geschichte iiberzeichnet dar. Kyon-u ist in der Rolle des
einfachen Jungen vom Land. In seinen Kleidern und seiner Mimik wird er diimmlich
dargestellt, dem das Médchen durch ihre Schulbildung iiberlegen ist. In der Origi-
nalversion hatte das Maddchen den letzten Wunsch geduBlert, dass sie in den Kleidern
begraben wird, in denen sie das letzte Mal mit ihrem Freund zusammen war.

Kyon-u betont die zentrale Bedeutung des Melodramas fiir die Erziehung der Ge-
fiihle des koreanischen Volkes. Jene Frau hingegen mochte dieses Ende verdndern,
das ,,ganz Korea zu Trinen rithrte*. In ihrer Version hort der Junge in seiner Trauer
ein Gespréch seiner Eltern mit und erféhrt, dass seine verstorbene Freundin verlangt
habe, dass er lebendig mit ihr begraben werde. Der Junge schreckt auf. In der néchs-
ten Sequenz wird er zum Grab gezerrt, hineingeworfen und mit dem Spaten mehr-
mals geschlagen, als er versucht wieder heraus zu klettern. Nicht nur das radikal

International arbeitende Choreographen wie dem Hong Konger Corey Yuen (Yuan Kui) und sein
Kommilitone Jackie Chan bilden seit den 1980er Jahren einen lokalen Gegenstrom im Kampfkunst-
filmgenre, das Eingang nach Hollywood gefunden hat. Fiir den erfolgreichen Hollywoodfilm Matrix
(1999, R: Larry und Andy Wachowski) wurde der Kampfkunstchoreograph Yuen Woo-ping (Yuan
Heping) aus Hong Kong engagiert.

' Noch 2001 ist die Geschichte Teil des Kanons fiir Mittelschulen (Hwang 2001; iibersetzt in Rhie
1966).



Glokales Kino: der Blockbuster My Sassy Girl 41

verdnderte Ende wirkt komisch, auch die Musik unterstreicht die Parodie. Die ba-
rock anmutende Filmmusik, gespielt von Spinette und Fléte, wirken fehlplatziert.
Sie ironisiert sowohl die Szenen ldndlicher Idylle, als auch die Bedeutung des Wer-
kes und seiner vermittelten konservativen Werte fiir das nationale Selbstverstidndnis.
Was in der Parodie zundchst aussieht wie eine umgedrehte Witwenverbrennung,
erweist sich in der ndchsten Sequenz als Teil des Melodramas der Frau. In der Film-
realitdt spricht die Frau mehr zu sich selbst, dass sie sich mit ihrem verstorbenen
Freund lebendig begraben fiihle.

Der Kampfkunstfilm, der in der koreanischen Geschichte spielt, ist nicht nur durch
das umgekehrte Geschlechterverhdltnis parodiert. Der Titel des Drehbuchs Elegie
des / der gemeinen Wulin (Pich ‘6n urim aega) erinnert an die friihen Hong Konger
Schwertkampfkunstfilme.'” Jene Frau ist dieses Mal eine Kopfgeldjigerin wihrend
der Choson Dynastie (1392-1910), die sich auf die Jagd nach einem vom Hof ge-
suchten Verbrecher macht. Die Frau wendet sich entschlossen, den Gesuchten zu
erledigen, dem Publikum zu, die Hand am Hut entlang streichend, wéhrend der
Bosewicht hingegen gemein in sich hineinlacht. Im Duell gewinnt sie mit einem
einzigen Schwertschlag und st6t ihn mit einem Finger in das regengetridnkte Feld.
Der Filmausschnitt ist durch die fiir solch einen Film unpassende Musik ironisch
gebrochen, denn ein koreanischer Blues begleitet die Handlung.

In den Drehbiichern verarbeitet jene Frau die Trauer und Hilflosigkeit anldsslich des
Todes ihres Freundes. Die mannliche, dominante Rolle kommt der Frau zu, die im
Fall von ,,Sonagi* selbst iiber ihren Tod hinaus wirkt. Der Mann ist schwach und
feminisiert. Die nach konservativem Verstdndnis umgekehrten Geschlechterrollen
werden durch die Komik riickgidngig gemacht.

Eine weitere Parodie gilt den Gangsterfilmen. Der Regisseur verwendet Elemente
aus dem mittlerweile eigenstidndigen lokalen Subgenre des Moleitau, das der Hong
Konger Regisseur Stephen Chow kreierte und seit den frithen 1990er Jahren iiber die
Grenzen hinaus in Ostasien und Siidostasien prominent ist (Yam, Chi-Keung 2009,
203)." Der kantonesische Begriff Moleitau bedeutet ,,ohne Sinn“ und steht fiir eine
extrem iiberzogene Komddie ohne ironische Subtilititen (Yam, Chi-Keung 2009,
205). Die Sequenzen spielen in der Filmrealitdt. Sie zeigen, wie sich Kyon-u zum
Mann entwickelt. Er verbringt zweimal eine Nacht mit einer Gruppe von Gangstern
im Gefangnis. Die Gangster sind in bunte Anziige und Hemden gekleidet. Die Ge-
sichter sind wie Theatermasken iiberzogen geschminkt. Thre Mullbinden sind not-
diirftig um die Verletzungen gewickelt und ebenso blutbeschmiert wie ihre zerfetz-
ten Hemden. Lediglich ihr Anfiihrer bleibt als Stereotyp des unantastbaren Gangs-

7" Shaolin und Wudang (Shao Lin yu Wu Dang, 1981, R: Gordon Liu), Deadly fury (Wulin zhi, 1983, R:
Zhang Huaxun) oder 4 taste of cold steel (Wulin fengyun, 1970, R: Feng Yue).

'8 7.B. die Parodie auf die James Bond Filme: Made in China (Guochan linglingqi, 1994); auf den
chinesischen mingzeitlichen Roman Die Reise in den Westen (Xiyouji) und seine unzdhligen Verfil-
mungen: Chinese Odyssee (Xiyouji, Teil eins und zwei, 1994); auf die Serie von Hong Konger
Kampfkunstfilmen rund um die Shaolin: Shaolin soccer (Shaolin zugiu, 2001).



42 Yvonne Schulz Zinda

terbosses unversehrt. Seine Souverénitit wird jedoch durch die mangelnde Eleganz
gemindert, z.B. sein lautes Einrenken des Kiefers. In der zweiten Sequenz bestimmt
Kyo6n-u souverin die Gruppe, nachdem er gemerkt hat, dass die Gangster trotz ihrer
Halbstarkenpose, mit der sie ihn schikanieren, vor der Staatsmacht in Form des
Gefangnisbeamten schwach und unterwiirfig sind. Die Parodien referieren bis auf
Schwarzenegger im Wesentlichen auf lokale Versionen des Hong Konger und des
koreanischen Kinos. Im US Remake, das zum Teil sogar in den Dialogen sehr eng
am koreanischen Original orientiert ist, werden die Parodien nicht verwendet.

Konklusion

Die Analyse hat gezeigt, dass der Film My Sassy Girl mehr ist als ,,kommerzielles
Fastfood. Vielmehr ist er ein komplexes Hybrid aus globalen und lokalen Elemen-
ten. In Bezug auf die Genres Melodrama und romantische Komodie bedient sich der
Regisseur des globalen Kinos. My Sassy Girl iibernimmt jedoch lediglich die kon-
servativen Werte des Melodramas. Es folgt damit der spezifischen Entwicklung der
Komddie in Korea, die sich aus dem Melodrama und dessen Werten entwickelt. Den
globalen Hauptgenres fiigt er Elemente aus den ,,high-fly* Kampfkunstfilmen und
dem Moleitau des Hong Konger Kinos hinzu, beides Teile des lokalen, iiber die
Grenzen Koreas hinausgehenden Kanons des in Ostasien und Siidostasien breit rezi-
pierten populdren Kinos.

Die Themen von Reifeprozess und Generationenkonflikt sind im globalen Kino seit
langem vertreten, namentlich in dem erfolgreichen Subgenre des ,,coming-of-age* in
Hollywood, das Klassiker wie The Graduate von Mike Nichols (1967) hervor-
brachte. Doch reflektieren diese Themen im koreanischen Kontext von My Sassy
Girl das Spannungsverhéltnis zwischen dem modernen ,look“ und dem neo-
konservativen ,,feel* der jungen koreanischen Generation. Er stellt die Unfahigkeit
der zundchst dominant erscheinenden Frau dar, ihre konventionelle Rolle zu verlas-
sen. Yi stellt in ihrer Analyse heraus, dass die Quelle der Komik in diesem Film
ebenso wie in zwei weiteren koreanischen Komdodienblockbustern immer in der ins
Lécherliche gezogenen ,,Minnlichkeit™ der Protagonistinnen liegt (Yi 2003). Diese
Darstellungsweise unterlduft den Emanzipationsprozess der Frauen und bestitigt
erneut die ménnliche Dominanz in der Gesellschatft.

My Sassy Girl ist Teil einer Reihe von neuen Filmen, die in der Literatur als Aus-
druck fiir die Krise der koreanischen Miannlichkeit seit der Jahrtausendwende behan-
delt wird. Chung und Deffrient kontextualisieren die Frauenbilder von My Sassy
Girl und My Wife is a Gangster in eine zunehmende Angst der Ménner. Denn die
Asienkrise 1997 hatte die koreanische patriarchale Gesellschaft durch Bankrott,
Massenentlassungen und Familienzerriittung in ihren Grundfesten erschiittert. Dies
fiihrt in den besprochenen Filmen zu einem strukturellen Fehlen von Frauen und
sogar zu einer symbolischen Ausloschung von Frauen, die als aggressiv und bedroh-
lich wahrgenommen werden (Chung / Diffrient 2005, 199). Eine andere Studie zur



Glokales Kino: der Blockbuster My Sassy Girl 43

Darstellung von Ménnern um die Zeit des Kwangju-Massakers kommt zu einem
dhnlichen Ergebnis. Auch hier werden die Frauen auf einen im Sinne ihrer Hand-
lungsmoglichkeiten leeren Platz zuriickgedringt (Yi, Hoesting 2008)." In My Sassy
Girl dient die namenlose Frau lediglich der Spiegelung der einzelnen Stufen im
Reifeprozess des mannlichen Protagonisten, der im Mittelpunkt steht. Abelmann und
Choi interpretieren das in My Sassy Girl angedeutete Melodrama der Frau als filmi-
schen Meta-Kommentar im Dienst einer Sozialkritik an der dominanten Narration
bzw. den ,,Geflihlstrukturen® (structures of feeling) in Korea (Abelmann / Choi
2005, 133). Aufgrund der ironischen Distanz zur namenlos bleibenden Frau lésst
sich diese Sicht jedoch nicht nachvollziehen.

Nicht nur in der Wahl von ,,Sonagi fiir die Parodie nationalistischer Werte, sondern
auch in der Darstellungsweise der widerspenstigen Frau deutet sich an, dass der
Regisseur mit Versatzstiicken aus der Geschichte der koreanischen Gesellschaft die
globalen Genres von Komddie und Melodrama lokal adaptiert. Die Widerspenstig-
keit der Frau und der solidarische Dozent stehen fiir die Minjung-Generation mit
ihren Werten. Auf einen Vergleich zwischen dem Original und seinen Remakes
konnte im Rahmen dieser Studie nicht mehr eingegangen werden. Einige Unter-
schiede seien jedoch genannt. Das extreme Verhalten ist in allen Remakes weniger
ausgeprigt. In Japan handelt es sich um eine Liebesgeschichte zwischen einem Bio-
logielehrer und einer Schriftstellerin. Weniger ,,wild“ wird sie z.B. in ihrem betrun-
kenen Zustand dargestellt, wenn sie sich nicht wie im koreanischen Original auf den
Kopf eines élteren Mannes iibergibt, sondern auf den Mantel des Biologielehrers.
Die philippinische Heldin — interessanterweise eine Halbchinesin — ist hingegen
tollpatschig und laut statt grobschldchtig. Das Remake betont auBerdem die gesell-
schaftlichen Unterschiede beider Protagonisten: Der reiche Mann trifft auf eine
drmlichere Frau. Beim indischen Bollywoodremake sind Musik und Tanz als zentra-
le Elemente hinzugefiigt. Ein genauerer Vergleich zwischen Original und den Rema-
kes konnte weiter Aufschluss geben iliber lokalspezifische Adaptionen und nationale
Spezifika der Filmnarration.

Literatur

Abelmann, Nancy (2005): ,,Melodramatic texts and contexts. Women’s lives, movies, and men®, in
McHugh, Kathleen und Abelmann, Nancy (Hg.): South Korean golden age melodrama: Gender,
genre, and national cinema, Detroit: Wayne State University Press, S. 43-64

Abelmann, Nancy (2005): ,,’Just because’: Comedy, melodrama and youth violence in Attack the gas
station”, in Shin, Chi-Yun / Stringer, Julian (Hg.): New Korean cinema, New York: New York Uni-
versity Press, S. 132-143

Abelmann, Nancy und Curry, Ramona (2003): ,,Melodrama with a twist: The personal, patriarchy, and
meta-narration in My Sassy Girl*, Vortragsmanuskript der Konferenz ‘Aesthetics and historical
imagination of Korean cinema’, Institute of Media Arts, Yonsei University, 29. Sept.-1. Okt. 2003

' Grundlage von Yis Analyse sind die Filme The Old Garden (Orae doen chéngwon, 2006, R: Im

Sang-su) und May 18 (Hwaryé han hyuga, 2007, R: Kim Chi-hun).



44 Yvonne Schulz Zinda

Chung, Hye Seung / Diffrient, David Scott (2005): ,,Interethnic romance and political reconciliation in
Asako in ruby shoes”, in Shin, Chi-Yun / Stringer, Julian (Hg.): New Korean cinema, New York: New
York University Press, S. 193-209

Berry, Chris (2003): ,,What’s big about the big film?: De-Westernizing the blockbuster in Korea and
China®, in Stringer, Julian (Hg.): Movie blockbusters, London: Routledge, S. 217-229

Desser, David (2007): ,,Timeless, bottomless bad movies: or, consuming youth in the New Korean Cin-
ema“, in Gateward, Frances (Hg.): Seoul Searching: culture and identity in contemporary Korean
cinema, New York: State of University Press, S. 73-95

Faulstich, Werner (2002): Grundkurs Filmanalyse, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag

Garcia, Cathy Rose (15.4.2008): “Korean Dramas Remade in Philippines, Japan”, in Online:
http://www.hancinema.net/korean-dramas-remade-in-philippines-japan-13421.html
(Zugriff 19.3.2011)

Hahn, Jason (2005): ,Korean films set to invade America in 2006”7, in Online:
http//www.hancinema.net/Korean_kwak Jae Yong.pbp?news=3425news> (Aufruf 14.7.2005)

Hwang, Sun-won (1966): ,,.Der Regenschauer”, in Rhie, Tschang Boum (Hg.): Die bunten Schuhe und
andere koreanische Erzdhlungen, Herrenalb: Horst Erdmann Verlag, S. 15-26

Hwang, Sun-woén (2001): ,,Sonagi” (Regenschauer), in Chunghakkyo Kugd, 1-(Koreanisch fir Mittel-
schule, 1-2), Seoul: Tachan Kyogwaso, S. 49-62.

King, Geoff (2002): Film comedy, London: Wallpaper

Kim, Hyun Kyung (2004): The remasculinization of Korean cinema, Durham: Duke University Press

Korea Herald (Hg.) (2008): Korean Wave, Paju-si, Gyeonggi-do, Korea: Jimoondang

Lee, Eun-Jeung (2004): ,,The Korean wave (Hallyu). Korea als neue “Kulturmacht” in Asien?“, in: Bo-
chumer Jahrbuch fiir Ostasienforschung, 28, S. 225- 251.

Lee, Hyangjin (2000): Contemporary Korean cinema: Identity, culture, politics, Manchester: Manchester
University Press

Lee, Namhee (2002): ,,The South Korean Student Movement: Undongkwon as counterpublic sphere®, in
Armstrong, Charles K. (Hg.): Korean society: civil Society, democracy and the state, London:
Routledge, S. 132-164

Mast, Gerald (1992): The comic mind: Comedy and the movies, Chicago: University of Chicago Press

McDonald, Tamar Jeffers (2007): Romantic comedy: Boy meets girl genre, London: Wallflower

Morley, David (2006): ,,Globalisation and cultural imperialism reconsidered: old questions in new
guises?”, in Curran, James / Morley, David (Hg.): Media & cultural theory, London: Routledge, S.
30-43

Oltmann, Katrin (2008): Remake - Premake: Hollywoods romantische Komddien und ihre Gender-
Diskurse, Bielefeld: transcript

Paquet, Darcy (2005): ,,The Korean film industry: 1992 to the present”, in Shin, Chi-Yun / Stringer, Julian
(Hg.): New Korean cinema, New York: New York University Press, S. 32-50

Parquet, Darcy (2009): New Korean cinema: breaking the waves, London: Wallflower.

Robinson, Michael (2005): ,,Contemporary cultural production in South Korea: Vanishing meta-narratives
of nation”, in Shin, Chi-Yun / Stringer, Julian (Hg.): New Korean cinema, New York: New York Uni-
versity Press, S. 15-31

Schulz Zinda, Yvonne (2008): ,,Oppositionelle Selbstbehauptung im geteilten Land:

Aspekte und Themen der siidkoreanischen Minjung-Bewegung und der taiwanesischen Unabhéngigkeits-
bewegung im Verlauf der 1980er®, in: Lackner, Michael (Hg): Zwischen Selbstbestimmung und
Selbstbehauptung: Ostasiatische Diskurse des 20. und 21. Jahrhunderts, Baden-Baden: Nomos, S.
134-159

Shin, Chi-Yun, und Julian Stringer (Hg.) (2005): New Korean cinema, New York: New York University
Press

Shin, Jaeyoung (2005): ,,Globalisation and new Korean cinema”, in Shin, Chi-Yun / Stringer, Julian
(Hg.): New Korean cinema, New York: New York University Press, S. 51-62.

Stringer, Julian (2005): ,,Putting Korean cinema in its place: Genre classifications and the contexts of
reception”, in Shin, Chi-Yun / Stringer, Julian (Hg.): New Korean cinema, New York: New York Uni-
versity Press, S. 95-105

Wells, Kenneth M. (Hg.) (1995): South Korea's Minjung movement: the culture and politics of dissidence,
Honolulu: University of Hawaii Press

Xu, Gary Gang ,Remaking East Asia, Outsourcing  Hollywood”, in  Online
http://www.sensesofcinema.com/2005/feature-articles/remaking east_asia/ (Zugriff 19.3.2011)

Yam, Chi-Keung (2009): ,,A Secular Gospel for the Marginal: Two Films of Stephen Chow as Hong Kong
cinematic parables”, in Deacy, Christopher / Arweck, Elisabeth (Hg.): Exploring religion and the sa-
cred in a media age, Surrey: Ashgate 2009, S. 203-218



Glokales Kino: der Blockbuster My Sassy Girl 45

Yi, Hui-sting (2008): ,,80-nyéndae minjuhwa undong sojae yonghwa-iii minjokjuiii-wa t’alsikminjok
yongmang® (Nationalismus und postkoloniale Begierde in den Filmen zur Demokratiebewegung der
1980er als Stoff), in Chéngch i K 'émimyunikeisyon 31, S. 151-184

Yi, Su-yon (2003): ,.K’omidi-roso-iii yosong: Han'guk k’omidi pullokposiit’c yonghwa-iii song
chongch’esong sirhom hagi” (Weiblichkeit als Komodie: Experiment mit Weiblichkeit in kore-
anischen Komddienblockbustern), in Songp 'yongdiing yon’gu 7, S. 55-71 Online

Zhang, Nuo (2003): ,Jiedu Hanguo dianying ,Wode yeman niiyou” (Interpretation des koreanischen
Films My Sassy Girl), in Hanguo wenhua Z1, S. 80-83

Zhao, Weifang (2002): ,,diqing de linglei yinzheng: , Wode yeman niiyou ™ (Eine andere Art der Bekrifti-
gung der Liebe: My Sassy Girl), in Dangdai dianying 5: S. 102-104



