ASIEN 123 (April 2012), S. 12-27

Kulturkampf in Minangkabau: Der neue alte Streit
um die wahre minangkabausche Identitét in der
Zeit der Reformasi

Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann

Summary

As in other regions in Indonesia the new political freedom and the decentralization
policy in West Sumatra, the homeland of the Minangkabau, have led to increased
public reflection on ethnic identity and culture. The discussions are less concerned
with redefining the boundaries with other ethnic groups, but mainly inward looking,
searching for the “true” Minangkabau culture. In Minangkabau this primarily means
finding the “true” or “correct” balance between the three normative and institutional
orders of matrilineal Minangkabau adat, adherence to Islam, and their membership in
the Indonesian state. The authority to lay down the “correct” culture and ethnicity,
however, concerns more than culture. It becomes a political commodity that helps, at
least at the level of ideological and political discourse, shaping the constellation of
legal pluralism in West Sumatra. Possessing such “expertise” can also be converted
in to economic capital as experts become involved as researchers, advisors, and
consultants in the manifold projects financed by local government and foreign donor
organisations.

Keywords: Legal pluralism, identity politics, political commodity, decentralization,
matriliny, Minangkabau, Indonesia

Einleitung

Wie in anderen Regionen Indonesiens haben die neue politische Freiheit und De-
zentralisierungspolitik auch in West-Sumatra, der Heimat der Minangkabau, zu
einer verstarkten Besinnung auf die eigene ethnische Identitdt und deren gesell-
schaftliche Bedeutung innerhalb Indonesiens gefiihrt." Dabei geht es auch in West-
Sumatra darum, sich im Streben nach gréRerer politischer und wirtschaftlicher Au-
tonomie deutlich vom politischen Zentrum und dem diesem zugeschriebenen
»javanischen Charakter* abzugrenzen und, mit Berufung auf das eigene ethnische
(adat-)Recht, Dorf-Rechte an natiirlichen Ressourcen wieder zu gewinnen.
Minangkabau ist in mancher Hinsicht ein besonderer Fall innerhalb Indonesiens, da
die Neubesinnung auf die minangkabausche Identitdt vor allem zu inner-ethnischen
Diskussionen uber die ,richtige minangkabausche Kultur gefiihrt hat. Kultur

! Eine gute Ubersicht geben Davidson und Henley (2007).



Kulturkampf in Minangkabau 13

(kebudayaan) steht hier fiir ein gesellschaftliches Konstrukt, das alle mdglichen
Werte und Normen, rechtliche und soziale Organisationsmuster und kiinstlerische
Artefakte und Ausdrucksformen umfasst.” Bei diesen Prozessen geht es mehr um die
»wahre* Kultur, mit ,,h*, als um Kultur als Ware, commaodity. Aber es geht auch um
die Definitionsmacht Uber die wahre Kultur, die damit auch zu einer politischen
Ware wird, welche wiederum mit wirtschaftlichem Gewinn einhergehen kann. Um
mit Bourdieu (2010) zu sprechen, die Deutungshoheit tUber die Kultur verspricht
politisches und intellektuelles Kapital, das durchaus auch zu wirtschaftlichem Kapi-
tal werden kann. Nach dem Fall des Suharto-Regimes und dem einsetzenden
Revival von adat, Islam und demokratischem Gedankengut haben die weltanschau-
lichen und politischen Diskussionen eine neue Dynamik entfaltet. In unserem
Beitrag analysieren wir diese neuen dynamischen Spannungsverhaltnisse innerhalb
der lokalen Elite und zwischen ihr und den einflussreichen Migranten auf Java. Wir
geben zunachst eine kurze Ubersicht iiber die historische Entwicklung dieser Iden-
titat stiftenden Beziehungen und gehen dann auf ihre neue Dynamik in der Zeit nach
dem Fall Suhartos, der sogenannten Reformasi, ein.

Minangkabau: Historischer Hintergrund

Die Minangkabau sind die groBRte matrilineare Ethnie der Welt. lhr traditionelles
Recht wird durch matrilineare Strukturen und Institutionen dominiert. Verwandt-
schaftsbeziehungen, Mitgliedschaft in sozialen, wirtschaftlichen und politischen
Gruppen, politische Autoritat und Vermdgens- und Erbrecht beruhen tberwiegend
auf dem Prinzip der Abstammung in der mitterlichen Linie. Die wichtigsten und
weitgehend autonomen politischen Einheiten waren die nagari, oft Dorfrepubliken
genannt. Die nagari waren die politische Organisationsform, in der sich Abstam-
mungsgruppen von mindestens vier der urspriinglich Minangkabau-weiten
Matriklans (suku) niedergelassen hatten. Um den Status eines nagari zu erlangen,
mussten Siedlungen eine Reihe von Bedingungen erflillen. Das Gebiet musste aus-
reichende Ressourcen haben, Reisfelder und Waldgebiete, einen eigenen Markt,
einen Versammlungsplatz, ein Rathaus, eine eigene Moschee. Vor allem aber
musste es durch zumindest vier suku bewohnt werden. Dies sind Abstammungs-
gruppen, deren Kern sich auf wirkliche oder putative gemeinschaftliche
Abstammung in der weiblichen Linie griindet. Nach nagari-Griindung Zugezogene
missen in die lokale Klanstruktur des nagari aufgenommen werden, um eine, wenn
auch nach adat zweitrangige, Dorfbirgerschaft zu bekommen. Damit haben die

Etwa im weiten Sinne der klassischen Formulierung Tylers (1981 [1871]). Hobart nennt dieses
Verstandnis des Kulturbegriffs ,a shopping list” (2000, S. 17) oder ein ,ragbag argument’ (2000,
S. 18).

Wir haben diese Prozesse seit 1999 systematisch verfolgt durch kirzere Feldaufenthalte (1999-2005
und 2009). Siehe F. und K. von Benda-Beckmann 2007, 2009a, 2009b. 1974 und 1975 haben wir in
West-Sumatra eine 16-monatige Feldforschung gemacht (siehe F. von Benda-Beckmann 1979, K.
von Benda-Beckmann 1984).



14 Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann

meisten suku eine intern differenzierte Struktur. Die Klans waren weitgehend auto-
nom in ihren internen Angelegenheiten. Angelegenheiten, die das ganz Dorf
betrafen, unterlagen der Kontrolle des adat-Rats, der sich aus den Oberhduptern der
Abstammungsgruppen (panghulu) zusammensetzte. Das konnten zwischen 30 und
60 panghulu sein.* Der Dorfrat war das hdchste politische, Recht-setzende und
-sprechende Organ des nagari. Er tibte auch die Kontrolle iber das nicht permanent
genutzte Territorium (ulayat) des nagari aus, soweit das nicht unter den Klans
aufgeteilt war.

Im 16. Jahrhundert wurden die nagari und ihr Recht zum ersten Mal mit dem Islam
und seinen patrilinearen und individualistisch gefarbten rechtlichen Modellen fir
politische und soziale Organisation, Geschlechterverhaltnisse und Vererbung kon-
frontiert. Die Beziehungen zwischen adat und Islam waren immer problematisch
und haben eine bis heute sehr wechselhafte Geschichte. Zu Beginn des 19.
Jahrhunderts kam es zu einem religidsen Blrgerkrieg, dem sogenannten ,,padri-
Krieg“, zwischen adat-Traditionalisten und wahabitisch orientierten Minangkabau,
die den ,wahren* Islam und die Geltung der shari’a in West-Sumatra einfiihren
wollten. Die Hollander, die bisher nur einen Handelsposten an der Kdiiste hatten,
griffen in diesen Krieg (1821-1837) ein und verleibten anschlieBend West-Sumatra
ihrem Kolonialreich ein. Mit dem Staat kam eine neue Ordnungsmacht, die mit
neuen politischen und rechtlichen Regeln und Autoritaten adat und Islam (berla-
gerte, womit der Rechtspluralismus seine flir Indonesien charakteristische Dreiecks-
konstellation von adat, Religion, Staat erhielt.

Wegen dieser komplexen und gegensétzlichen Verhdltnisse zwischen adat, Islam
und Staat haben die Minangkabau schon frih das Interesse von ausléandischen und
inlandischen Beobachtern auf sich gezogen. In der kolonialen Literatur (ber
Indonesien nehmen sie einen disproportional groRen Raum ein. Das matrilineare
System mit seiner verhaltnismaRig wichtigen Rolle der Frauen faszinierte Feminis-
tinnen.> Das hohe wirtschaftliche, technologische und Bildungsniveau verwunderte
fruhe evolutionistische Denker genauso wie spatere und marxistische Theoretiker.
Das Bildungsniveau von Minangkabau war in der kolonialen Periode schneller und
hoher als in den meisten anderen Gebieten Indonesiens gestiegen. Minangkabausche
Politiker nahmen flihrende Positionen in allen politischen Parteien ein, von traditio-
nalistischen islamischen Parteien bis zu Sozialisten und Kommunisten (Hadler
2008). Seit Beginn des 20. Jahrhunderts haben islamische Schulen in West-Sumatra

Dabei gab es in Minangkabau zwei unterschiedliche Systeme. In einem, mehr egalitéren, bodi
caniago genannten, hatten all diese panghulu die gleichen Rechte. In dem anderen, koto piliang
genannten, waren die panghulu von unterschiedlichem Status. Hier wurde die hochste Gewalt durch
die ,,Panghulu der 4 Suku“ ausgelibt, die Fihrer der 4 alten suku oder Klanassoziationen. Unter ihnen
bildeten dann die anderen Oberhaupter der Klansegmente bzw. Abstammungsgruppen den Dorfrat im
weiteren Sinne. Fir mehr Informationen Uber die politische Organisation in minangkabauschen
nagari, siehe Kroesen 1873; Willinck 1909; Westenenk 1918; F. von Benda-Beckmann 1979.

> Carrie Chapman Catt (1914) und Ida Lublinski (1927) bis zu Nancy Tanner (1969, 1970); Evelyn
Blackwood (2000) und Peggy Sanday (2002).



Kulturkampf in Minangkabau 15

tausende Schiller aus ganz Indonesien angezogen. Viele der islamischen sozialen
Bewegungen und politischen Parteien haben einen starken Rickhalt in West-
Sumatra. Nach Indonesiens Unabhéngigkeit stellten die Minangkabau einen grof3en
Teil der Parlamentsabgeordneten und Regierungschefs. Es waren vor allem die
offenkundigen Gegensétze zwischen adat und Islam und die Widerstandsfahigkeit
der matrilinearen  Strukturen gegeniber islamischen, européischen und
modernistischen Einflissen, die Minangkabau zu einem ,,Paradox innerhalb der
islamischen Welt“ (Bousquet 1938) und zu einem Rétsel fur die Stdostasien-
wissenschaft (Kahn 1993) machten.® Die Minangkabau selbst waren gleichermaBen
von sich und ihrem ,,Matriarchat” fasziniert und waren stolz darauf, dass und wie sie
matrilineares adat und Islam vereinigen konnten. Seit Ende des 19. Jahrhunderts
haben minangkabausche Intellektuelle ausfihrlich (iber die Beziehungen zwischen
den normativen und institutionellen Universa adat, Islam und Staat, zwischen
Tradition und Moderne, zwischen ethnischer und regionaler Bindung und
Bekenntnis zum nationalen Staat geschrieben.

Geschichtlicher Ruckblick

Im Laufe der Geschichte sind die Minangkabau sehr unterschiedlich mit diesen
Gegensatzen umgegangen. Perioden friedlichen Nebeneinanders und Bekenntnis zur
Harmonie zwischen den Ordnungen wechselten mit Phasen zunehmender Span-
nungen und Konflikte, in denen die Beziehungen neu verhandelt und manchmal
verandert wurden.” Zunéchst wurde der Islam nur sehr allmahlich als Religion ange-
nommen und Uberlagerte die bisherigen animistischen und hindu-buddhistischen
Glaubensvorstellungen. Religiose Amter wurden der matrilinearen sozialpolitischen
Organisation untergeordnet. Chatibs und malins wurden zu Amtern innerhalb des
Matriklans, die auch matrilinear vom Onkel auf den Neffen vererbt wurden.

Nach der Niederschlagung des padri-Krieges und dem Ende des Versuchs der or-
thodoxen islamischen Bewegung, Minangkabau in eine islamische Theokratie
umzuwandeln, bauten die Holldnder ihren Verwaltungsapparat weitgehend auf den
nagari auf. Seit der Kolonialisierung bildeten diese auch die unterste staatliche
Verwaltungsebene, auf der traditionelle adat-Fihrer und die staatlich anerkannte
oder eingesetzte Dorfverwaltung nebeneinander existierten. Man hielt sich zunéchst
mit Eingriffen in die Dorfstruktur zuriick, transformierte jedoch die Dorfregierung,
denn mit 60 gleichberechtigten panghulu zu unterhandeln, war ihnen zuviel.

®  See De Josselin de Jong 1951; F. von Benda-Beckmann 1979; K. von Benda-Beckmann 1984; Kahn
1980, 1993; Kato 1982; Thomas und von Benda-Beckmann 1985; Dobbin 1983; Drakard 1993;
Kahin 1999; Oki 1977; Hadler 2008.

Die Art und Reichweite dieser Gegensétze sind umstritten, sowohl in der Literatur Uber Indonesien
wie auch in den Aussagen minangkabauscher Autoren. Manche indonesische Autoren, aber auch
ausléandische Beobachter, haben vor allem den holldndischen Autoritaten vorgeworfen, sie
dramatisierten die Gegensétze zwischen adat und Islam, ja, hétten die scharfe Trennung und den
Gegensatz zwischen adat und Islam verdinglicht. Siehe Abdullah (1966, S. 23); siehe auch Kato
1982; Bowen 2003, S. 46; Hefner 2000, S. 33.



16 Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann

So wurde ein Dorf-panghulu quasi als Birgermeister eingesetzt. Vereinzelt kam es
auch zu Verénderungen der territorialen Integritit einiger nagari. Auch wurde
zwischenzeitlich (von 1874 bis 1914) eine ber den nagari stehende Verwaltungs-
ebene geschaffen, die laras, unter der Leitung eines laras-Oberhaupts (Leyds 1926).
Zur Zeit des cultuurstelsels, des Zwangsanbaus und der Ablieferung von Handels-
gewdchsen — in Minangkabau war das Kaffee — wurden eine Reihe von hierflr
verantwortlichen panghulu (rodi) eingesetzt, die oft nach adat kein Recht auf die
Position eines panghulu hatten. Auch verboten die Hollander die weitere Aufteilung
der panghulu-Gruppen, weil sie damit die bei der Gruppenspaltung regelméRig auf-
tretenden Konflikte unterbinden wollten. Dies half nur sehr bedingt, denn die
Minangkabau handelten weiterhin nach adat. 1914 bekamen die nagari dann eine
Gemeinde-Verfassung, die auch einen nagari-Rat installierte, dem allerdings nie alle
nach adat berechtigten panghulu angehérten. Diese MaRnahmen introduzierten
jedoch ein Element der Undeutlichkeit, wer nun ,wirklich* welche adat-rechtliche
Position einnahm. Im Bereich des Boden- und Ressourcenrechts erkannten die
Hollander zunédchst das minangkabausche adat im Rahmen ihres neuen kolonialen
Rechtssystems weitgehend an. Im Zuge der Agrarreform in den 1870er Jahren
wurden allerdings alle sogenannten ,,wiisten Gebiete” (Holl. woeste gronden; Engl.
waste lands) zur Staatsdoméne erklart. Hierunter fielen nach Meinung der meisten
Kolonialbeamten und -juristen all die Gebiete, auf die es keine dem hollandischen
Eigentumsbegriff mehr oder weniger entsprechenden Rechte gab, insbesondere das
ulayat-Land, der nicht systematisch und permanent land- oder forstwirtschaftlich
genutzte Teil des nagari-Territoriums.®

Die Hollander unterstiitzten die adat-Struktur bewusst, um damit ein Gegengewicht
zu dem politisch virulenteren Islam zu haben. Im Verhaltnis zwischen adat und
Islam dominierte in den meisten Perioden der minangkabauschen Geschichte auf
politischer und ideologischer Ebene der Drang nach Harmonisierung, allerdings
immer wieder unterbrochen durch mehr orthodoxe islamische Bewegungen, die den
Lehren der shari’a auch im taglichen Familienleben und in Eigentums- und Verer-
bungsfragen zu Geltung verhelfen wollten. Religiése Fuhrer betonten die
Uberlegenheit des Islam, der shari’a iiber adat und unterschieden den ,,islamischen*
(adat Islamiah) vom ,,heidnischen adat“ (adat jahiliah, siehe Hamka 1968, S. 23).
Adat-Experten dagegen betonten die Gleichrangigkeit von adat und Islam und die
Unverletzlichkeit des matrilinearen Systems. Ausgangspunkt war jedoch, dass Islam
und adat unterschiedliche, aber gleichermalen unabdingbare Bestandteile der
minangkabauschen Kultur und Identitat seien. Dies wurde gegen Ende des padri-
Krieges, der zur Einverleibung West-Sumatras in den Kolonialstaat fuhrte, als ,,adat
beruht auf der shari’a, die shari’a beruht auf adat“ (adat basandi syarak, syarak

& Hieriiber gab es allerdings heftige Diskussionen unter den hollandischen Juristen. Vor allem die

Vertreter der adatrecht-Schule in Leiden setzten sich fur die Anerkennung der Nagari Ulayat-Rechte
ein. Siehe Van Vollenhoven 1919; Logemann und Ter Haar 1927.



Kulturkampf in Minangkabau 17

basandi adat, abgekirzt ABS-SBA) ausgedriickt; seit den 1970er Jahren meist als
»adat beruht auf der shari’a, die shari’a auf dem Koran“ (adat basandi syarak,
syarak basandi kitabullah, abgekiirzt ABS-SBK). Diese Verschiebung wurde auf
ideologischer Ebene als Betonung der wichtigeren Rolle des Islam betrachtet. Das
andere Mantra ist die Zusammengehdrigkeit der drei tragenden Sdulen von adat-
Altesten, religiosen Fihrern und Intellektuellen, wobei die dritte meist auch auf
staatliche Strukturen ausgeweitet wird; die ,,drei miteinander verwobenen Seile®
(tali tigo sapilin) oder ,die drei verbundenen Herdpfleiler, (tungku tigo
sajarangan), beide abgekiirzt als TTS. Kernpunkt in diesen Auseinandersetzungen
war das Erbrecht, wo der Gegensatz zwischen den islamischen und den
matrilinearen Erbfolgeregelungen am deutlichsten war, und der weitgehend als pars
pro toto firr die Beziehungen zwischen den Systemen behandelt wurde (Prins 1954).
In diesem Bereich kam der politische Kompromiss im ,,minangkabauschen Erb-
rechtskonsens” zum Ausdruck, der schon in den 1930er Jahren formuliert und in
Minangkabau-weiten Konferenzen in den 1950er und 60er Jahren bekréftigt wurde.
Danach sollten das Vermdgen der Abstammungsgruppen nach adat matrilinear und
durch eigene Arbeit erworbene Guter nach islamischem Erbrecht vererbt werden.
Die Gegensatzlichkeiten wurden in einem routinisierten Spannungsverhéltnis aufge-
fangen, in dem es — mit wenigen Ausnahmen wie der PRRI-Rebellion in den 1950er
Jahren — immer nur um kleine Verbesserungen der jeweiligen eigenen Position in
der Balance im Verhéltnis adat und Islam, Islam und Staat, adat und Staat ging. Die
Beziehung zwischen adat und Islam, und die Bedeutung von ABS-SBA bzw. ABS-
SBK und das Sich-Absetzen vom Zentralstaat blieben in den 1970er Jahren ein Dau-
erthema auf ideologischer und lokalpolitischer Ebene. Zentralstaatliche
Einmischungen in das politische und normative Gefiige in West-Sumatra wurden
kritisiert und bek&mpft. Einige Reaktionen gegen die zunehmende Uniformisierung
des Rechts durch die Gesetzgebung konnten wir wéhrend unserer Feldforschung
erleben, als 1974 das Ehegesetz verabschiedet wurde, worlber sich Dorfbewohner
und lokale Intellektuelle gleichermallen empdrten.

Seit Ende der 1970er Jahre wurden der Einfluss islamischer politischer Parteien
zuriickgedréngt und alle Amtstrdger dazu gebracht, sich der staatlichen Partei
Golkar des Suharto-Regimes anzuschlieRlen. Gleichzeitig nahm die finanzielle Ab-
héngigkeit von der Zentralregierung zu, als die Dorfentwicklung immer mehr durch
Entwicklungsgelder (uang bangunan desa, bandes) und zentral finanzierte infra-
strukturelle Projekte (instruksi presiden, InPres) getragen wurde und die Verwaltung
strukturell unterfinanziert blieb. In derselben Zeit wurden immer gréRere Gebiete
innerhalb West-Sumatras erschlossen, vor allem die Kustenebene von Pasaman und
durch den Bau des Sumatra-Highways auch Teile des Urwalds. Die in diesen Ge-
bieten entstandenen Plantagen (vor allem die Palmdlplantagen) gelangten meist in
die Hande von regime- und militdrnahen privaten oder halbstaatlichen Unternehmen.
Hierzu wurden diese Gebiete der adat-rechtlichen Kontrolle der nagari entzogen,



18 Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann

die sie jedoch in der Praxis dort behielten, wo sich landwirtschaftliche Unternehmen
nicht breitgemacht hatten. Proteste gegen diese Enteignungen wurden mit Gewalt
unterdriickt.

Zu einem besonders wichtigen Bruch in der lokalpolitischen Verwaltung kam es, als
1983 die neue nationale Gesetzgebung der Dorfverwaltung von 1979 auch in West-
Sumatra umgesetzt wurde. Diese ersetzte die nagari durch nach dem javanischen
Dorfmodell (desa) organisierte Dorfer, reine Verwaltungseinheiten, die in eine
strikte Hierarchie eingebunden waren und deren Verwaltungsstruktur keine adat-
Elemente mehr aufwies. Bei dieser Reform wurden die nagari zerschlagen und auf
bis zu Uber zehn neue desa verteilt. Die 543 nagari in West-Sumatra Minangkabau
wurden so 1.744 desa.’ Alle desa hatten einen Biirgermeister und ein desa-
Parlament. Politisch wurde diese eingreifende Reform durch die staatliche Finanzie-
rungsstruktur erleichtert. Jedes ,,Dorf“ bekam unabhangig vom Bevdlkerungs-
umfang eine einheitliche Finanzierung. Da die minangkabauschen nagari wesentlich
groRer als die Dorfer auf Java oder anderswo in Indonesien waren, war es auch aus
der Sicht der Lokalpolitiker attraktiv, die nagari aufzuteilen, um nicht viel weniger
staatliche Subventionen zu bekommen (siehe auch Galizia 1996; Kato 1989). Das
liberwiegende Motiv dieser Umsetzung der Reform war wirtschaftlicher Natur.
Dadurch, dass nicht die nagari, sondern (meist) nagari-Bezirke (jorong) zu desa
gemacht wurden, konnte man die pro ,Dorf* gezahlten Entwicklungsgelder
vervielfachen.

Der nagari war also abgeschafft, aber wiederum auch nicht ganz. Denn auf Provinz-
ebene sah man ein, dass das durch die desa entstehende adat-Vakuum irgendwie
gefiillt werden mdsste. Eine Provinzverordnung von 1983 konstituierte und regelte
deshalb einen nagari-adat-Rat (Kerapatan Adat Nagari, KAN) und sprach vom
nagari als einer adat-Rechtsgemeinschaft, die durch den KAN vertreten wurde.
Seine Aufgaben waren, die Einheit der nagari-Bevolkerung zu bewahren, die
ideellen und materiellen Werte des nagari zu verwalten, und adat-Streitigkeiten zu
schlichten. Adat-Streitigkeiten waren im wesentlichen bodenrechtliche Fragen, Ver-
erbungsstreitigkeiten und Konflikte iber adat-Amter und panghulu-Titel. Ein Rund-
brief des west-sumatranischen Berufungsgerichts ordnete an, dass derartige
Streitigkeiten von den Gerichten nicht akzeptiert werden sollten, wenn nicht zuvor
der adat-Rat eine Entscheidung getroffen hatte. Auch fur die dorfliche Entwick-
lungspolitik wurde, 1990 in einem ausfuihrlichen Beschluss des Gouverneurs, auf die
nagari als die relevanten Einheiten zuriickgegriffen. Schlie3lich wurden diesem Rat
auch weitreichende Befugnisse (iber die nagari-Ressourcen zugestanden. So hatte
man eine interessante und beinahe paradoxe Situation. Der nagari als offizielle

Zundchst waren es 3.516 desa. Es zeigte sich bald, dass diese Aufteilung gar nicht funktionierte und
zu allzu Kleinen Einheiten flhrte. 1988/89 reduzierte man deshalb die Anzahl der desa. Meist wurden
zwei desa wieder zu einer zusammengeftigt. Der nagari, in dem wir 1974-75 geforscht hatten, wurde
erst in 13, dann in 6 desa aufgeteilt.



Kulturkampf in Minangkabau 19

Verwaltungseinheit war abgeschafft, als ,,informelle* soziale Einheit jedoch aner-
kannt und sehr detailliert durch den Staat geregelt. Was als nagari-adat-Rat aner-
kannt und konstituiert wurde, war jedoch wiederum ein ganz anderes Gebilde als der
seit langem nicht mehr anerkannte ,reine* adat-Dorfrat, so wie wir ihn in den
1970er Jahren erlebt hatten. Vorsitzende des neuen Rates wurden meist politisch
geféllige und der Staatspartei Golkar ergebene adat-Fuhrer, oft Beamte, Lehrer etc.
Damit wurde die Macht der adat-Altesten geschwiécht. Als Folge des immer Uber-
méchtiger werdenden staatlichen Verwaltungsapparats, des Militdrs und der Golkar
Partei traten auch in West-Sumatra die Diskussionen (ber adat und Islam immer
mehr in den Hintergrund.

Zuriick zum nagari und zu adat

In den spaten 1990er Jahren wurden das problematische Verhéltnis zwischen desa
und nagari, die Rolle von adat und die schwache Position der Minangkabau inner-
halb Indonesiens immer mehr zu Themen, welche die politische Diskussion in West-
Sumatra beherrschten. Vor- und Nachteile der jeweiligen Dorfverwaltung wurden
heftig diskutiert, und eine Riickkehr zum nagari schien vielen denkbar. Nach einer
Pause in den 1980er und friihen 1990er Jahren wurden in den 1990er Jahren mehrere
Biicher Uber adat publiziert, éltere adat-Klassiker neu aufgelegt und Schulbiicher fur
den adat-Unterricht in Volks- und Mittelschulen (Azrial 1994) entwickelt. Auch
unter den minangkabauschen Emigranten in den Grofstadten Indonesiens wurde
dariiber gesprochen. Letztere sind gut in Vereinigungen organisiert, teils auf der
Basis des gemeinsamen nagari oder Distrikts, teils auf gesamt-minangkabauscher
Ebene, wie die grole Gebu Minang Organisation. Da ein Minangkabau sich mit
seinem nagari, nicht jedoch mit einer desa identifiziert, hatte auch das Interesse der
Emigranten an der Dorfentwicklung in West-Sumatra abgenommen. Die erneute
Hinwendung und mdgliche Rickkehr zum nagari befligelte das Interesse der
Emigranten.

Diese Entwicklungen liefen Hand in Hand mit den erneuten Bemiihungen, tber die
Stéarkung der minangkabauschen Kultur auch die verlorengegangene fiihrende intel-
lektuelle Position innerhalb Indonesiens wieder zu erlangen. Bis in die 1950er Jahre
hatten minangkabausche Politiker eine fihrende Rolle in Indonesien gespielt. Nach
der erfolglosen PRRI-Rebellion Ende der 1950er Jahre nahm der minangkabausche
Einfluss ab. Die groRe durch Minangkabau dominierte Provinz Mittelsumatra wurde
aufgeteilt, und West-Sumatra war nur noch eine von sechs Provinzen in Sumatra.
Der Vorsprung im Bildungswesen schwand; minangkabausche Intellektuelle passten
sich weitgehend dem politischen und ideologischen Druck des immer autoritérer
werdenden Suharto-Regimes an. In dieser neuen Zeit war Minangkabau ,,nur eine
von vielen Regionen und nicht langer ein ,,mdgliches alternatives Zentrum mit der
Berufung, die Inseln auferhalb Javas oder die Krafte des Islam zu fiihren“ (Kahin
1999, S. 251). Dieser Bedeutungsverlust hatte zu einem weit verbreiteten Gefuhl der



20 Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann

Erniedrigung und dem Verlust der Selbstachtung gefiihrt. Navis (1995, S. 19) sprach
von einem ,jintellektuellen Desaster*; Bahar und Tajoeddin (2004, S. 91) frei nach
Geertz (1963) von einer ,,intellectual involution“. In den 1990er Jahren unternahmen
fuhrende minangkabausche Burokraten den Versuch, die minangkabausche
Selbstachtung (harga diri) wiederzubeleben. Im Oktober 2000 fand dann auch eine
Tagung mit dem Motto ,,Die Wiedererlangung der fihrenden Position im Bildungs-
wesen beruhend auf der minangkabauschen Kultur statt (Taib und Yusra 2001).
Viele verbanden die Riickkehr zum nagari und zu adat-Werten im Rahmen von
verstarktem ABS-SBK als eine Mdglichkeit, die Minangkabau wieder an die Spitze
der indonesischen Ethnien zu fuhren. Fir andere, wie Mochtar Naim (2004), war es
eher das religitse Element in der ABS-SBK Gleichung, das zuriick zur Selbstachtung
fuhrte. So kam es, dass, als sich 1998 das Ende des Suharto-Regimes abzeichnete,
minangkabausche Politiker, viele Intellektuelle und traditionelle adat-Alteste in den
Startléchern kauerten, um die entstehenden politischen Freirdume und die diskutierte
und geplante Dezentralisierung auch dazu zu nutzen, um die desa-Dorfstruktur ab-
zuschaffen und zum nagari zuriickzukehren.'® Nach 2000 wurde dies in die Praxis
umgesetzt, die desa zu ihren urspriinglichen nagari wiedervereinigt und adat-
Elemente wiederum in die offizielle Dorfverwaltungsstruktur aufgenommen.*

Dieses ,,zurlick zum nagari“ und seinen adat-Werten bedeutete eine neue Starkung
von adat. Diese fuhrte auch dazu, dass, wie auch in anderen Regionen Indonesiens,
lang unterdriickte Forderungen erhoben wurden, adat-Dorfland (ulayat nagari)
wieder unter adat-Kontrolle zu bekommen, auch wenn es in der Vergangenheit
durch staatliche Instanzen zu Staatsland erklart und durch staatliche oder private
Unternehmen bewirtschaftet worden war. Gleichzeitig entstand, zu Beginn sicher
auch als Reaktion auf die Wiederbelebung des adat, eine neue Welle der Islamic
correctness, die in einem neuen politischen Diskurs als ,,Zurtick zur Surau“
(Ménner- und Gebetshaus) zusammengefasst wurde (Pemda SumBar dan ICMI
2001). Sie fand ihren Niederschlag in einer Reihe von Provinz-, Distrikts- und Dorf-
verordnungen gegen ,gesellschaftliche Krankheiten“ — unziichtige Kleidung,
Pornographie, Gliicksspiel, Drogengebrauch — mit einem stark religiésen Unterton,
bekannt geworden als shari’a-Verordnungen.*?

Seitdem hat eine explosionsartige Diskussionswelle (iber die minangkabausche
Identitat, die ,richtige“ Gewichtung von adat und Islam und die Rolle von
Minangkabau im Einheitsstaat die Provinz erfasst. Seit 2000 jagen sich
Minangkabau-weite Konferenzen, die sich mit der richtigen oder besten Sinngebung
des Verhdltnisses zwischen adat, Islam und Staat befassen, wobei eine Tagung und

0 Wie auch in frilheren Zeiten werden diese Verhandlungen durch translokale Akteure und Ideen

beeinflusst. Sie sind eng mit den politischen, ideologischen und religiésen Diskursen auf nationaler
und internationaler Ebene verbunden, siehe F. und K. von Benda-Beckmann 2005.

Uber die Dezentralisierung und die Riickkehr zum nagari in West-Sumatra siehe F. und K. von
Benda-Beckmann 2007, 2009 a, b.

Die sogenannten shari’a bylaws, sieche Hooker 2008; Parsons und Mietzner 2009; Bush 2010.

11

12



Kulturkampf in Minangkabau 21

die daraus resultierende Publikation zur ndchsten flihrt. Neben Tagungen und Verof-
fentlichungen in Zeitungen und Biichern werden diese Diskussionen zunehmend auf
Internetwebsites ausgetragen. Das betrifft die ,korrekte” Interpretation der die
minangkabauschen Identitdt ausmachenden Beziehungen. Diese wird in drei
Dimensionen ausgehandelt. Die erste ist die Balance zwischen der durch matrili-
neare Strukturen und Institutionen geprégten Beziehung adat, Islam und Staat. Die
zweite ist das Mal} an Modernitat bzw. Konservatismus. Die dritte ist das Verhaltnis
zwischen Region und Zentrum, oder von ethnischer Besonderheit und nationalem
Staatsblrgertum. Dabei tbertont die erste, oft verkiirzt auf das Verhaltnis zwischen
adat und Islam, die anderen Aspekte. Wir nennen hier nur kurz die wichtigsten Titel,
um einen Eindruck der Themen und der Dynamik der Diskussionen zu vermitteln.

Im Januar 2000 fand ein Seminar mit dem Titel ,,Reaktualisasi adat basandi syarak
di Minangkabau“ (Reaktualisierung von ABS-SBK, verdffentlicht als PPIM 2003)
statt. Die ersten Reaktionen 2001 hierauf waren das Buch ,Tantangan Sumatera
Barat: Mengembalikan keunggulan pendidikan berbasiskan budaya Minangkabau*
(Herausforderung von West-Sumatra: Wiedergewinnung der Uberlegenheit im Bil-
dungswesen auf der Basis der minangkabauschen Kultur, Taib und Yusra 2001).
2002 folgte ,,Etnis dan Adat Minangkabau: Permasalahan dan Masa Depannya“
(Ethnizitat und adat Minangkabau: Probleme und die Zukunft, Latief 2002); ,,Adat
basandi syarak, syarak basandi kitabullah. Pedoman hidup banagari“ (ABS-SBK:
Orientierung flr das Leben als nagari, LKAAM 2002) und ein Seminar mit dem
Titel ,,Minangkabau di tepi jurang“ (Minangkabau am Rand der Gosse). Reaktionen
hierauf waren 2003 ,Utopia Nagari Minangkabau“ (Die Utopie des
minangkabauschen nagari, Hasrifendi und Karsyah 2003) und ,Adat basandi
syarak: Nilai dan aplikasinya menuju kembali ke nagari dan surau“ (Adat beruht
auf der shari’a: Die policy und Implementierung von ,zuriick zum nagari und zur
surau’, Salmadanis und Duski Samad 2003) und 2004 ,,Minangkabau Yang Gelisah:
Mencari Strategi Sosialisasi Pewarisan Adat dan Budaya Minangkabau Untuk
Generasi Muda“ (Das unruhige Minangkabau: Auf der Suche nach einer Strategie,
um die Jugend mit dem Erbe des minangkabauschen Adat und der Kultur vertraut zu
machen, Latief Dt. Bandaro u.a. 2004). Im Laufe der Zeit verlagerte sich die Initia-
tive zu diesen Diskussionen immer mehr auf einige einflussreiche Minangkabau in
Jakarta. Bahar und Tadjoeddin (2004) verdffentlichten das provozierende ,,Masih
Ada Harapan: Posisi Sebuah Etnik Minoritas Dalam Hidup Berbangsa dan
Bernegara“ (Es gibt noch Hoffnung: Die Position als ethnische Minderheit im Zu-
sammenleben mit Volk und Staat). Dieses Buch hinterfragte die Vereinbarkeit des
matrilinearen Systems mit den Menschenrechten und Prinzipien des islamischen
Rechts und argumentierte, dass das matrilineare minangkabausche System die Prin-
zipien der gender-Gleichheit verletze und in wichtigen Bereichen auch gegen



22 Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann

islamisches Recht verstoBe.”* Dieses Buch léste heftige Reaktionen aus. 2005
erschien ,,Duabelas jurus pertahanan menolak serangan; Tanggapan terhadap buku
Dr. Saafroedin Bahar”“ (12 Verteidigungsschldge gegentber dem Angriff von
Saafroedin Bahars Buchs, Asral Dt. Putih 2005). 2007 organisierte die provinziale
Human Rights Commission eine Tagung, deren Beitrdge unter dem Titel
»Membangun masa depan Minangkabau dari perspektif hak azas manusia“ (Die
Zukunft Minangkabaus aus der Perspektive der Menschenrechte gestalten, Nanang
Subekti u.a. 2007) verdffentlicht wurden, und eine Tagung tber die Frage ,,Masih
relevankah adat Minangkanau untuk masa mendatang?“ (Ist minangkabausches
adat noch relevant fir die Zukunft?). Vor allem iber Bahars Auffassungen kam es
zu einem intensiven Gedankenaustausch und heilRen Diskussionen auf mehreren
Internetwebsites. Die wichtigsten Reaktionen wurden 2008 unter dem Titel
»Polemik Adat Minangkabau di Internet” (Polemik tiber minangkabausches adat im
Internet, Azmi Dt. Bagindo 2008) verdffentlicht.

Neben dieser Begeisterung fur adat und Islam und der Suche nach der ,,Wahrheit*
der ABS-SBK Formel meldeten sich jedoch auch selbstkritische, spéttische und sar-
kastische Stimmen. So wurden Zurlick-zum-nagari und adat-Hype als Bonsai-
Prozesse charakterisiert, als gepflegt und verwdhnt, aber sorgfaltig klein gehalten.14
Der vielleicht prominenteste minangkabausche Intellektuelle Taufik Abdullah kriti-
sierte diese hoffnungsschwangeren Beschworungen des adat und ABS-SBK - die
»heiligen Worte* (Abdullah 2003, S. 1) — in drastischen Worten als narzisstisch und
erklarte das Wunschdenken zu einer ,,Abwaértsspriale der Verblddung* (1995, 2001).

Der Streit um den minangkabauschen Kulturkongress

In den letzten Jahren haben diese Diskussionen weiter an Schérfe gewonnen. Der
vorlaufige Hohepunkt war der Streit um den minangkabauschen Kulturkongress
(Kongres Kebudayaan Minangkabau, KKM), der im Oktober 2010 in West-Sumatra
hatte stattfinden sollen. Einige einflussreiche Personen in der minangkabauschen
Emigrantenorganisation Gebu Minang hatten hierfur eine umfangreiche, 70 Seiten
umfassende Konzept-Resolution entworfen, die auf dem Kongress angenommen
werden sollte. Mit der Resolution wére die ,,richtige” Interpretation des Verhaltnis-
ses adat, Islam und Staat mehr oder weniger juridifiziert; ihrer Struktur und
Wortwahl nach war sie Gesetzestexten sehr dhnlich. Im Vergleich zu friiher bein-
haltete sie eine deutliche Verschiebung zugunsten des Islam. Nach einer historischen

¥ Saafrudin Bahar (*1937) wurde als junger Offizier 1966 zum Sekretar des LKAAM ernannt, einer von

der neuen Suharto-Regierung eingesetzten Organisation, einer Expertenkommission fur
minangkabausches adat auf Provinzebene, die er bis 1972 leitete. Von 1989 bis 2000 war er auch der
erste  Sekretdr der Emigrantenorganisation Gebu Minang. 1996 promovierte er in den
Sozialwissenschaften. 1997 wurde er zum Brigadegeneral ehrenhalber ernannt. Er wirkte in mehreren
hohen Beamtenfunktionen, zuletzt als Commissioner der staatlichen Menschenrechtsorganisation
(KomNasHam) fiir den Bereich ,,Schutz einheimischer adat-Rechtsgemeinschaften®.

¥ Gesprach mit minangkabauschen Emigranten in Jakarta, 10.09.2003.



Kulturkampf in Minangkabau 23

Einflhrung, in der der Verlust der prominenten Position Minangkabaus innerhalb
Indonesien beklagt wurde, forderte sie die Revitalisierung moralischer und ethischer
Normen und der Selbstachtung. Der Entwurf listete die Kernelemente der
minangkabauschen Kultur auf. Er zitierte eine Reihe von Koransuren; danach folgte
eine Reihe von 50 bekannten adat-Sprichwortern und die Bekraftigung der ABS-
SBK Formel. Nach diesen Préliminarien regelte das Dokument die minangkabausche
Kultur, beginnend mit dem Mantra ABS-SBK, die Religionszugehdérigkeit, die Rolle
der Eltern, Kinder, des Mutterbruders und Linien-Oberhaupts, der religiésen Fihrer
und der adat-Dorfpolizei, sowie die Namen und adat-Titel von Ménnern. Alles wird
in den Kontext von Philosophie, lIdeologie und staatlichem Recht sowie der Men-
schenrechte positioniert. Weiter wird die Errichtung eines neuen Gremiums
vorgeschlagen, eines adat- und shari’a-Rats, das Uber den bisherigen organisierten
Interessenvertretungen von adat (LKAAM) und Islam (MUI) stehen soll.

Der Plan fiihrte zu Spannungen innerhalb der Emigrantengemeinschaft und zwi-
schen Intellektuellen in West-Sumatra und Jakarta. Es gab heftige Proteste und 6f-
fentlichen Auseinandersetzungen, die vor allem auf mehreren Websites ausgetragen
wurden. Viele minangkabausche Intellektuelle in West-Sumatra &rgerten sich ber
die Bevormundung durch die Grof3stadt-Minangkabau und die Unterminierung des
ABS-SBK-Konsenses durch eine zu groBe Gewichtung des Islam. Eine ,,Facebook-
Seite” mit dem Slogan ,,10 Millionen Minangkabau weisen den Kongress zurtick*
wurde eréffnet. Der Widerstand wurde so heftig, dass der Gouverneur den politisch
zu heill gewordenen Kongress absagte. Die Emigrantenorganisation lieR sich davon
allerdings nicht abschrecken und veranstaltete noch im Dezember 2010 in Padang,
der Provinzhauptstadt, ein Treffen unter einem anderen Namen, ,,Seminar Uber
minangkabausche Kultur“ (Seminar Kebudayaan Minangkabau), wiederum ange-
trieben durch Saafrudin Bahar und Mochtar Naim."* An dessen Organisation
nahmen allerdings keine Vertreter der lokalen Organisationen teil. Dieses Seminar
flhrte zu einem elektronischen Buch, das im Wesentlichen eine ausgearbeitete
Fassung der firr den Kulturkongress entworfenen Resolutionen enthalt.’® Die ersten

Reaktionen in West-Sumatra waren allerdings abweisend, ,,noch kalt“.!’

Die vielschichtigen Aspekte des Kulturkampfes

Bei diesen Auseinandersetzungen ging es prima facie um die Feststellung der
minangkabauschen Kultur und ethnischen Identitat. Dabei geht es nicht so sehr um
eine Abgrenzung von anderen ethnischen oder religiésen Gruppen, sondern vor
allem um eine nach innen gerichtete Diskussion uber das ,wahre Wesen“ des

% Dr. Mochtar Naim, promovierter Soziologe, ist einer der bekanntesten minangkabauschen

Sozialwissenschaftler. In der Periode 1999-2004 war er fir die Regionalvertretung West-Sumatras
Senator in der Zweiten Kammer.

http://groups.yahoo.com/group/pakguruonline/message/11240 (Aufruf: 29.03.2012).

7 Saafrudin Bahar, Email 22.09.2011.

16



24 Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann

Minangkabau-Seins, in der Hoffnung, durch die Wiedergewinnung desselben auch
die ehemals so prominente Stellung innerhalb Indonesiens wieder zu erlangen. Doch
geht es um weit mehr als um die Festlegung der ,,wahren* Kultur. Es geht auch um
die jeweiligen Geltungsanspriiche von islamischem, adat- und staatlichem Recht,
und seit neuestem (was die Sozialorganisation betrifft) auch der Menschenrechte.
Kultur wird hier weitgehend gleichbedeutend mit der ,,richtigen* Konstellation des
in Minangkabau herrschenden Rechtspluralismus. Wer die Deutungshoheit tiber die
richtige Interpretation von ABS-SBK und TTS hat, legt hiermit zugleich die weitere
weltanschauliche und rechtliche Entwicklung fest. Die Aushandlungen betreffen
auch die Vertretung teils institutionalisierter, teils individueller Interessen wie die
des Rates islamischer Geistlicher (MUI), des provinzialen adat-Rates (LKAAM) und
der neu in die Diskussionen eingreifenden islamisch oder verfassungsrechtlich
orientierten NGOs innerhalb der Provinz. Und sie beinhalten auch eine Positions-
bestimmung zwischen west-sumatranischen und den in den Grof3stadten Indonesiens
lebenden Minangkabau.

Damit ist die ,,wahre* Kultur zur politischen Ware geworden. Die Anerkennung der
jeweiligen kulturellen Expertise verspricht nicht nur eine hohe Reputation als Ex-
perte, tokoh, sondern bedeutete auch, dass man als Consultant in die zahlreichen, die
Dezentralisierung und Reorganisation der Dorfverwaltung begleitenden Treffen und
Forschungen eingebunden wurde bzw. als Organisation durch die Provinzregierung
subventioniert wurde. Auseinandersetzungen und Rivalitaten werden &ffentlich in
den lokalen Zeitungen ausgetragen.'® Immer mehr Akteure sind in diese Prozesse
eingebunden. Friiher gab es nur wenig allerseits anerkannte adat-Experten, wie in
den 1970er Jahren Rasjid Manggis Dt. Rajo Panghulu und Idrus Hakimy Dt. Rajo
Panghulu, den LKAAM und ein paar Professoren fiir adat-Recht an der Universitat
von Padang; daneben einen kleinen Kreis von Wissenschaftlern wie Taufik
Abdullah, Mochtar Naim, Imran Manan, Amelioes Sa’danoer und Aziz Saleh, die
im Ausland studiert hatten und sich in ihren Forschungen selbst mit der Rolle von
adat und adat-Fihrern auseinandergesetzt hatten. Die heutige Landschaft ist mit
immer mehr NOGs, Universitdten und Forschungsinstituten viel komplexer
geworden. Fast alle Tagungen, Publikationen, Beratungs- und Forschungsauftrage
werden durch staatliche Instanzen (liberwiegend die Provinzregierung) finanziert,
die so einerseits ihre Bereitschaft zum freundschaftlichen Dialog zum Ausdruck
bringt, anderseits gleichzeitig auch auf der Hohe der Entwicklungen bleibt und
mdgliche unerwiinschte Entwicklungen friihzeitig bremsen kann. Neben staatlicher
Unterstlitzung geht es um Zugang zu Mitteln fur Forschung und Consultancies im
Auftrag auslandischer oder internationaler Organisationen. Diese waren vor allem in

S0 beklagt der LKAAM, dass der Gouverneur und das Provinzparlament das PPIM, eine relativ neue

Organisation mit Neigung zu mehr Islam, mit so vielen Mitteln (1 Billion Rupiah) unterstitzte, nicht
aber das LKAAM oder die MUI. Der Gouverneur antwortete, dass die Provinz alle Veranstaltungen
und Veroffentlichungen des LKAAM immer unterstiitzt habe (Semangat Demokrasi 20.-22.03. und
23.-26.03.2002).



Kulturkampf in Minangkabau 25

der Anfangsphase der Dezentralisierung in West-Sumatra aktiv, sponserten
Workshops und Seminare und vergaben Forschungsauftrage. Expertise und Wissen
sind daher durchaus wichtiges wirtschaftliches Kapital.

Mit all ihren Akzentverschiebungen bleiben diese Auseinandersetzungen wichtige
Beschworungen des minangkabauschen Konsens, der unverbriichlichen Dreieinheit
von adat, Islam und Staat, der sicher dazu beigetragen hat, dass sich West-Sumatra
gegeniuber den Anfechtungen eines radikalen Islams reichlich immun gezeigt hat.
Auf die Ausgestaltung der Beziehungen zwischen adat, Islam und Staat in der
Rechtsprechung durch Dorfinstanzen und staatliche Gerichte und im tagtaglichen
Umgang mit Eigentum und Vererbung haben die Auseinandersetzungen innerhalb
der minangkabauschen Elite jedoch bislang nur wenig Einfluss gehabt.

Literatur

Abdullah, Taufik (1966): ,,Adat and Islam: An Examination of Conflict in Minangkabau®, in: Indonesia,
2

Abdullah, Taufik (1995): ,,Bukan ‘Mambangkik Batang Tarandam’*, in: Genta Budaya, 1, S. 3-10

Abdullah, Taufik (2001): ,Pandangan/pikiran“, in: Taib, H. Gusnawirta und Yusra, Abrar (Hg.):
Tantangan Sumatera Barat, Jakarta: Citra Pendidikan, S. 81-89

Abdullah, Taufik (2003): ,.Sebuah ‘Diktum Keramat’ Dalam Sekarah Intellektual Minangkabau®, in:
PPIM (Hg.): Reaktualisasi Adat Basandi Syarak di Minangkabau, Padang: Pusat Pengkajian Islam
dan Minangkabau (PPIM) Sumatera Barat, S. 1-15

Asral Dt. Putih (2005): Duabelas jurus pertahanan menolak serangan. Tanggapan terhadap buku Dr.
Saafroedin Bahar, Jakarta: LPPM Tan Malaka

Azmi Dt. Bagindo (2008): Polemik Adat Minangkabau di Internet, Jakarta: Yayasan Citra Pendidikan
Indonesia dan Lembaga adat Kebudayaan Minangkabau (LAKM)

Azrial, Yulfian (1994): Budaya Alam Minangkabau. Kurikulum Muatan Lokal Sumatera Barat 1994
Untuk Sekolah Dasar Untuk Kelas 3, 4, 5, 6, Padang: Angkasa Raya

Bahar, S. und Tadjoeddin, Mohammed Z. (2004): Masih Ada Harapan: Posisis Sebuah Etnik Minoritas
Dalam Hidup Berbangsa dan Bernegara, Jakarta: Yayasan Sepuluh Agustus

Benda-Beckmann, Franz von (1979): Property in Social Continuity: Continuity and Change in the Main-
tenance of Property Relationships Through Time in Minangkabau, West Sumatra, The Hague:
Martinus Nijhoff

Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann, Keebet von (2005) ,,Democracy in Flux: Time,
Mobility and Sedentarisation of Law in Minangkabau, Indonesia“, in: Franz und Keebet von Benda-
Beckmann und Anne Griffiths (Hgg.): Mobile People, Mobile Law. Expanding Legal Relations in a
Contracting World, Aldershot: Ashgate. S. 111-130

Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann; Keebet von (2007): ,,Ambivalent Identities. Decen-
tralization and Minangkabau Political Communities*, in: Van Klinken, Gerry und Schulte Nordholt,
Henk (Hgg.): Renegotiating Boundaries. Local Politics in Post-Suharto Indonesia, Verhandlingen
van het KITLV 238, Leiden: KITLV Press, S. 417-442

Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann, Keebet von (2009a): ,,Recentralization and Decen-
tralization in West Sumatra“, in: Holtzappel, Coen J. G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralisa-
tion and Regional Autonomy in Indonesia: Implementation and Challenge, Singapore and Leiden:
Institute of Southeast Asian Studies and International Institute for Asian Studies, S. 293-328

Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann, Keebet von (2009b): ,,Beyond the Law-Religion
Divide. Law and Religion in West Sumatra“, in: Kirsch, Thomas G. und Turner, Bertram (Hgg.):
Permutations of Order: Religion and Law as Contested Sovereignties, Farnham and Burlington:
Ashgate, S. 227-246

Benda-Beckmann, Keebet von (1984): The Broken Stairways to Consensus. Village Justice and State
Courts in Minangkabau, Dordrecht, Leiden, Cinnaminson: Foris Publications, KITLV Press

Blackwood, Evelyn (2000): Webs of Power. Women, Kin and Community in a Sumatran Village,
Lanham, Boulder, New York, London: Rowman & Littlefield



26 Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann

Bourdieu, Pierre (2010): ,Okonomisches Kapital — Kulturelles Kapital — Soziales Kapital®, in:
Kulturtheorie, S. 271-287

Bousquet, G. H. (1938): ,,Introduction a I’Etude de I’Islam Indonésien”, in: Revue des Etudes Islamiques,
1-111, S. 135-259

Bowen, John R. (2003): Islam, Law and Equality in Indonesia: An Anthropology of Public Reasoning,
Cambridge: Cambridge University Press

Bush, Robin (2010): ,,Regional Sharia Regulations in Indonesia: Anomaly or Symptom?“, in: Aspinall,
Edward und Mietzner, Marcus (Hg.): Problems of Democratization in Indonesia, Singapore: ISEAS,
S.174-191

Chapman Catt, Carrie (1914): ,,A Survival of Matriarchy*, in: Harper’s Magazine, CXXVIII, S. 738-748

Davidson, Jamie S. und Henley, David (Hgg.) (2007): The Revival of Tradition in Indonesian Politics:
The Deployment of Adat from Colonialism to Indigenism, London, New York: RoutledgeCurzon

De Josselin de Jong, Patrick E. (1951): Minangkabau and Negri Sembilan. Socio-political Structure in
Indonesia, Leiden, ’s Gravenhage: 1Jdo, Martinus Nijhoff

Dobbin, Christine (1983): Islamic Revivalism in a Changing Peasant Economy: Central Sumatra, 1784-
1847, London: Curzon Press

Drakard, Jane (1993): A Kingdom of Words: Minangkabau Sovereignty in Sumatran History, PhD Thesis,
Australian National University

Galizia, Michaele (1996): ,,Village Institutions after the Law No. 5/1979“, in: Archipel, 51, S. 135-160

Geertz, Clifford (1963): Agricultural Involution, Berkeley: University of California Press

Hadler, Jeffrey (2008): Muslims and Matriarchs: Cultural Resilience in Indonesia through Jihad and
Colonialism, Ithaca, NY: Cornell University Press

Hamka (Haji Abdul Malik Karim Amrullah) (1968): ,,Adat Minangkabau dan Harta Pusakanya®, in:
Naim, Mochtar (Hg.): Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Pandang: Center for
Minangkabau Studies, S. 19-48

Hasrifendi und Karsyah, Lindo (2003): Utopia Nagari Minangkabau, Padang: IAIN-IB Press

Hefner, Robert W. (2000): Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton Studies in
Muslim Politics, Princeton, NJ and Oxford: Princeton University Press

Hobart, Mark (2000): After Culture. Anthropology as Radical Metaphysical Critique, Yogyakarta: Duta
Wacana University Press

Hooker, M. Barry (2008): Indonesian Syariah. Defining a National School of Islamic Law, Singapore:
ISEAS Publishing

Kahin, Audrey (1999): Rebellion to Integration. West Sumatra and the Indonesian Polity 1926-1998,
Amsterdam: Amsterdam University Press

Kahn, Joel S. (1980): Minangkabau Social Formations. Indonesian Peasants and the World-Economy,
Cambridge, London, New York, New Rochelle, Melbourne, Sydney: Cambridge University Press

Kahn, Joel S. (1993): Constituting the Minangkabau. Peasants, Culture, and Modernity in Colonial
Indonesia, Providence, Oxford: Berg

Kato, Tsuyoshi (1982): Matriliny and Migration. Evolving Minangkabau Traditions in Indonesia, Ithaca,
London: Cornell University Press

Kato, Tsuyoshi (1989): ,,Different Fields, Similar Locusts. Adat Communities and the Village Law of
1979 in Indonesia®, in: Indonesia, 47, S. 89-114

Kroesen, T. A. L. (1873): ,,Het inlandsch bestuur ter Sumatra’s Westkust“, in: Tijdschrift Nederlandsch
Indig, 4, S. 81-109, 208-230

Latief, H. Chaidir N. (2002): Etnis dan Adat Minangkabau. Permasalahan dan Masa Depannya,
Bandung: Angkasa

Latief, H. Chaidir N. Dt. Bandaro, Buchari Alma Dt., Rajo Lelo, Fasli Jalal, Azmi und Irwandi (Hgg.)
(2004): Minangkabau Yang Geslisah: Mencari Strategi Sosialisasi Pewarisan Adat dan Budaya
Minangkabau Untuk Generasi Muda, Bandung: CV Lubuk

Leyds, Willem J. (1926): ,,Larassen in Minangkabau®, in: Koloniale Studién, 10, S. 387-416

LKAAM (2002): Adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah. Pedoman hidup banagari, Padang:
Sako Batuah

Logemann, J. H. A. und Ter Haar, Barend (1927): ,Het beschikkingsrecht der indonesische
rechtsgemeenschappen®, in: Indisch Tijdschrift voor het Recht, 125, S. 347-464

Lublinsky, lda (1927): ,Minang-Kabau. Ein Beitrag zur Entstehung und Weiterentwicklung des
Matriarchats®, in: Zeitschrift flr Ethnologie, 59, S. 98-110

Naim, Mochtar (2004): ,,.Dengan ABS-SBK kembali ke jati-diri“, in: Latief, H. C. N. D. H., Bandaro,
Buchari Alma Dt, Rajo Lelo und A. Fasli Jalal (Hg.): Minangkabau yang geslisah: Mencari strategi
sosialisasi pewarisan adat dan budaya Minangkabau untuk generasi muda, Bandung: CV Lubuk,
S. 39-61



Kulturkampf in Minangkabau 27

Nanang Subekti, Bisariyadi, Ade Yunadi und Budhi Latif (Hgg.) (2007): Membangun masa depan
Minangkabau dar perspektif hak azas manusia, Jakarta: Sekretariat Jenderal dan Kepaniteraan
Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia, bekerjsama dengan Komisi NASIONAL Hak Asasi
Munaisa, Fakultas Hukum Universitas Andalas Padang, Sekretariat Nasional Masyarakat Hukum
Adat

Navis, A. A. (1995): ,,Discussion Comment”, in: Utama, Edi (Hg.): Intelektual Minangkabau mandek?
Special Issue Jurnal Kebudayaan Genta Budaya, 1, S. 19

Oki, Akira (1977): Social Change in the West Sumatran Village, 1908-1945, PhD Thesis, Australian
National University, Canberra

Parsons, Nicholas und Mietzner, Marcus (2009): ,,Sharia By-laws in Indonesia. A Legal and Political
Analysis*, in: Australian Journal of Asian Law, 11, S. 190-217

Pemda Sumar dan ICMI (Pemerintah Daerah Probinsi dan Ikatan Cendekiawan Muslim Se-Indonesia
Orwil Sumatera Barat) (2001): Pedoman gerakan kembali ke surau di Sumatera Barat. Hasil
Semiloka 27-28 Juni 2001 di Hotel Bumi Minang

PPIM (2003): Reaktualisasi adat basandi syarak di Minangkabau, Padang: Pusat Pengkajian Islam dan
Minangkabau (PPIM) Sumatera Barat

Prins, Jan (1954): Adat en islamietische plichtenleer in Indonesié, ’s Gravenhage, Bandung: N.V.
Uitgeverij W. van Hoeve

Salmadanis, H. und Duski Samad, H. (2003): Adat basandi syarak: Nilai dan aplikasinya menuju kembali
ke nagari dan surau, Jakarta: Kartika Insan Lestari Press

Sanday, Peggy (2002): Women at the Center: Life in a Modern Matriarchy, Ithaca, N.Y.: Cornell
University Press

Taib, H. Gusnawirta und Yusra, Abrar (Hgg.) (2001): Tantangan Sumatera Barat: Mengembalikan
keunggulan pendidikan berbasiskan budaya Minangkabau, Jakarta: Citra Pendidikan

Tanner, Nancy (1969): ,,Disputing and Dispute Settlement in Minangkabau“, in: Indonesia, 8, S. 21-67

Tanner, Nancy (1970): ,,Disputing and the Genesis of Legal Principles: Examples from Minangkabau®,
in: Southwestern Journal of Anthropology, 26, S. 375-401

Thomas, Lynn L. und Benda-Beckmann, Franz von (Hgg.) (1985): Change and Continuity in
Minangkabau: Local, Regional and Historical Perspectives on West Sumatra, Athens: Ohio
University Press

Tyler, E.B. (1981) [1871]: Primitive Culture: Researches into the Development of Mythology,
Philosophy, Religion, Art and Custom, London: John Murray

Van Vollenhoven, Cornelis (1909): Miskenningen van het adatrecht, Leiden: E. J. Brill

Van Vollenhoven, Cornelis (1919): De Indonesiér en zijn Grond, Leiden: E.J. Brill

Westenenk, Louis C. (1918): De Minangkabausche Nagari, Mededeelingen van het Bureau voor de
Betuurszaken der Buitenbezittingen bewerkt door het Encyclopaedisch Bureau, Weltevreden: Visser

Willinck, Gerhardt D. (1909): Het rechtsleven bij de Minangkabausche Maleiérs, Leiden: E. J. Brill



