
ASIEN 123 (April 2012), S. 12-27 

Kulturkampf in Minangkabau: Der neue alte Streit 
um die wahre minangkabausche Identität in der 
Zeit der Reformasi 

Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann 

Summary 
As in other regions in Indonesia the new political freedom and the decentralization 
policy in West Sumatra, the homeland of the Minangkabau, have led to increased 
public reflection on ethnic identity and culture. The discussions are less concerned 
with redefining the boundaries with other ethnic groups, but mainly inward looking, 
searching for the “true” Minangkabau culture. In Minangkabau this primarily means 
finding the “true” or “correct” balance between the three normative and institutional 
orders of matrilineal Minangkabau adat, adherence to Islam, and their membership in 
the Indonesian state. The authority to lay down the “correct” culture and ethnicity, 
however, concerns more than culture. It becomes a political commodity that helps, at 
least at the level of ideological and political discourse, shaping the constellation of 
legal pluralism in West Sumatra. Possessing such “expertise” can also be converted 
in to economic capital as experts become involved as researchers, advisors, and 
consultants in the manifold projects financed by local government and foreign donor 
organisations. 

Keywords: Legal pluralism, identity politics, political commodity, decentralization, 
matriliny, Minangkabau, Indonesia 

Einleitung 
Wie in anderen Regionen Indonesiens haben die neue politische Freiheit und De-
zentralisierungspolitik auch in West-Sumatra, der Heimat der Minangkabau, zu 
einer verstärkten Besinnung auf die eigene ethnische Identität und deren gesell-
schaftliche Bedeutung innerhalb Indonesiens geführt.1 Dabei geht es auch in West-
Sumatra darum, sich im Streben nach größerer politischer und wirtschaftlicher Au-
tonomie deutlich vom politischen Zentrum und dem diesem zugeschriebenen 
„javanischen Charakter“ abzugrenzen und, mit Berufung auf das eigene ethnische 
(adat-)Recht, Dorf-Rechte an natürlichen Ressourcen wieder zu gewinnen. 
Minangkabau ist in mancher Hinsicht ein besonderer Fall innerhalb Indonesiens, da 
die Neubesinnung auf die minangkabausche Identität vor allem zu inner-ethnischen 
Diskussionen über die „richtige“ minangkabausche Kultur geführt hat. Kultur 

                                                 
1  Eine gute Übersicht geben Davidson und Henley (2007). 



Kulturkampf in Minangkabau 13

(kebudayaan) steht hier für ein gesellschaftliches Konstrukt, das alle möglichen 
Werte und Normen, rechtliche und soziale Organisationsmuster und künstlerische 
Artefakte und Ausdrucksformen umfasst.2 Bei diesen Prozessen geht es mehr um die 
„wahre“ Kultur, mit „h“, als um Kultur als Ware, commodity. Aber es geht auch um 
die Definitionsmacht über die wahre Kultur, die damit auch zu einer politischen 
Ware wird, welche wiederum mit wirtschaftlichem Gewinn einhergehen kann. Um 
mit Bourdieu (2010) zu sprechen, die Deutungshoheit über die Kultur verspricht 
politisches und intellektuelles Kapital, das durchaus auch zu wirtschaftlichem Kapi-
tal werden kann. Nach dem Fall des Suharto-Regimes und dem einsetzenden 
Revival von adat, Islam und demokratischem Gedankengut haben die weltanschau-
lichen und politischen Diskussionen eine neue Dynamik entfaltet. In unserem 
Beitrag analysieren wir diese neuen dynamischen Spannungsverhältnisse innerhalb 
der lokalen Elite und zwischen ihr und den einflussreichen Migranten auf Java. Wir 
geben zunächst eine kurze Übersicht über die historische Entwicklung dieser Iden-
tität stiftenden Beziehungen und gehen dann auf ihre neue Dynamik in der Zeit nach 
dem Fall Suhartos, der sogenannten Reformasi, ein.3  

Minangkabau: Historischer Hintergrund  
Die Minangkabau sind die größte matrilineare Ethnie der Welt. Ihr traditionelles 
Recht wird durch matrilineare Strukturen und Institutionen dominiert. Verwandt-
schaftsbeziehungen, Mitgliedschaft in sozialen, wirtschaftlichen und politischen 
Gruppen, politische Autorität und Vermögens- und Erbrecht beruhen überwiegend 
auf dem Prinzip der Abstammung in der mütterlichen Linie. Die wichtigsten und 
weitgehend autonomen politischen Einheiten waren die nagari, oft Dorfrepubliken 
genannt. Die nagari waren die politische Organisationsform, in der sich Abstam-
mungsgruppen von mindestens vier der ursprünglich Minangkabau-weiten 
Matriklans (suku) niedergelassen hatten. Um den Status eines nagari zu erlangen, 
mussten Siedlungen eine Reihe von Bedingungen erfüllen. Das Gebiet musste aus-
reichende Ressourcen haben, Reisfelder und Waldgebiete, einen eigenen Markt, 
einen Versammlungsplatz, ein Rathaus, eine eigene Moschee. Vor allem aber 
musste es durch zumindest vier suku bewohnt werden. Dies sind Abstammungs-
gruppen, deren Kern sich auf wirkliche oder putative gemeinschaftliche 
Abstammung in der weiblichen Linie gründet. Nach nagari-Gründung Zugezogene 
müssen in die lokale Klanstruktur des nagari aufgenommen werden, um eine, wenn 
auch nach adat zweitrangige, Dorfbürgerschaft zu bekommen. Damit haben die 
                                                 
2  Etwa im weiten Sinne der klassischen Formulierung Tylers (1981 [1871]). Hobart nennt dieses 

Verständnis des Kulturbegriffs ‚a shopping list’ (2000, S. 17) oder ein ‚ragbag argument’ (2000, 
S. 18). 

3  Wir haben diese Prozesse seit 1999 systematisch verfolgt durch kürzere Feldaufenthalte (1999-2005 
und 2009). Siehe F. und K. von Benda-Beckmann 2007, 2009a, 2009b. 1974 und 1975 haben wir in 
West-Sumatra eine 16-monatige Feldforschung gemacht (siehe F. von Benda-Beckmann 1979, K. 
von Benda-Beckmann 1984). 



Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann 14

meisten suku eine intern differenzierte Struktur. Die Klans waren weitgehend auto-
nom in ihren internen Angelegenheiten. Angelegenheiten, die das ganz Dorf 
betrafen, unterlagen der Kontrolle des adat-Rats, der sich aus den Oberhäuptern der 
Abstammungsgruppen (panghulu) zusammensetzte. Das konnten zwischen 30 und 
60 panghulu sein.4 Der Dorfrat war das höchste politische, Recht-setzende und 
-sprechende Organ des nagari. Er übte auch die Kontrolle über das nicht permanent 
genutzte Territorium (ulayat) des nagari aus, soweit das nicht unter den Klans 
aufgeteilt war. 
Im 16. Jahrhundert wurden die nagari und ihr Recht zum ersten Mal mit dem Islam 
und seinen patrilinearen und individualistisch gefärbten rechtlichen Modellen für 
politische und soziale Organisation, Geschlechterverhältnisse und Vererbung kon-
frontiert. Die Beziehungen zwischen adat und Islam waren immer problematisch 
und haben eine bis heute sehr wechselhafte Geschichte. Zu Beginn des 19. 
Jahrhunderts kam es zu einem religiösen Bürgerkrieg, dem sogenannten „padri-
Krieg“, zwischen adat-Traditionalisten und wahabitisch orientierten Minangkabau, 
die den „wahren“ Islam und die Geltung der shari’a in West-Sumatra einführen 
wollten. Die Holländer, die bisher nur einen Handelsposten an der Küste hatten, 
griffen in diesen Krieg (1821–1837) ein und verleibten anschließend West-Sumatra 
ihrem Kolonialreich ein. Mit dem Staat kam eine neue Ordnungsmacht, die mit 
neuen politischen und rechtlichen Regeln und Autoritäten adat und Islam überla-
gerte, womit der Rechtspluralismus seine für Indonesien charakteristische Dreiecks-
konstellation von adat, Religion, Staat erhielt. 
Wegen dieser komplexen und gegensätzlichen Verhältnisse zwischen adat, Islam 
und Staat haben die Minangkabau schon früh das Interesse von ausländischen und 
inländischen Beobachtern auf sich gezogen. In der kolonialen Literatur über 
Indonesien nehmen sie einen disproportional großen Raum ein. Das matrilineare 
System mit seiner verhältnismäßig wichtigen Rolle der Frauen faszinierte Feminis-
tinnen.5 Das hohe wirtschaftliche, technologische und Bildungsniveau verwunderte 
frühe evolutionistische Denker genauso wie spätere und marxistische Theoretiker. 
Das Bildungsniveau von Minangkabau war in der kolonialen Periode schneller und 
höher als in den meisten anderen Gebieten Indonesiens gestiegen. Minangkabausche 
Politiker nahmen führende Positionen in allen politischen Parteien ein, von traditio-
nalistischen islamischen Parteien bis zu Sozialisten und Kommunisten (Hadler 
2008). Seit Beginn des 20. Jahrhunderts haben islamische Schulen in West-Sumatra 

                                                 
4  Dabei gab es in Minangkabau zwei unterschiedliche Systeme. In einem, mehr egalitären, bodi 

caniago genannten, hatten all diese panghulu die gleichen Rechte. In dem anderen, koto piliang 
genannten, waren die panghulu von unterschiedlichem Status. Hier wurde die höchste Gewalt durch 
die „Panghulu der 4 Suku“ ausgeübt, die Führer der 4 alten suku oder Klanassoziationen. Unter ihnen 
bildeten dann die anderen Oberhäupter der Klansegmente bzw. Abstammungsgruppen den Dorfrat im 
weiteren Sinne. Für mehr Informationen über die politische Organisation in minangkabauschen 
nagari, siehe Kroesen 1873; Willinck 1909; Westenenk 1918; F. von Benda-Beckmann 1979.  

5  Carrie Chapman Catt (1914) und Ida Lublinski (1927) bis zu Nancy Tanner (1969, 1970); Evelyn 
Blackwood (2000) und Peggy Sanday (2002). 



Kulturkampf in Minangkabau 15

tausende Schüler aus ganz Indonesien angezogen. Viele der islamischen sozialen 
Bewegungen und politischen Parteien haben einen starken Rückhalt in West-
Sumatra. Nach Indonesiens Unabhängigkeit stellten die Minangkabau einen großen 
Teil der Parlamentsabgeordneten und Regierungschefs. Es waren vor allem die 
offenkundigen Gegensätze zwischen adat und Islam und die Widerstandsfähigkeit 
der matrilinearen Strukturen gegenüber islamischen, europäischen und 
modernistischen Einflüssen, die Minangkabau zu einem „Paradox innerhalb der 
islamischen Welt“ (Bousquet 1938) und zu einem Rätsel für die Südostasien-
wissenschaft (Kahn 1993) machten.6 Die Minangkabau selbst waren gleichermaßen 
von sich und ihrem „Matriarchat“ fasziniert und waren stolz darauf, dass und wie sie 
matrilineares adat und Islam vereinigen konnten. Seit Ende des 19. Jahrhunderts 
haben minangkabausche Intellektuelle ausführlich über die Beziehungen zwischen 
den normativen und institutionellen Universa adat, Islam und Staat, zwischen 
Tradition und Moderne, zwischen ethnischer und regionaler Bindung und 
Bekenntnis zum nationalen Staat geschrieben.  

Geschichtlicher Rückblick 
Im Laufe der Geschichte sind die Minangkabau sehr unterschiedlich mit diesen 
Gegensätzen umgegangen. Perioden friedlichen Nebeneinanders und Bekenntnis zur 
Harmonie zwischen den Ordnungen wechselten mit Phasen zunehmender Span-
nungen und Konflikte, in denen die Beziehungen neu verhandelt und manchmal 
verändert wurden.7 Zunächst wurde der Islam nur sehr allmählich als Religion ange-
nommen und überlagerte die bisherigen animistischen und hindu-buddhistischen 
Glaubensvorstellungen. Religiöse Ämter wurden der matrilinearen sozialpolitischen 
Organisation untergeordnet. Chatibs und malins wurden zu Ämtern innerhalb des 
Matriklans, die auch matrilinear vom Onkel auf den Neffen vererbt wurden.  
Nach der Niederschlagung des padri-Krieges und dem Ende des Versuchs der or-
thodoxen islamischen Bewegung, Minangkabau in eine islamische Theokratie 
umzuwandeln, bauten die Holländer ihren Verwaltungsapparat weitgehend auf den 
nagari auf. Seit der Kolonialisierung bildeten diese auch die unterste staatliche 
Verwaltungsebene, auf der traditionelle adat-Führer und die staatlich anerkannte 
oder eingesetzte Dorfverwaltung nebeneinander existierten. Man hielt sich zunächst 
mit Eingriffen in die Dorfstruktur zurück, transformierte jedoch die Dorfregierung, 
denn mit 60 gleichberechtigten panghulu zu unterhandeln, war ihnen zuviel. 
                                                 
6  See De Josselin de Jong 1951; F. von Benda-Beckmann 1979; K. von Benda-Beckmann 1984; Kahn 

1980, 1993; Kato 1982; Thomas und von Benda-Beckmann 1985; Dobbin 1983; Drakard 1993; 
Kahin 1999; Oki 1977; Hadler 2008. 

7  Die Art und Reichweite dieser Gegensätze sind umstritten, sowohl in der Literatur über Indonesien 
wie auch in den Aussagen minangkabauscher Autoren. Manche indonesische Autoren, aber auch 
ausländische Beobachter, haben vor allem den holländischen Autoritäten vorgeworfen, sie 
dramatisierten die Gegensätze zwischen adat und Islam, ja, hätten die scharfe Trennung und den 
Gegensatz zwischen adat und Islam verdinglicht. Siehe Abdullah (1966, S. 23); siehe auch Kato 
1982; Bowen 2003, S. 46; Hefner 2000, S. 33. 



Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann 16

So wurde ein Dorf-panghulu quasi als Bürgermeister eingesetzt. Vereinzelt kam es 
auch zu Veränderungen der territorialen Integrität einiger nagari. Auch wurde 
zwischenzeitlich (von 1874 bis 1914) eine über den nagari stehende Verwaltungs-
ebene geschaffen, die laras, unter der Leitung eines laras-Oberhaupts (Leyds 1926). 
Zur Zeit des cultuurstelsels, des Zwangsanbaus und der Ablieferung von Handels-
gewächsen – in Minangkabau war das Kaffee – wurden eine Reihe von hierfür 
verantwortlichen panghulu (rodi) eingesetzt, die oft nach adat kein Recht auf die 
Position eines panghulu hatten. Auch verboten die Holländer die weitere Aufteilung 
der panghulu-Gruppen, weil sie damit die bei der Gruppenspaltung regelmäßig auf-
tretenden Konflikte unterbinden wollten. Dies half nur sehr bedingt, denn die 
Minangkabau handelten weiterhin nach adat. 1914 bekamen die nagari dann eine 
Gemeinde-Verfassung, die auch einen nagari-Rat installierte, dem allerdings nie alle 
nach adat berechtigten panghulu angehörten. Diese Maßnahmen introduzierten 
jedoch ein Element der Undeutlichkeit, wer nun „wirklich“ welche adat-rechtliche 
Position einnahm. Im Bereich des Boden- und Ressourcenrechts erkannten die 
Holländer zunächst das minangkabausche adat im Rahmen ihres neuen kolonialen 
Rechtssystems weitgehend an. Im Zuge der Agrarreform in den 1870er Jahren 
wurden allerdings alle sogenannten „wüsten Gebiete“ (Holl. woeste gronden; Engl. 
waste lands) zur Staatsdomäne erklärt. Hierunter fielen nach Meinung der meisten 
Kolonialbeamten und -juristen all die Gebiete, auf die es keine dem holländischen 
Eigentumsbegriff mehr oder weniger entsprechenden Rechte gab, insbesondere das 
ulayat-Land, der nicht systematisch und permanent land- oder forstwirtschaftlich 
genutzte Teil des nagari-Territoriums.8 
Die Holländer unterstützten die adat-Struktur bewusst, um damit ein Gegengewicht 
zu dem politisch virulenteren Islam zu haben. Im Verhältnis zwischen adat und 
Islam dominierte in den meisten Perioden der minangkabauschen Geschichte auf 
politischer und ideologischer Ebene der Drang nach Harmonisierung, allerdings 
immer wieder unterbrochen durch mehr orthodoxe islamische Bewegungen, die den 
Lehren der shari’a auch im täglichen Familienleben und in Eigentums- und Verer-
bungsfragen zu Geltung verhelfen wollten. Religiöse Führer betonten die 
Überlegenheit des Islam, der shari’a über adat und unterschieden den „islamischen“ 
(adat Islamiah) vom „heidnischen adat“ (adat jahiliah, siehe Hamka 1968, S. 23). 
Adat-Experten dagegen betonten die Gleichrangigkeit von adat und Islam und die 
Unverletzlichkeit des matrilinearen Systems. Ausgangspunkt war jedoch, dass Islam 
und adat unterschiedliche, aber gleichermaßen unabdingbare Bestandteile der 
minangkabauschen Kultur und Identität seien. Dies wurde gegen Ende des padri-
Krieges, der zur Einverleibung West-Sumatras in den Kolonialstaat führte, als „adat 
beruht auf der shari’a, die shari’a beruht auf adat“ (adat basandi syarak, syarak 

                                                 
8  Hierüber gab es allerdings heftige Diskussionen unter den holländischen Juristen. Vor allem die 

Vertreter der adatrecht-Schule in Leiden setzten sich für die Anerkennung der Nagari Ulayat-Rechte 
ein. Siehe Van Vollenhoven 1919; Logemann und Ter Haar 1927. 



Kulturkampf in Minangkabau 17

basandi adat, abgekürzt ABS-SBA) ausgedrückt; seit den 1970er Jahren meist als 
„adat beruht auf der shari’a, die shari’a auf dem Koran“ (adat basandi syarak, 
syarak basandi kitabullah, abgekürzt ABS-SBK). Diese Verschiebung wurde auf 
ideologischer Ebene als Betonung der wichtigeren Rolle des Islam betrachtet. Das 
andere Mantra ist die Zusammengehörigkeit der drei tragenden Säulen von adat-
Ältesten, religiösen Führern und Intellektuellen, wobei die dritte meist auch auf 
staatliche Strukturen ausgeweitet wird; die „drei miteinander verwobenen Seile“ 
(tali tigo sapilin) oder „die drei verbundenen Herdpfleiler“, (tungku tigo 
sajarangan), beide abgekürzt als TTS. Kernpunkt in diesen Auseinandersetzungen 
war das Erbrecht, wo der Gegensatz zwischen den islamischen und den 
matrilinearen Erbfolgeregelungen am deutlichsten war, und der weitgehend als pars 
pro toto für die Beziehungen zwischen den Systemen behandelt wurde (Prins 1954). 
In diesem Bereich kam der politische Kompromiss im „minangkabauschen Erb-
rechtskonsens“ zum Ausdruck, der schon in den 1930er Jahren formuliert und in 
Minangkabau-weiten Konferenzen in den 1950er und 60er Jahren bekräftigt wurde. 
Danach sollten das Vermögen der Abstammungsgruppen nach adat matrilinear und 
durch eigene Arbeit erworbene Güter nach islamischem Erbrecht vererbt werden. 
Die Gegensätzlichkeiten wurden in einem routinisierten Spannungsverhältnis aufge-
fangen, in dem es – mit wenigen Ausnahmen wie der PRRI-Rebellion in den 1950er 
Jahren – immer nur um kleine Verbesserungen der jeweiligen eigenen Position in 
der Balance im Verhältnis adat und Islam, Islam und Staat, adat und Staat ging. Die 
Beziehung zwischen adat und Islam, und die Bedeutung von ABS-SBA bzw. ABS-
SBK und das Sich-Absetzen vom Zentralstaat blieben in den 1970er Jahren ein Dau-
erthema auf ideologischer und lokalpolitischer Ebene. Zentralstaatliche 
Einmischungen in das politische und normative Gefüge in West-Sumatra wurden 
kritisiert und bekämpft. Einige Reaktionen gegen die zunehmende Uniformisierung 
des Rechts durch die Gesetzgebung konnten wir während unserer Feldforschung 
erleben, als 1974 das Ehegesetz verabschiedet wurde, worüber sich Dorfbewohner 
und lokale Intellektuelle gleichermaßen empörten.  
Seit Ende der 1970er Jahre wurden der Einfluss islamischer politischer Parteien 
zurückgedrängt und alle Amtsträger dazu gebracht, sich der staatlichen Partei 
Golkar des Suharto-Regimes anzuschließen. Gleichzeitig nahm die finanzielle Ab-
hängigkeit von der Zentralregierung zu, als die Dorfentwicklung immer mehr durch 
Entwicklungsgelder (uang bangunan desa, bandes) und zentral finanzierte infra-
strukturelle Projekte (instruksi presiden, InPres) getragen wurde und die Verwaltung 
strukturell unterfinanziert blieb. In derselben Zeit wurden immer größere Gebiete 
innerhalb West-Sumatras erschlossen, vor allem die Küstenebene von Pasaman und 
durch den Bau des Sumatra-Highways auch Teile des Urwalds. Die in diesen Ge-
bieten entstandenen Plantagen (vor allem die Palmölplantagen) gelangten meist in 
die Hände von regime- und militärnahen privaten oder halbstaatlichen Unternehmen. 
Hierzu wurden diese Gebiete der adat-rechtlichen Kontrolle der nagari entzogen, 
 



Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann 18

die sie jedoch in der Praxis dort behielten, wo sich landwirtschaftliche Unternehmen 
nicht breitgemacht hatten. Proteste gegen diese Enteignungen wurden mit Gewalt 
unterdrückt.  
Zu einem besonders wichtigen Bruch in der lokalpolitischen Verwaltung kam es, als 
1983 die neue nationale Gesetzgebung der Dorfverwaltung von 1979 auch in West-
Sumatra umgesetzt wurde. Diese ersetzte die nagari durch nach dem javanischen 
Dorfmodell (desa) organisierte Dörfer, reine Verwaltungseinheiten, die in eine 
strikte Hierarchie eingebunden waren und deren Verwaltungsstruktur keine adat-
Elemente mehr aufwies. Bei dieser Reform wurden die nagari zerschlagen und auf 
bis zu über zehn neue desa verteilt. Die 543 nagari in West-Sumatra Minangkabau 
wurden so 1.744 desa.9 Alle desa hatten einen Bürgermeister und ein desa-
Parlament. Politisch wurde diese eingreifende Reform durch die staatliche Finanzie-
rungsstruktur erleichtert. Jedes „Dorf“ bekam unabhängig vom Bevölkerungs-
umfang eine einheitliche Finanzierung. Da die minangkabauschen nagari wesentlich 
größer als die Dörfer auf Java oder anderswo in Indonesien waren, war es auch aus 
der Sicht der Lokalpolitiker attraktiv, die nagari aufzuteilen, um nicht viel weniger 
staatliche Subventionen zu bekommen (siehe auch Galizia 1996; Kato 1989). Das 
überwiegende Motiv dieser Umsetzung der Reform war wirtschaftlicher Natur. 
Dadurch, dass nicht die nagari, sondern (meist) nagari-Bezirke (jorong) zu desa 
gemacht wurden, konnte man die pro „Dorf“ gezahlten Entwicklungsgelder 
vervielfachen.  
Der nagari war also abgeschafft, aber wiederum auch nicht ganz. Denn auf Provinz-
ebene sah man ein, dass das durch die desa entstehende adat-Vakuum irgendwie 
gefüllt werden müsste. Eine Provinzverordnung von 1983 konstituierte und regelte 
deshalb einen nagari-adat-Rat (Kerapatan Adat Nagari, KAN) und sprach vom 
nagari als einer adat-Rechtsgemeinschaft, die durch den KAN vertreten wurde. 
Seine Aufgaben waren, die Einheit der nagari-Bevölkerung zu bewahren, die 
ideellen und materiellen Werte des nagari zu verwalten, und adat-Streitigkeiten zu 
schlichten. Adat-Streitigkeiten waren im wesentlichen bodenrechtliche Fragen, Ver-
erbungsstreitigkeiten und Konflikte über adat-Ämter und panghulu-Titel. Ein Rund-
brief des west-sumatranischen Berufungsgerichts ordnete an, dass derartige 
Streitigkeiten von den Gerichten nicht akzeptiert werden sollten, wenn nicht zuvor 
der adat-Rat eine Entscheidung getroffen hatte. Auch für die dörfliche Entwick-
lungspolitik wurde, 1990 in einem ausführlichen Beschluss des Gouverneurs, auf die 
nagari als die relevanten Einheiten zurückgegriffen. Schließlich wurden diesem Rat 
auch weitreichende Befugnisse über die nagari-Ressourcen zugestanden. So hatte 
man eine interessante und beinahe paradoxe Situation. Der nagari als offizielle 

                                                 
9  Zunächst waren es 3.516 desa. Es zeigte sich bald, dass diese Aufteilung gar nicht funktionierte und 

zu allzu kleinen Einheiten führte. 1988/89 reduzierte man deshalb die Anzahl der desa. Meist wurden 
zwei desa wieder zu einer zusammengefügt. Der nagari, in dem wir 1974-75 geforscht hatten, wurde 
erst in 13, dann in 6 desa aufgeteilt. 



Kulturkampf in Minangkabau 19

Verwaltungseinheit war abgeschafft, als „informelle“ soziale Einheit jedoch aner-
kannt und sehr detailliert durch den Staat geregelt. Was als nagari-adat-Rat aner-
kannt und konstituiert wurde, war jedoch wiederum ein ganz anderes Gebilde als der 
seit langem nicht mehr anerkannte „reine“ adat-Dorfrat, so wie wir ihn in den 
1970er Jahren erlebt hatten. Vorsitzende des neuen Rates wurden meist politisch 
gefällige und der Staatspartei Golkar ergebene adat-Führer, oft Beamte, Lehrer etc. 
Damit wurde die Macht der adat-Ältesten geschwächt. Als Folge des immer über-
mächtiger werdenden staatlichen Verwaltungsapparats, des Militärs und der Golkar 
Partei traten auch in West-Sumatra die Diskussionen über adat und Islam immer 
mehr in den Hintergrund. 

Zurück zum nagari und zu adat  
In den späten 1990er Jahren wurden das problematische Verhältnis zwischen desa 
und nagari, die Rolle von adat und die schwache Position der Minangkabau inner-
halb Indonesiens immer mehr zu Themen, welche die politische Diskussion in West-
Sumatra beherrschten. Vor- und Nachteile der jeweiligen Dorfverwaltung wurden 
heftig diskutiert, und eine Rückkehr zum nagari schien vielen denkbar. Nach einer 
Pause in den 1980er und frühen 1990er Jahren wurden in den 1990er Jahren mehrere 
Bücher über adat publiziert, ältere adat-Klassiker neu aufgelegt und Schulbücher für 
den adat-Unterricht in Volks- und Mittelschulen (Azrial 1994) entwickelt. Auch 
unter den minangkabauschen Emigranten in den Großstädten Indonesiens wurde 
darüber gesprochen. Letztere sind gut in Vereinigungen organisiert, teils auf der 
Basis des gemeinsamen nagari oder Distrikts, teils auf gesamt-minangkabauscher 
Ebene, wie die große Gebu Minang Organisation. Da ein Minangkabau sich mit 
seinem nagari, nicht jedoch mit einer desa identifiziert, hatte auch das Interesse der 
Emigranten an der Dorfentwicklung in West-Sumatra abgenommen. Die erneute 
Hinwendung und mögliche Rückkehr zum nagari beflügelte das Interesse der 
Emigranten. 
Diese Entwicklungen liefen Hand in Hand mit den erneuten Bemühungen, über die 
Stärkung der minangkabauschen Kultur auch die verlorengegangene führende intel-
lektuelle Position innerhalb Indonesiens wieder zu erlangen. Bis in die 1950er Jahre 
hatten minangkabausche Politiker eine führende Rolle in Indonesien gespielt. Nach 
der erfolglosen PRRI-Rebellion Ende der 1950er Jahre nahm der minangkabausche 
Einfluss ab. Die große durch Minangkabau dominierte Provinz Mittelsumatra wurde 
aufgeteilt, und West-Sumatra war nur noch eine von sechs Provinzen in Sumatra. 
Der Vorsprung im Bildungswesen schwand; minangkabausche Intellektuelle passten 
sich weitgehend dem politischen und ideologischen Druck des immer autoritärer 
werdenden Suharto-Regimes an. In dieser neuen Zeit war Minangkabau „nur eine 
von vielen Regionen“ und nicht länger ein „mögliches alternatives Zentrum mit der 
Berufung, die Inseln außerhalb Javas oder die Kräfte des Islam zu führen“ (Kahin 
1999, S. 251). Dieser Bedeutungsverlust hatte zu einem weit verbreiteten Gefühl der 



Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann 20

Erniedrigung und dem Verlust der Selbstachtung geführt. Navis (1995, S. 19) sprach 
von einem „intellektuellen Desaster“; Bahar und Tajoeddin (2004, S. 91) frei nach 
Geertz (1963) von einer „intellectual involution“. In den 1990er Jahren unternahmen 
führende minangkabausche Bürokraten den Versuch, die minangkabausche 
Selbstachtung (harga diri) wiederzubeleben. Im Oktober 2000 fand dann auch eine 
Tagung mit dem Motto „Die Wiedererlangung der führenden Position im Bildungs-
wesen beruhend auf der minangkabauschen Kultur“ statt (Taib und Yusra 2001). 
Viele verbanden die Rückkehr zum nagari und zu adat-Werten im Rahmen von 
verstärktem ABS-SBK als eine Möglichkeit, die Minangkabau wieder an die Spitze 
der indonesischen Ethnien zu führen. Für andere, wie Mochtar Naim (2004), war es 
eher das religiöse Element in der ABS-SBK Gleichung, das zurück zur Selbstachtung 
führte. So kam es, dass, als sich 1998 das Ende des Suharto-Regimes abzeichnete, 
minangkabausche Politiker, viele Intellektuelle und traditionelle adat-Älteste in den 
Startlöchern kauerten, um die entstehenden politischen Freiräume und die diskutierte 
und geplante Dezentralisierung auch dazu zu nutzen, um die desa-Dorfstruktur ab-
zuschaffen und zum nagari zurückzukehren.10 Nach 2000 wurde dies in die Praxis 
umgesetzt, die desa zu ihren ursprünglichen nagari wiedervereinigt und adat-
Elemente wiederum in die offizielle Dorfverwaltungsstruktur aufgenommen.11 
Dieses „zurück zum nagari“ und seinen adat-Werten bedeutete eine neue Stärkung 
von adat. Diese führte auch dazu, dass, wie auch in anderen Regionen Indonesiens, 
lang unterdrückte Forderungen erhoben wurden, adat-Dorfland (ulayat nagari) 
wieder unter adat-Kontrolle zu bekommen, auch wenn es in der Vergangenheit 
durch staatliche Instanzen zu Staatsland erklärt und durch staatliche oder private 
Unternehmen bewirtschaftet worden war. Gleichzeitig entstand, zu Beginn sicher 
auch als Reaktion auf die Wiederbelebung des adat, eine neue Welle der Islamic 
correctness, die in einem neuen politischen Diskurs als „Zurück zur Surau“ 
(Männer- und Gebetshaus) zusammengefasst wurde (Pemda SumBar dan ICMI 
2001). Sie fand ihren Niederschlag in einer Reihe von Provinz-, Distrikts- und Dorf-
verordnungen gegen „gesellschaftliche Krankheiten“ – unzüchtige Kleidung, 
Pornographie, Glücksspiel, Drogengebrauch – mit einem stark religiösen Unterton, 
bekannt geworden als shari’a-Verordnungen.12  
Seitdem hat eine explosionsartige Diskussionswelle über die minangkabausche 
Identität, die „richtige“ Gewichtung von adat und Islam und die Rolle von 
Minangkabau im Einheitsstaat die Provinz erfasst. Seit 2000 jagen sich 
Minangkabau-weite Konferenzen, die sich mit der richtigen oder besten Sinngebung 
des Verhältnisses zwischen adat, Islam und Staat befassen, wobei eine Tagung und 
                                                 
10  Wie auch in früheren Zeiten werden diese Verhandlungen durch translokale Akteure und Ideen 

beeinflusst. Sie sind eng mit den politischen, ideologischen und religiösen Diskursen auf nationaler 
und internationaler Ebene verbunden, siehe F. und K. von Benda-Beckmann 2005. 

11  Über die Dezentralisierung und die Rückkehr zum nagari in West-Sumatra siehe F. und K. von 
Benda-Beckmann 2007, 2009 a, b. 

12  Die sogenannten shari’a bylaws, siehe Hooker 2008; Parsons und Mietzner 2009; Bush 2010. 



Kulturkampf in Minangkabau 21

die daraus resultierende Publikation zur nächsten führt. Neben Tagungen und Veröf-
fentlichungen in Zeitungen und Büchern werden diese Diskussionen zunehmend auf 
Internetwebsites ausgetragen. Das betrifft die „korrekte“ Interpretation der die 
minangkabauschen Identität ausmachenden Beziehungen. Diese wird in drei 
Dimensionen ausgehandelt. Die erste ist die Balance zwischen der durch matrili-
neare Strukturen und Institutionen geprägten Beziehung adat, Islam und Staat. Die 
zweite ist das Maß an Modernität bzw. Konservatismus. Die dritte ist das Verhältnis 
zwischen Region und Zentrum, oder von ethnischer Besonderheit und nationalem 
Staatsbürgertum. Dabei übertönt die erste, oft verkürzt auf das Verhältnis zwischen 
adat und Islam, die anderen Aspekte. Wir nennen hier nur kurz die wichtigsten Titel, 
um einen Eindruck der Themen und der Dynamik der Diskussionen zu vermitteln.  
Im Januar 2000 fand ein Seminar mit dem Titel „Reaktualisasi adat basandi syarak 
di Minangkabau“ (Reaktualisierung von ABS-SBK, veröffentlicht als PPIM 2003) 
statt. Die ersten Reaktionen 2001 hierauf waren das Buch „Tantangan Sumatera 
Barat: Mengembalikan keunggulan pendidikan berbasiskan budaya Minangkabau“ 
(Herausforderung von West-Sumatra: Wiedergewinnung der Überlegenheit im Bil-
dungswesen auf der Basis der minangkabauschen Kultur, Taib und Yusra 2001). 
2002 folgte „Etnis dan Adat Minangkabau: Permasalahan dan Masa Depannya“ 
(Ethnizität und adat Minangkabau: Probleme und die Zukunft, Latief 2002); „Adat 
basandi syarak, syarak basandi kitabullah. Pedoman hidup banagari“ (ABS-SBK: 
Orientierung für das Leben als nagari, LKAAM 2002) und ein Seminar mit dem 
Titel „Minangkabau di tepi jurang“ (Minangkabau am Rand der Gosse). Reaktionen 
hierauf waren 2003 „Utopia Nagari Minangkabau“ (Die Utopie des 
minangkabauschen nagari, Hasrifendi und Karsyah 2003) und „Adat basandi 
syarak: Nilai dan aplikasinya menuju kembali ke nagari dan surau“ (Adat beruht 
auf der shari’a: Die policy und Implementierung von ‚zurück zum nagari und zur 
surau’, Salmadanis und Duski Samad 2003) und 2004 „Minangkabau Yang Gelisah: 
Mencari Strategi Sosialisasi Pewarisan Adat dan Budaya Minangkabau Untuk 
Generasi Muda“ (Das unruhige Minangkabau: Auf der Suche nach einer Strategie, 
um die Jugend mit dem Erbe des minangkabauschen Adat und der Kultur vertraut zu 
machen, Latief Dt. Bandaro u.a. 2004). Im Laufe der Zeit verlagerte sich die Initia-
tive zu diesen Diskussionen immer mehr auf einige einflussreiche Minangkabau in 
Jakarta. Bahar und Tadjoeddin (2004) veröffentlichten das provozierende „Masih 
Ada Harapan: Posisi Sebuah Etnik Minoritas Dalam Hidup Berbangsa dan 
Bernegara“ (Es gibt noch Hoffnung: Die Position als ethnische Minderheit im Zu-
sammenleben mit Volk und Staat). Dieses Buch hinterfragte die Vereinbarkeit des 
matrilinearen Systems mit den Menschenrechten und Prinzipien des islamischen 
Rechts und argumentierte, dass das matrilineare minangkabausche System die Prin-
zipien der gender-Gleichheit verletze und in wichtigen Bereichen auch gegen 



Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann 22

islamisches Recht verstoße.13 Dieses Buch löste heftige Reaktionen aus. 2005 
erschien „Duabelas jurus pertahanan menolak serangan; Tanggapan terhadap buku 
Dr. Saafroedin Bahar“ (12 Verteidigungsschläge gegenüber dem Angriff von 
Saafroedin Bahars Buchs, Asral Dt. Putih 2005). 2007 organisierte die provinziale 
Human Rights Commission eine Tagung, deren Beiträge unter dem Titel 
„Membangun masa depan Minangkabau dari perspektif hak azas manusia“ (Die 
Zukunft Minangkabaus aus der Perspektive der Menschenrechte gestalten, Nanang 
Subekti u.a. 2007) veröffentlicht wurden, und eine Tagung über die Frage „Masih 
relevankah adat Minangkanau untuk masa mendatang?“ (Ist minangkabausches 
adat noch relevant für die Zukunft?). Vor allem über Bahars Auffassungen kam es 
zu einem intensiven Gedankenaustausch und heißen Diskussionen auf mehreren 
Internetwebsites. Die wichtigsten Reaktionen wurden 2008 unter dem Titel 
„Polemik Adat Minangkabau di Internet“ (Polemik über minangkabausches adat im 
Internet, Azmi Dt. Bagindo 2008) veröffentlicht. 
Neben dieser Begeisterung für adat und Islam und der Suche nach der „Wahrheit“ 
der ABS-SBK Formel meldeten sich jedoch auch selbstkritische, spöttische und sar-
kastische Stimmen. So wurden Zurück-zum-nagari und adat-Hype als Bonsai-
Prozesse charakterisiert, als gepflegt und verwöhnt, aber sorgfältig klein gehalten.14 
Der vielleicht prominenteste minangkabausche Intellektuelle Taufik Abdullah kriti-
sierte diese hoffnungsschwangeren Beschwörungen des adat und ABS-SBK – die 
„heiligen Worte“ (Abdullah 2003, S. 1) – in drastischen Worten als narzisstisch und 
erklärte das Wunschdenken zu einer „Abwärtsspriale der Verblödung“ (1995, 2001).  

Der Streit um den minangkabauschen Kulturkongress 
In den letzten Jahren haben diese Diskussionen weiter an Schärfe gewonnen. Der 
vorläufige Höhepunkt war der Streit um den minangkabauschen Kulturkongress 
(Kongres Kebudayaan Minangkabau, KKM), der im Oktober 2010 in West-Sumatra 
hätte stattfinden sollen. Einige einflussreiche Personen in der minangkabauschen 
Emigrantenorganisation Gebu Minang hatten hierfür eine umfangreiche, 70 Seiten 
umfassende Konzept-Resolution entworfen, die auf dem Kongress angenommen 
werden sollte. Mit der Resolution wäre die „richtige“ Interpretation des Verhältnis-
ses adat, Islam und Staat mehr oder weniger juridifiziert; ihrer Struktur und 
Wortwahl nach war sie Gesetzestexten sehr ähnlich. Im Vergleich zu früher bein-
haltete sie eine deutliche Verschiebung zugunsten des Islam. Nach einer historischen 
                                                 
13  Saafrudin Bahar (*1937) wurde als junger Offizier 1966 zum Sekretär des LKAAM ernannt, einer von 

der neuen Suharto-Regierung eingesetzten Organisation, einer Expertenkommission für 
minangkabausches adat auf Provinzebene, die er bis 1972 leitete. Von 1989 bis 2000 war er auch der 
erste Sekretär der Emigrantenorganisation Gebu Minang. 1996 promovierte er in den 
Sozialwissenschaften. 1997 wurde er zum Brigadegeneral ehrenhalber ernannt. Er wirkte in mehreren 
hohen Beamtenfunktionen, zuletzt als Commissioner der staatlichen Menschenrechtsorganisation 
(KomNasHam) für den Bereich „Schutz einheimischer adat-Rechtsgemeinschaften“.  

14  Gespräch mit minangkabauschen Emigranten in Jakarta, 10.09.2003.  



Kulturkampf in Minangkabau 23

Einführung, in der der Verlust der prominenten Position Minangkabaus innerhalb 
Indonesien beklagt wurde, forderte sie die Revitalisierung moralischer und ethischer 
Normen und der Selbstachtung. Der Entwurf listete die Kernelemente der 
minangkabauschen Kultur auf. Er zitierte eine Reihe von Koransuren; danach folgte 
eine Reihe von 50 bekannten adat-Sprichwörtern und die Bekräftigung der ABS-
SBK Formel. Nach diesen Präliminarien regelte das Dokument die minangkabausche 
Kultur, beginnend mit dem Mantra ABS-SBK, die Religionszugehörigkeit, die Rolle 
der Eltern, Kinder, des Mutterbruders und Linien-Oberhaupts, der religiösen Führer 
und der adat-Dorfpolizei, sowie die Namen und adat-Titel von Männern. Alles wird 
in den Kontext von Philosophie, Ideologie und staatlichem Recht sowie der Men-
schenrechte positioniert. Weiter wird die Errichtung eines neuen Gremiums 
vorgeschlagen, eines adat- und shari’a-Rats, das über den bisherigen organisierten 
Interessenvertretungen von adat (LKAAM) und Islam (MUI) stehen soll.  
Der Plan führte zu Spannungen innerhalb der Emigrantengemeinschaft und zwi-
schen Intellektuellen in West-Sumatra und Jakarta. Es gab heftige Proteste und öf-
fentlichen Auseinandersetzungen, die vor allem auf mehreren Websites ausgetragen 
wurden. Viele minangkabausche Intellektuelle in West-Sumatra ärgerten sich über 
die Bevormundung durch die Großstadt-Minangkabau und die Unterminierung des 
ABS-SBK-Konsenses durch eine zu große Gewichtung des Islam. Eine „Facebook-
Seite“ mit dem Slogan „10 Millionen Minangkabau weisen den Kongress zurück“ 
wurde eröffnet. Der Widerstand wurde so heftig, dass der Gouverneur den politisch 
zu heiß gewordenen Kongress absagte. Die Emigrantenorganisation ließ sich davon 
allerdings nicht abschrecken und veranstaltete noch im Dezember 2010 in Padang, 
der Provinzhauptstadt, ein Treffen unter einem anderen Namen, „Seminar über 
minangkabausche Kultur“ (Seminar Kebudayaan Minangkabau), wiederum ange-
trieben durch Saafrudin Bahar und Mochtar Naim.15 An dessen Organisation 
nahmen allerdings keine Vertreter der lokalen Organisationen teil. Dieses Seminar 
führte zu einem elektronischen Buch, das im Wesentlichen eine ausgearbeitete 
Fassung der für den Kulturkongress entworfenen Resolutionen enthält.16 Die ersten 
Reaktionen in West-Sumatra waren allerdings abweisend, „noch kalt“.17 

Die vielschichtigen Aspekte des Kulturkampfes 
Bei diesen Auseinandersetzungen ging es prima facie um die Feststellung der 
minangkabauschen Kultur und ethnischen Identität. Dabei geht es nicht so sehr um 
eine Abgrenzung von anderen ethnischen oder religiösen Gruppen, sondern vor 
allem um eine nach innen gerichtete Diskussion über das „wahre Wesen“ des 

                                                 
15  Dr. Mochtar Naim, promovierter Soziologe, ist einer der bekanntesten minangkabauschen 

Sozialwissenschaftler. In der Periode 1999-2004 war er für die Regionalvertretung West-Sumatras 
Senator in der Zweiten Kammer. 

16  http://groups.yahoo.com/group/pakguruonline/message/11240 (Aufruf: 29.03.2012). 
17  Saafrudin Bahar, Email 22.09.2011. 



Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann 24

Minangkabau-Seins, in der Hoffnung, durch die Wiedergewinnung desselben auch 
die ehemals so prominente Stellung innerhalb Indonesiens wieder zu erlangen. Doch 
geht es um weit mehr als um die Festlegung der „wahren“ Kultur. Es geht auch um 
die jeweiligen Geltungsansprüche von islamischem, adat- und staatlichem Recht, 
und seit neuestem (was die Sozialorganisation betrifft) auch der Menschenrechte. 
Kultur wird hier weitgehend gleichbedeutend mit der „richtigen“ Konstellation des 
in Minangkabau herrschenden Rechtspluralismus. Wer die Deutungshoheit über die 
richtige Interpretation von ABS-SBK und TTS hat, legt hiermit zugleich die weitere 
weltanschauliche und rechtliche Entwicklung fest. Die Aushandlungen betreffen 
auch die Vertretung teils institutionalisierter, teils individueller Interessen wie die 
des Rates islamischer Geistlicher (MUI), des provinzialen adat-Rates (LKAAM) und 
der neu in die Diskussionen eingreifenden islamisch oder verfassungsrechtlich 
orientierten NGOs innerhalb der Provinz. Und sie beinhalten auch eine Positions-
bestimmung zwischen west-sumatranischen und den in den Großstädten Indonesiens 
lebenden Minangkabau.  
Damit ist die „wahre“ Kultur zur politischen Ware geworden. Die Anerkennung der 
jeweiligen kulturellen Expertise verspricht nicht nur eine hohe Reputation als Ex-
perte, tokoh, sondern bedeutete auch, dass man als Consultant in die zahlreichen, die 
Dezentralisierung und Reorganisation der Dorfverwaltung begleitenden Treffen und 
Forschungen eingebunden wurde bzw. als Organisation durch die Provinzregierung 
subventioniert wurde. Auseinandersetzungen und Rivalitäten werden öffentlich in 
den lokalen Zeitungen ausgetragen.18 Immer mehr Akteure sind in diese Prozesse 
eingebunden. Früher gab es nur wenig allerseits anerkannte adat-Experten, wie in 
den 1970er Jahren Rasjid Manggis Dt. Rajo Panghulu und Idrus Hakimy Dt. Rajo 
Panghulu, den LKAAM und ein paar Professoren für adat-Recht an der Universität 
von Padang; daneben einen kleinen Kreis von Wissenschaftlern wie Taufik 
Abdullah, Mochtar Naim, Imran Manan, Amelioes Sa’danoer und Aziz Saleh, die 
im Ausland studiert hatten und sich in ihren Forschungen selbst mit der Rolle von 
adat und adat-Führern auseinandergesetzt hatten. Die heutige Landschaft ist mit 
immer mehr NOGs, Universitäten und Forschungsinstituten viel komplexer 
geworden. Fast alle Tagungen, Publikationen, Beratungs- und Forschungsaufträge 
werden durch staatliche Instanzen (überwiegend die Provinzregierung) finanziert, 
die so einerseits ihre Bereitschaft zum freundschaftlichen Dialog zum Ausdruck 
bringt, anderseits gleichzeitig auch auf der Höhe der Entwicklungen bleibt und 
mögliche unerwünschte Entwicklungen frühzeitig bremsen kann. Neben staatlicher 
Unterstützung geht es um Zugang zu Mitteln für Forschung und Consultancies im 
Auftrag ausländischer oder internationaler Organisationen. Diese waren vor allem in 

                                                 
18  So beklagt der LKAAM, dass der Gouverneur und das Provinzparlament das PPIM, eine relativ neue 

Organisation mit Neigung zu mehr Islam, mit so vielen Mitteln (1 Billion Rupiah) unterstützte, nicht 
aber das LKAAM oder die MUI. Der Gouverneur antwortete, dass die Provinz alle Veranstaltungen 
und Veröffentlichungen des LKAAM immer unterstützt habe (Semangat Demokrasi 20.-22.03. und 
23.-26.03.2002). 



Kulturkampf in Minangkabau 25

der Anfangsphase der Dezentralisierung in West-Sumatra aktiv, sponserten 
Workshops und Seminare und vergaben Forschungsaufträge. Expertise und Wissen 
sind daher durchaus wichtiges wirtschaftliches Kapital. 
Mit all ihren Akzentverschiebungen bleiben diese Auseinandersetzungen wichtige 
Beschwörungen des minangkabauschen Konsens, der unverbrüchlichen Dreieinheit 
von adat, Islam und Staat, der sicher dazu beigetragen hat, dass sich West-Sumatra 
gegenüber den Anfechtungen eines radikalen Islams reichlich immun gezeigt hat. 
Auf die Ausgestaltung der Beziehungen zwischen adat, Islam und Staat in der 
Rechtsprechung durch Dorfinstanzen und staatliche Gerichte und im tagtäglichen 
Umgang mit Eigentum und Vererbung haben die Auseinandersetzungen innerhalb 
der minangkabauschen Elite jedoch bislang nur wenig Einfluss gehabt. 

Literatur 
Abdullah, Taufik (1966): „Adat and Islam: An Examination of Conflict in Minangkabau“, in: Indonesia, 

2, S. 1-24 
Abdullah, Taufik (1995): „Bukan ‘Mambangkik Batang Tarandam’“, in: Genta Budaya, 1, S. 3-10 
Abdullah, Taufik (2001): „Pandangan/pikiran“, in: Taib, H. Gusnawirta und Yusra, Abrar (Hg.): 

Tantangan Sumatera Barat, Jakarta: Citra Pendidikan, S. 81-89 
Abdullah, Taufik (2003): „Sebuah ‘Diktum Keramat’ Dalam Sekarah Intellektual Minangkabau“, in: 

PPIM (Hg.): Reaktualisasi Adat Basandi Syarak di Minangkabau, Padang: Pusat Pengkajian Islam 
dan Minangkabau (PPIM) Sumatera Barat, S. 1-15 

Asral Dt. Putih (2005): Duabelas jurus pertahanan menolak serangan. Tanggapan terhadap buku Dr. 
Saafroedin Bahar, Jakarta: LPPM Tan Malaka 

Azmi Dt. Bagindo (2008): Polemik Adat Minangkabau di Internet, Jakarta: Yayasan Citra Pendidikan 
Indonesia dan Lembaga adat Kebudayaan Minangkabau (LAKM) 

Azrial, Yulfian (1994): Budaya Alam Minangkabau. Kurikulum Muatan Lokal Sumatera Barat 1994 
Untuk Sekolah Dasar Untuk Kelas 3, 4, 5, 6, Padang: Angkasa Raya 

Bahar, S. und Tadjoeddin, Mohammed Z. (2004): Masih Ada Harapan: Posisis Sebuah Etnik Minoritas 
Dalam Hidup Berbangsa dan Bernegara, Jakarta: Yayasan Sepuluh Agustus 

Benda-Beckmann, Franz von (1979): Property in Social Continuity: Continuity and Change in the Main-
tenance of Property Relationships Through Time in Minangkabau, West Sumatra, The Hague: 
Martinus Nijhoff 

Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann, Keebet von (2005) „Democracy in Flux: Time, 
Mobility and Sedentarisation of Law in Minangkabau, Indonesia“, in: Franz und Keebet von Benda-
Beckmann und Anne Griffiths (Hgg.): Mobile People, Mobile Law. Expanding Legal Relations in a 
Contracting World, Aldershot: Ashgate. S. 111-130 

Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann; Keebet von (2007): „Ambivalent Identities. Decen-
tralization and Minangkabau Political Communities“, in: Van Klinken, Gerry und Schulte Nordholt, 
Henk (Hgg.): Renegotiating Boundaries. Local Politics in Post-Suharto Indonesia, Verhandlingen 
van het KITLV 238, Leiden: KITLV Press, S. 417-442 

Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann, Keebet von (2009a): „Recentralization and Decen-
tralization in West Sumatra“, in: Holtzappel, Coen J. G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralisa-
tion and Regional Autonomy in Indonesia: Implementation and Challenge, Singapore and Leiden: 
Institute of Southeast Asian Studies and International Institute for Asian Studies, S. 293-328 

Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann, Keebet von (2009b): „Beyond the Law–Religion 
Divide. Law and Religion in West Sumatra“, in: Kirsch, Thomas G. und Turner, Bertram (Hgg.): 
Permutations of Order: Religion and Law as Contested Sovereignties, Farnham and Burlington: 
Ashgate, S. 227-246 

Benda-Beckmann, Keebet von (1984): The Broken Stairways to Consensus. Village Justice and State 
Courts in Minangkabau, Dordrecht, Leiden, Cinnaminson: Foris Publications, KITLV Press 

Blackwood, Evelyn (2000): Webs of Power. Women, Kin and Community in a Sumatran Village, 
Lanham, Boulder, New York, London: Rowman & Littlefield 



Franz von Benda-Beckmann, Keebet von Benda-Beckmann 26

Bourdieu, Pierre (2010): „Ökonomisches Kapital – Kulturelles Kapital – Soziales Kapital“, in: 
Kulturtheorie, S. 271-287 

Bousquet, G. H. (1938): „Introduction à l’Etude de l’Islam Indonésien“, in: Revue des Etudes Islamiques, 
II-III, S. 135-259 

Bowen, John R. (2003): Islam, Law and Equality in Indonesia: An Anthropology of Public Reasoning, 
Cambridge: Cambridge University Press 

Bush, Robin (2010): „Regional Sharia Regulations in Indonesia: Anomaly or Symptom?“, in: Aspinall, 
Edward und Mietzner, Marcus (Hg.): Problems of Democratization in Indonesia, Singapore: ISEAS, 
S. 174-191 

Chapman Catt, Carrie (1914): „A Survival of Matriarchy“, in: Harper’s Magazine, CXXVIII, S. 738-748 
Davidson, Jamie S. und Henley, David (Hgg.) (2007): The Revival of Tradition in Indonesian Politics: 

The Deployment of Adat from Colonialism to Indigenism, London, New York: RoutledgeCurzon 
De Josselin de Jong, Patrick E. (1951): Minangkabau and Negri Sembilan. Socio-political Structure in 

Indonesia, Leiden, ’s Gravenhage: IJdo, Martinus Nijhoff 
Dobbin, Christine (1983): Islamic Revivalism in a Changing Peasant Economy: Central Sumatra, 1784-

1847, London: Curzon Press 
Drakard, Jane (1993): A Kingdom of Words: Minangkabau Sovereignty in Sumatran History, PhD Thesis, 

Australian National University 
Galizia, Michaele (1996): „Village Institutions after the Law No. 5/1979“, in: Archipel, 51, S. 135-160 
Geertz, Clifford (1963): Agricultural Involution, Berkeley: University of California Press 
Hadler, Jeffrey (2008): Muslims and Matriarchs: Cultural Resilience in Indonesia through Jihad and 

Colonialism, Ithaca, NY: Cornell University Press 
Hamka (Haji Abdul Malik Karim Amrullah) (1968): „Adat Minangkabau dan Harta Pusakanya“, in: 

Naim, Mochtar (Hg.): Menggali Hukum Tanah dan Hukum Waris Minangkabau, Pandang: Center for 
Minangkabau Studies, S. 19-48 

Hasrifendi und Karsyah, Lindo (2003): Utopia Nagari Minangkabau, Padang: IAIN-IB Press 
Hefner, Robert W. (2000): Civil Islam: Muslims and Democratization in Indonesia. Princeton Studies in 

Muslim Politics, Princeton, NJ and Oxford: Princeton University Press 
Hobart, Mark (2000): After Culture. Anthropology as Radical Metaphysical Critique, Yogyakarta: Duta 

Wacana University Press 
Hooker, M. Barry (2008): Indonesian Syariah. Defining a National School of Islamic Law, Singapore: 

ISEAS Publishing 
Kahin, Audrey (1999): Rebellion to Integration. West Sumatra and the Indonesian Polity 1926-1998, 

Amsterdam: Amsterdam University Press 
Kahn, Joel S. (1980): Minangkabau Social Formations. Indonesian Peasants and the World-Economy, 

Cambridge, London, New York, New Rochelle, Melbourne, Sydney: Cambridge University Press 
Kahn, Joel S. (1993): Constituting the Minangkabau. Peasants, Culture, and Modernity in Colonial 

Indonesia, Providence, Oxford: Berg 
Kato, Tsuyoshi (1982): Matriliny and Migration. Evolving Minangkabau Traditions in Indonesia, Ithaca, 

London: Cornell University Press 
Kato, Tsuyoshi (1989): „Different Fields, Similar Locusts. Adat Communities and the Village Law of 

1979 in Indonesia“, in: Indonesia, 47, S. 89-114 
Kroesen, T. A. L. (1873): „Het inlandsch bestuur ter Sumatra’s Westkust“, in: Tijdschrift Nederlandsch 

Indië, 4, S. 81-109, 208-230 
Latief, H. Chaidir N. (2002): Etnis dan Adat Minangkabau. Permasalahan dan Masa Depannya, 

Bandung: Angkasa 
Latief, H. Chaidir N. Dt. Bandaro, Buchari Alma Dt., Rajo Lelo, Fasli Jalal, Azmi und Irwandi (Hgg.) 

(2004): Minangkabau Yang Geslisah: Mencari Strategi Sosialisasi Pewarisan Adat dan Budaya 
Minangkabau Untuk Generasi Muda, Bandung: CV Lubuk 

Leyds, Willem J. (1926): „Larassen in Minangkabau“, in: Koloniale Studiën, 10, S. 387-416 
LKAAM (2002): Adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah. Pedoman hidup banagari, Padang: 

Sako Batuah 
Logemann, J. H. A. und Ter Haar, Barend (1927): „Het beschikkingsrecht der indonesische 

rechtsgemeenschappen“, in: Indisch Tijdschrift voor het Recht, 125, S. 347-464 
Lublinsky, Ida (1927): „Minang-Kabau. Ein Beitrag zur Entstehung und Weiterentwicklung des 

Matriarchats“, in: Zeitschrift für Ethnologie, 59, S. 98-110 
Naim, Mochtar (2004): „Dengan ABS-SBK kembali ke jati-diri“, in: Latief, H. C. N. D. H., Bandaro, 

Buchari Alma Dt, Rajo Lelo und A. Fasli Jalal (Hg.): Minangkabau yang geslisah: Mencari strategi 
sosialisasi pewarisan adat dan budaya Minangkabau untuk generasi muda, Bandung: CV Lubuk, 
S. 39-61 



Kulturkampf in Minangkabau 27

Nanang Subekti, Bisariyadi, Ade Yunadi und Budhi Latif (Hgg.) (2007): Membangun masa depan 
Minangkabau dar perspektif hak azas manusia, Jakarta: Sekretariat Jenderal dan Kepaniteraan 
Mahkamah Konstitusi Republik Indonesia, bekerjsama dengan Komisi NASIONAL Hak Asasi 
Munaisa, Fakultas Hukum Universitas Andalas Padang, Sekretariat Nasional Masyarakat Hukum 
Adat 

Navis, A. A. (1995): „Discussion Comment“, in: Utama, Edi (Hg.): Intelektual Minangkabau mandek? 
Special Issue Jurnal Kebudayaan Genta Budaya, 1, S. 19 

Oki, Akira (1977): Social Change in the West Sumatran Village, 1908-1945, PhD Thesis, Australian 
National University, Canberra 

Parsons, Nicholas und Mietzner, Marcus (2009): „Sharia By-laws in Indonesia. A Legal and Political 
Analysis“, in: Australian Journal of Asian Law, 11, S. 190-217 

Pemda Sumar dan ICMI (Pemerintah Daerah Probinsi dan Ikatan Cendekiawan Muslim Se-Indonesia 
Orwil Sumatera Barat) (2001): Pedoman gerakan kembali ke surau di Sumatera Barat. Hasil 
Semiloka 27-28 Juni 2001 di Hotel Bumi Minang 

PPIM (2003): Reaktualisasi adat basandi syarak di Minangkabau, Padang: Pusat Pengkajian Islam dan 
Minangkabau (PPIM) Sumatera Barat 

Prins, Jan (1954): Adat en islamietische plichtenleer in Indonesië, ’s Gravenhage, Bandung: N.V. 
Uitgeverij W. van Hoeve 

Salmadanis, H. und Duski Samad, H. (2003): Adat basandi syarak: Nilai dan aplikasinya menuju kembali 
ke nagari dan surau, Jakarta: Kartika Insan Lestari Press 

Sanday, Peggy (2002): Women at the Center: Life in a Modern Matriarchy, Ithaca, N.Y.: Cornell 
University Press 

Taib, H. Gusnawirta und Yusra, Abrar (Hgg.) (2001): Tantangan Sumatera Barat: Mengembalikan 
keunggulan pendidikan berbasiskan budaya Minangkabau, Jakarta: Citra Pendidikan 

Tanner, Nancy (1969): „Disputing and Dispute Settlement in Minangkabau“, in: Indonesia, 8, S. 21-67 
Tanner, Nancy (1970): „Disputing and the Genesis of Legal Principles: Examples from Minangkabau“, 

in: Southwestern Journal of Anthropology, 26, S. 375-401 
Thomas, Lynn L. und Benda-Beckmann, Franz von (Hgg.) (1985): Change and Continuity in 

Minangkabau: Local, Regional and Historical Perspectives on West Sumatra, Athens: Ohio 
University Press 

Tyler, E.B. (1981) [1871]: Primitive Culture: Researches into the Development of Mythology, 
Philosophy, Religion, Art and Custom, London: John Murray 

Van Vollenhoven, Cornelis (1909): Miskenningen van het adatrecht, Leiden: E. J. Brill 
Van Vollenhoven, Cornelis (1919): De Indonesiër en zijn Grond, Leiden: E.J. Brill 
Westenenk, Louis C. (1918): De Minangkabausche Nagari, Mededeelingen van het Bureau voor de 

Betuurszaken der Buitenbezittingen bewerkt door het Encyclopaedisch Bureau, Weltevreden: Visser 
Willinck, Gerhardt D. (1909): Het rechtsleven bij de Minangkabausche Maleiërs, Leiden: E. J. Brill 


