ASIEN 123 (April 2012), S. 7-11

THEMENSCHWERPUNKT

Ethnizitat und Religion als Kapital:
Prozesse der Kapitalisierung von Kultur im
Indonesien nach Suharto

Einfiihrung

Martin Ramstedt, Martin Slama und Christian Warta

Es sei gleich zu Beginn festgestellt, dass wir, wenn wir hier von Ethnizitit und
Religion als ,,Kapital“ sprechen, die Gesamtheit der von Pierre Bourdieu unterschie-
denen Kapitalsorten, ndmlich ©konomisches, kulturelles, edukatives und
symbolisches sowie soziales und politisches Kapital meinen (Bourdieu 1994, S. 22-
23, 33-35, 39, 116-117, 187-190, 194-195). Zugleich ist es uns wichtig zu betonen,
dass Bourdieus Entwicklung dieser analytischen Kategorie samt ihrer Subkategorien
sowie ihre schnelle Akzeptanz in den Sozialwissenschaften als ein Ergebnis der
globalen Normalisierung der neoliberalen ,.enterprise culture” zu sehen ist, und
zwar nicht als affirmativer Reflex, sondern als reflexive Kritik.

Die Idee der ,.enterprise culture* entwickelte sich in den 1980er Jahren zu einem
Topos der konservativen Regierungen Margaret Thatchers in Grofbritannien und
Ronald Reagans in den Vereinigten Staaten. Sie war untrennbar verbunden mit radi-
kalen wirtschaftlichen und institutionellen Reformen, wie der Privatisierung von
staatlichen Industrien und Versorgungsunternehmen oder der Deregulierung der
Finanzmirkte. Eines ihrer hervorstechenden Merkmale war, dass die verschiedens-
ten soziokulturellen Diskurse zunehmend mit Begriffen durchdrungen wurden, die
aus Wirtschaft und Management stammen; als ob sich die genannten Reformen —
Polanyis Konzept des ,,double movement“ (Lie 1991, S. 221-222, 223; Levitt 2006,
S. 162) konterkarierend — auf diese Weise in Gesellschaft und Kultur einbetteten.

Plotzlich waren immer mehr Menschen, Gruppen und Gemeinschaften bereit, ihre
gesellschaftliche ,,Verantwortung®™ zu betonen, indem sie ihren Willen zum 6kono-
mischen Fortschritt demonstrierten und dabei ein hohes Maf3 an unternehmerischem
Geist, also Selbst-Evaluierung, Konkurrenzdenken und Selbst-Kommerzialisierung
zeigten (Keat 1991, S. 1-3, 11; Heelas und Morris, 1992, S. 1, 2-3, 5, 6, 13; Rose
1992, S. 146, 149, 157; Murray Li 2007, S.237). Traditionelle kulturelle und



8 Martin Ramstedt, Martin Slama, Christian Warta

religiose Identititen wandelten sich dabei zu neu ausgehandelten ,,verdinglichten
individuellen und kollektiven Identitdtspositionen mit verstdrkt auch rechtlich ver-
brieften Anspriichen und Pflichten (Andreouli 2010, S. 14.2, 14.3) und manchmal
gar zu Marken in zunehmend von Symbolkonsum geprigten, globalen Mirkten
(Comaroff und Comaroff 2009, S. 1,2,4-5,12,17-18, 21, 29, 58,75, 136-137).

In Indonesien ist die Kapitalisierung von Ethnizitdt und Religion allerdings kein
neues Phinomen. Die wissenschaftliche Literatur legt zu geniige Zeugnis ab dar-
iiber, dass bereits die niederlédndische Kolonialregierung — indem sie die Einheimi-
schen mit ihrer adar-Politik und ihrer Strategie der indirekten Herrschaft
»traditionell” hielt — aus den kulturellen Traditionen des Archipels politisches Ka-
pital schlug (z.B. Ali 1997, S. 190; Murray Li 2007, S. 37). Auch Président Sukarno
und Président Suharto bemiihten als Kernelemente der ,,dorflichen indonesischen
Kultur national-romantisch konstruierte Traditionen, wie beispielsweise das auf
javanische Wurzeln zuriickgehende, indonesierte gotong royong (eine Art freiwillige
Gemeinschaftsarbeit zum Wohle des Kollektivs), um aus ihnen politisches und
okonomisches Kapital fiir die Zentralregierung zu extrahieren. Bedeutete der Begriff
gotong royong unter Sukarno noch eine Gleichschaltung aller politischen Krifte, so
wurden unter Suharto ganze Gemeinden zu entgeltlosem Stralenbau und @hnlichen
Entwicklungsarbeiten gezwungen, um das Staatssdckel zu schonen (Bowen 1986,
S. 546-549, 551-553; Murray Li 2007, S. 57-58). Eine weitere politische Kapitalisie-
rung lokalen Kulturerbes bestand darin, dass von staatlicher Seite dazu aufgefordert
wurde, an den diversen Staatszeremonien, wie dem Unabhéngigkeitstag, lokale
Ténze aufzufiihren. Nicht selten stammten Letztere aus rituellen Ablaufen (Ali
1997, S. 189). Die vonseiten des Tourismusministeriums und den jeweiligen Pro-
vinzregierungen betriebene Kommerzialisierung verschiedener lokaler Kulturen (vor
allem die der Balinesen, der Toba-Batak in Nordsumatra, der Toraja in Siidsulawesi,
der Tenggeresen am Berg Bromo in Ostjava und der Dayak in Zentralkalimantan)
im Zuge der Entwicklung der indonesischen Tourismusindustrie diente ebenfalls
vorwiegend der Staatskasse (Adams 1997, S. 156-158).

Die politisch und 6konomisch ,,nutzbaren Aspekte der ethnischen Traditionen
(adat) wurden vom Regime als ,,Hohepunkte der indonesischen Kultur (budaya)
gelobt (Ramstedt 2004, S. 17), wihrend andere Teile des lokalen adat, die die Legi-
timation des Staates und die Politik seiner Vertreter in Frage hitten stellen konnen,
mit Hilfe von extra dafiir entwickelten Rechtsinstrumenten unterminiert wurden. Zu
Letzteren gehorte das noch unter Sukarno verabschiedete Agrarreformgesetz von
1960, das eine wesentliche Rechtsgrundlage zur Verstaatlichung der Allmenden
abgab (Fitzpatrick 2007, S. 130, 136-139). Des Weiteren wire auch besonders die
fiir jeden indonesischen Biirger verpflichtende Zugehorigkeit zu einer von fiinf
staatlich anerkannten ,,Weltreligionen (Islam, Protestantismus, Katholizismus,
Hinduismus und Buddhismus) zu erwédhnen, durch die der weitverbreitete Glaube an
traditionelle Kosmologien und die damit verbundenen mystischen bzw. magischen
Praktiken delegitimiert und geschwicht wurden. Eklatante Beispiele dafiir sind die



Einfiihrung 9

verschiedenen mystischen Gruppierungen Javas (kejawen) sowie die als ,,Animis-
mus®, ,,Ahnenkulte* und ,,Aberglauben* gebrandmarkten sakralen Uberlieferungen
der verschiedenen Ethnien Indonesiens. Der jedem Schiiler und Student staatlich
verordnete Religionsunterricht sollte helfen, die Wurzeln des ,,Aberglaubens* und
der ,Riickstindigkeit” auszuziehen und das Land in die Moderne zu fiihren, was
einer politischen und 6konomischen Kapitalisierung von Religion Vorschub leistete
(Ramstedt 2004, S. 8-10, 15, 16, 18-19).

Die staatliche Religionspolitik leitete unter einer wachsenden Zahl von indonesi-
schen BiirgerInnen parallele Prozesse der ,,Privatisierung® und ,,Globalisierung* der
Religiositit ein: Aus einer Durkheim’schen Perspektive bedeutete dies vor allem ein
bisher ungekanntes Mal an Intellektualisierung von Religion, das Wegfallen rigider
externer Regeln der Lebensfiihrung, wie es der adat gefordert hatte, zugunsten eines
eher reflexiv-ethisch gepridgten Lebensstils und wenn nicht gleich einen Loyalitits-
wechsel, so doch zumindest eine Loyalititsstreuung von einer ausschlieBlich lokalen
hin zu einer {iiberregionalen, universellen Glaubens- und Praxisgemeinschaft
(Schoenfeld 1990, S. 29, 31, 32, 34). Die sich wihrend des indonesischen ,,Wirt-
schaftswunders* (Mitte der 1980er bis zum Beginn der Asienkrise 1997; sieche z.B.
Habibie 2009, S.25-26) herausbildende ,,Mittelklasse* zeichnete sich durch eine
eben solche zugleich privatisierte und globalisierte Religiositét aus. Bei genauerem
Hinsehen entpuppte sich diese ,,Mittelklasse™ allerdings als ein heterogenes Kong-
lomerat, das sich zu einem groflen Teil aus von diversen Korruptionsméglichkeiten
begiinstigten Mitgliedern von Suhartos ,,Staatskaste zusammensetzte, deren Le-
bensstil stark konsumorientiert war (Gerke 1995, S.3, 5, 8-9; Evers und Gerke
1997, S. 147, 150).

Eine der Galionsfiguren dieser neuen ,Mittelklasse* war Bacharuddin Jusuf
Habibie. Nach dem durch die lokalen Auswirkungen der Asien-Krise und die sich
daran anschlielenden Massendemonstrationen forcierten Riicktritt Suhartos am 21.
Mai 1998 trat er als nicht gewihlter Interim-Président dessen Nachfolge an. Um die
strukturelle Grundlage fiir einen nachhaltigen Wiederaufbau der zusammenge-
brochenen indonesischen Wirtschaft zu schaffen (Habibie 2009, S. 12-13, 86, 103-
106, 126, 128-129, 131-132), setzte er einen Dezentralisierungsprozess in Gang, der
zugleich alle zehn Kriterien (einschlieBlich Reform des Verwaltungsapparats,
Steuerreform, Reduzierung von staatlichen Subventionierungsprogrammen, kompe-
titive Wechselkurse, eine weitergehende Deregelierung der Wirtschaft und die
Stirkung von FEigentumsrechten) des neoliberalen ,,Washington Consensus
(Williamson 2005, S. 196, 199; Naim 2000, S. 89, 90) erfiillen sollte. Der Dezentra-
lisierungsprozess bedeutete also keinen Bruch mit der von Suharto vorangetriebenen
nenterprise culture, sondern eher eine Intensivierung. Das wirklich Neue bestand
darin, dass der unternehmerische Geist nicht mehr fop-down ein- oder aufgepflanzt
werden sollte, sondern sich auf Basis regionaler Autonomie und unter dem Vorzei-
chen demokratisierter politischer Strukturen nun botfom-up aus den Kommunen
heraus entfalten wiirde (Murray Li 2007, S. 230-231, 233, 239-240, 242).



10 Martin Ramstedt, Martin Slama, Christian Warta

Die folgenden sechs Beitrige, die das erste Mal im Rahmen der Tagung der
Deutschen Gesellschaft fiir Volkerkunde im September 2011 in Wien in einem von
Martin Ramstedt, Martin Slama und Christian Warta organisierten Workshop pra-
sentiert wurden und im Fach der Kultur- und Sozialanthropologie verankert sind,
gewihren einen Einblick, welche neuen Formen von Kapitalisierung von Kultur sich
aus diesem Trend bisher ergeben haben. Der Beitrag von Franz und Keebet von
Benda-Beckmann zeigt, wie in Westsumatra im Zeichen der regionalen Autonomie
ein neuer ,,Kulturkampf* ausgebrochen ist, der das Verhiltnis zwischen ethnischer
Tradition (adat), islamischer Religion (agama) und Zugehorigkeit zum
indonesischen Nationalstaat neu aushandelt, um so die Region im Zusammenspiel
der verinderten politischen und okonomischen Krifte neu zu positionieren. Eine
verwandte Problematik stellt Sabine Zurschmitten fiir die West-Manggarai in Flores
vor, wo die Revitalisierung der lokalen Tradition zunehmend einer Reduktion auf
vermarkt- und inszenierbare Objekte und Praktiken gleichkommt. Martin Ramstedts
Artikel wiederum beschreibt, wie die Dezentralisierung die Juridifizierung des lo-
kalen Kulturerbes in Bali erméglichte, was zwar einen gewissen Grad von Wieder-
einbettung der Tourismusindustrie in die von zunehmendem unternehmerischen
Denken gekennzeichnete lokale Gesellschaft bedeutete, aber paradoxerweise nicht
unbedingt eine Stdarkung der traditionellen Werte und Solidarnetzwerke herbeifiihrte.
Christian Warta zeigt neue wirtschaftliche und politische Allianzen evangelikaler
Papuas auf, indem er dem heiligen Pfad einer ihrer neuen Ethno-Theologien nach
Israel folgt und seiner spezifischen Kapitalisierung von reimaginierter Tradition,
Christentum und indonesischer Staatsbiirgerschaft nachgeht. Martin Slamas Beitrag
widmet sich einem Phinomen von religiosem Tourismus, das als eine ,,marktorien-
tierte“ Neukonzeption von Pilgerschaft in Zusammenarbeit zwischen dem
indonesischen Tourismusministerium und Vertretern der Nahdlatul Ulama-
Organisation vorangetrieben wird. Abschlieend beschiftigt sich Judith Schlehes
Artikel mit einer postmodernen Spielart der traditionellen javanischen Heiler
(dukun), indem er die Strategien von ,modernen“ weiblichen und ménnlichen
spirituellen Unternehmern, sogenannten ,,Paranormalen®, nachzeichnet.

Literatur

Adams, Kathleen M. (1997): ,Touting Touristic ‘Primadonas’. Tourism, Ethnicity, and National
Integration in Sulawesi, Indonesia“, in: Picard, Michel und Wood, Robert E. (Hgg.): Tourism,
Ethnicity, and the State in Asian and Pacific Societies, Honolulu: University of Hawai’i Press,
S. 155-180

Ali, Fachry (1997): ,,Sharing a Room with Other Nonstate Cultures. The Problem of Indonesian
Kebudayaan Bernegara“, in: Schiller, Jim und Martin-Schiller, Barbara (Hgg.): Imagining Indonesia.
Cultural Politics & Political Culture, Athens: Ohio University Center for International Studies
(Monographs in International Studies, Southeast Asian Series, 97), S. 186-197

Andreouli, Eleni (2010): ,Identity, Positioning and Self-Other Relations®, in: Papers on Social
Representations, 19, S. 14.1-14.13

Bourdieu, Pierre (1994): Raisons pratiques. Sur la théorie de [’action, Paris: Editions du Seuil

Bowen, John (1986): ,,On the Political Construction of Tradition. Gotong Royong in Indonesia“, in: The
Journal of Asian Studies, 45, Heft 3, S. 545-561



Einfiihrung 11

Comaroff, John L. und Comaroff, Jean (2009): Ethnicity, Inc., Chicago und London: The University of
Chicago Press

Evers, Hans-Dieter und Gerke, Solvay (1999): ,Globalized Market Culture and Market
Fundamentalism®, in: Fardon, Richard; Binsbergen, Wim van und Dijk, Rijk van (Hgg.): Modernity
on a Shoestring. Dimensions of Globalization, Consumption and Development in Africa and Beyond,
Leiden und London: Eidos, S. 141-152

Fitzpatrick, David (2007): ,,Land, Custom, and the State in post-Suharto Indonesia. A Foreign Lawyer’s
Perspective”, in: Henley, David und Davidson, Jamie S. (Hgg.): The Revival of Tradition in
Indonesian Politics. The Deployment of adat from Colonialism to Indigenism, London und New
York: Routledge, S. 130-148

Gerke, Solvay (1995): Symbolic Consumption and the Indonesian Middle Class, Bielefeld: Universitit
Bielefeld, Southeast Asia Programme (Working Paper No. 233)

Habibie, Bacharuddin Jusuf (2009): 517 Tage. Indonesien. Geburt einer Demokratie, mit einem
Geleitwort von Helmut Schmidt, Miinchen: Herbert Utz Verlag

Heelas, Paul und Morris, Paul (1992): ,Enterprise Culture. Its Values and Value®, in: Heelas, Paul und
Morris, Paul (Hgg.): The Values of the Enterprise Culture. The Moral Debate, London und New
York: Routledge, S. 1-25

Keat, Russel (1991): ,Introduction. Starship Britain or Universal Enterprise?, in: Keat, Russel und
Abercrombie, Nicholas (Hgg.): Enterprise Culture, London und New York: Routledge, S. 1-17

Levitt, Karl Polanyi (2006): ,,Keynes and Polanyi. The 1920s and the 1990s“, in: Review of International
Political Economy, 13, Heft 1,S. 152-177

Lie, John (1991): ,Embedding Polanyi’s Market Society*, in: Sociological Perspectives, 34, Heft 2,
S.219-235

Murray Li, Tania (2007): The Will to Improve. Governmentality, Development, and the Practice of
Politics, Durham und London: Duke University Press

Naim, Moisés (2000): ,,Washington Consensus or Washington Confusion?*, in: Foreign Policy, 118,
S. 86-103

Ramstedt, Martin (2004): ,,Introduction. Negotiating Identities. Indonesian ‘Hindus’ Between Local,
National, and Global Interests”, in: Ramstedt, Martin (Hg.): Hinduism in Modern Indonesia.
A Minority Religion Between Local, National, and Global Interests, London und New York:
Routledge Curzon, S. 1-34

Rose, Nicholas (1992): ,,Governing the Enterprising Self*, in: Heelas, Paul und Morris, Paul (Hgg.): The
Values of the Enterprise Culture. The Moral Debate,London und New York: Routledge, S. 141-164

Schoenfeld, Eugen (1990): ,,Privatization and Globalization. A Durkheimian Perspective on Moral and
Religious Development®, in: Archives de sciences sociales des religions, 35, Heft 69, 27-40

Williamson, John (2005): ,,The Strange History of the Washington Consensus®, in: Journal of Post
Keynesian Economics, 27, Heft 2, S. 195-206



