
ASIEN 123 (April 2012), S. 7-11 

THEMENSCHWERPUNKT 
 
Ethnizität und Religion als Kapital: 
Prozesse der Kapitalisierung von Kultur im 
Indonesien nach Suharto  

Einführung 

Martin Ramstedt, Martin Slama und Christian Warta 

Es sei gleich zu Beginn festgestellt, dass wir, wenn wir hier von Ethnizität und 
Religion als „Kapital“ sprechen, die Gesamtheit der von Pierre Bourdieu unterschie-
denen Kapitalsorten, nämlich ökonomisches, kulturelles, edukatives und 
symbolisches sowie soziales und politisches Kapital meinen (Bourdieu 1994, S. 22-
23, 33-35, 39, 116-117, 187-190, 194-195). Zugleich ist es uns wichtig zu betonen, 
dass Bourdieus Entwicklung dieser analytischen Kategorie samt ihrer Subkategorien 
sowie ihre schnelle Akzeptanz in den Sozialwissenschaften als ein Ergebnis der 
globalen Normalisierung der neoliberalen „enterprise culture“ zu sehen ist, und 
zwar nicht als affirmativer Reflex, sondern als reflexive Kritik. 
Die Idee der „enterprise culture“ entwickelte sich in den 1980er Jahren zu einem 
Topos der konservativen Regierungen Margaret Thatchers in Großbritannien und 
Ronald Reagans in den Vereinigten Staaten. Sie war untrennbar verbunden mit radi-
kalen wirtschaftlichen und institutionellen Reformen, wie der Privatisierung von 
staatlichen Industrien und Versorgungsunternehmen oder der Deregulierung der 
Finanzmärkte. Eines ihrer hervorstechenden Merkmale war, dass die verschiedens-
ten soziokulturellen Diskurse zunehmend mit Begriffen durchdrungen wurden, die 
aus Wirtschaft und Management stammen; als ob sich die genannten Reformen – 
Polanyis Konzept des „double movement“ (Lie 1991, S. 221-222, 223; Levitt 2006, 
S. 162) konterkarierend – auf diese Weise in Gesellschaft und Kultur einbetteten. 
Plötzlich waren immer mehr Menschen, Gruppen und Gemeinschaften bereit, ihre 
gesellschaftliche „Verantwortung“ zu betonen, indem sie ihren Willen zum ökono-
mischen Fortschritt demonstrierten und dabei ein hohes Maß an unternehmerischem 
Geist, also Selbst-Evaluierung, Konkurrenzdenken und Selbst-Kommerzialisierung 
zeigten (Keat 1991, S. 1-3, 11; Heelas und Morris, 1992, S. 1, 2-3, 5, 6, 13; Rose 
1992, S. 146, 149, 157; Murray Li 2007, S. 237). Traditionelle kulturelle und 



Martin Ramstedt, Martin Slama, Christian Warta 8

religiöse Identitäten wandelten sich dabei zu neu ausgehandelten „verdinglichten“ 
individuellen und kollektiven Identitätspositionen mit verstärkt auch rechtlich ver-
brieften Ansprüchen und Pflichten (Andreouli 2010, S. 14.2, 14.3) und manchmal 
gar zu Marken in zunehmend von Symbolkonsum geprägten, globalen Märkten 
(Comaroff und Comaroff 2009, S. 1, 2, 4-5, 12, 17-18, 21, 29, 58, 75, 136-137). 
In Indonesien ist die Kapitalisierung von Ethnizität und Religion allerdings kein 
neues Phänomen. Die wissenschaftliche Literatur legt zu genüge Zeugnis ab dar-
über, dass bereits die niederländische Kolonialregierung – indem sie die Einheimi-
schen mit ihrer adat-Politik und ihrer Strategie der indirekten Herrschaft 
„traditionell“ hielt – aus den kulturellen Traditionen des Archipels politisches Ka-
pital schlug (z.B. Ali 1997, S. 190; Murray Li 2007, S. 37). Auch Präsident Sukarno 
und Präsident Suharto bemühten als Kernelemente der „dörflichen indonesischen 
Kultur“ national-romantisch konstruierte Traditionen, wie beispielsweise das auf 
javanische Wurzeln zurückgehende, indonesierte gotong royong (eine Art freiwillige 
Gemeinschaftsarbeit zum Wohle des Kollektivs), um aus ihnen politisches und 
ökonomisches Kapital für die Zentralregierung zu extrahieren. Bedeutete der Begriff 
gotong royong unter Sukarno noch eine Gleichschaltung aller politischen Kräfte, so 
wurden unter Suharto ganze Gemeinden zu entgeltlosem Straßenbau und ähnlichen 
Entwicklungsarbeiten gezwungen, um das Staatssäckel zu schonen (Bowen 1986, 
S. 546-549, 551-553; Murray Li 2007, S. 57-58). Eine weitere politische Kapitalisie-
rung lokalen Kulturerbes bestand darin, dass von staatlicher Seite dazu aufgefordert 
wurde, an den diversen Staatszeremonien, wie dem Unabhängigkeitstag, lokale 
Tänze aufzuführen. Nicht selten stammten Letztere aus rituellen Abläufen (Ali 
1997, S. 189). Die vonseiten des Tourismusministeriums und den jeweiligen Pro-
vinzregierungen betriebene Kommerzialisierung verschiedener lokaler Kulturen (vor 
allem die der Balinesen, der Toba-Batak in Nordsumatra, der Toraja in Südsulawesi, 
der Tenggeresen am Berg Bromo in Ostjava und der Dayak in Zentralkalimantan) 
im Zuge der Entwicklung der indonesischen Tourismusindustrie diente ebenfalls 
vorwiegend der Staatskasse (Adams 1997, S. 156-158). 
Die politisch und ökonomisch „nutzbaren“ Aspekte der ethnischen Traditionen 
(adat) wurden vom Regime als „Höhepunkte der indonesischen Kultur (budaya)“ 
gelobt (Ramstedt 2004, S. 17), während andere Teile des lokalen adat, die die Legi-
timation des Staates und die Politik seiner Vertreter in Frage hätten stellen können, 
mit Hilfe von extra dafür entwickelten Rechtsinstrumenten unterminiert wurden. Zu 
Letzteren gehörte das noch unter Sukarno verabschiedete Agrarreformgesetz von 
1960, das eine wesentliche Rechtsgrundlage zur Verstaatlichung der Allmenden 
abgab (Fitzpatrick 2007, S. 130, 136-139). Des Weiteren wäre auch besonders die 
für jeden indonesischen Bürger verpflichtende Zugehörigkeit zu einer von fünf 
staatlich anerkannten „Weltreligionen“ (Islam, Protestantismus, Katholizismus, 
Hinduismus und Buddhismus) zu erwähnen, durch die der weitverbreitete Glaube an 
traditionelle Kosmologien und die damit verbundenen mystischen bzw. magischen 
Praktiken delegitimiert und geschwächt wurden. Eklatante Beispiele dafür sind die 



Einführung 9

verschiedenen mystischen Gruppierungen Javas (kejawen) sowie die als „Animis-
mus“, „Ahnenkulte“ und „Aberglauben“ gebrandmarkten sakralen Überlieferungen 
der verschiedenen Ethnien Indonesiens. Der jedem Schüler und Student staatlich 
verordnete Religionsunterricht sollte helfen, die Wurzeln des „Aberglaubens“ und 
der „Rückständigkeit“ auszuziehen und das Land in die Moderne zu führen, was 
einer politischen und ökonomischen Kapitalisierung von Religion Vorschub leistete 
(Ramstedt 2004, S. 8-10, 15, 16, 18-19). 
Die staatliche Religionspolitik leitete unter einer wachsenden Zahl von indonesi-
schen BürgerInnen parallele Prozesse der „Privatisierung“ und „Globalisierung“ der 
Religiosität ein: Aus einer Durkheim’schen Perspektive bedeutete dies vor allem ein 
bisher ungekanntes Maß an Intellektualisierung von Religion, das Wegfallen rigider 
externer Regeln der Lebensführung, wie es der adat gefordert hatte, zugunsten eines 
eher reflexiv-ethisch geprägten Lebensstils und wenn nicht gleich einen Loyalitäts-
wechsel, so doch zumindest eine Loyalitätsstreuung von einer ausschließlich lokalen 
hin zu einer überregionalen, universellen Glaubens- und Praxisgemeinschaft 
(Schoenfeld 1990, S. 29, 31, 32, 34). Die sich während des indonesischen „Wirt-
schaftswunders“ (Mitte der 1980er bis zum Beginn der Asienkrise 1997; siehe z.B. 
Habibie 2009, S. 25-26) herausbildende „Mittelklasse“ zeichnete sich durch eine 
eben solche zugleich privatisierte und globalisierte Religiosität aus. Bei genauerem 
Hinsehen entpuppte sich diese „Mittelklasse“ allerdings als ein heterogenes Kong-
lomerat, das sich zu einem großen Teil aus von diversen Korruptionsmöglichkeiten 
begünstigten Mitgliedern von Suhartos „Staatskaste“ zusammensetzte, deren Le-
bensstil stark konsumorientiert war (Gerke 1995, S. 3, 5, 8-9; Evers und Gerke 
1997, S. 147, 150). 
Eine der Galionsfiguren dieser neuen „Mittelklasse“ war Bacharuddin Jusuf 
Habibie. Nach dem durch die lokalen Auswirkungen der Asien-Krise und die sich 
daran anschließenden Massendemonstrationen forcierten Rücktritt Suhartos am 21. 
Mai 1998 trat er als nicht gewählter Interim-Präsident dessen Nachfolge an. Um die 
strukturelle Grundlage für einen nachhaltigen Wiederaufbau der zusammenge-
brochenen indonesischen Wirtschaft zu schaffen (Habibie 2009, S. 12-13, 86, 103-
106, 126, 128-129, 131-132), setzte er einen Dezentralisierungsprozess in Gang, der 
zugleich alle zehn Kriterien (einschließlich Reform des Verwaltungsapparats, 
Steuerreform, Reduzierung von staatlichen Subventionierungsprogrammen, kompe-
titive Wechselkurse, eine weitergehende Deregelierung der Wirtschaft und die 
Stärkung von Eigentumsrechten) des neoliberalen „Washington Consensus“ 
(Williamson 2005, S. 196, 199; Naím 2000, S. 89, 90) erfüllen sollte. Der Dezentra-
lisierungsprozess bedeutete also keinen Bruch mit der von Suharto vorangetriebenen 
„enterprise culture“, sondern eher eine Intensivierung. Das wirklich Neue bestand 
darin, dass der unternehmerische Geist nicht mehr top-down ein- oder aufgepflanzt 
werden sollte, sondern sich auf Basis regionaler Autonomie und unter dem Vorzei-
chen demokratisierter politischer Strukturen nun bottom-up aus den Kommunen 
heraus entfalten würde (Murray Li 2007, S. 230-231, 233, 239-240, 242). 



Martin Ramstedt, Martin Slama, Christian Warta 10

Die folgenden sechs Beiträge, die das erste Mal im Rahmen der Tagung der 
Deutschen Gesellschaft für Völkerkunde im September 2011 in Wien in einem von 
Martin Ramstedt, Martin Slama und Christian Warta organisierten Workshop prä-
sentiert wurden und im Fach der Kultur- und Sozialanthropologie verankert sind, 
gewähren einen Einblick, welche neuen Formen von Kapitalisierung von Kultur sich 
aus diesem Trend bisher ergeben haben. Der Beitrag von Franz und Keebet von 
Benda-Beckmann zeigt, wie in Westsumatra im Zeichen der regionalen Autonomie 
ein neuer „Kulturkampf“ ausgebrochen ist, der das Verhältnis zwischen ethnischer 
Tradition (adat), islamischer Religion (agama) und Zugehörigkeit zum 
indonesischen Nationalstaat neu aushandelt, um so die Region im Zusammenspiel 
der veränderten politischen und ökonomischen Kräfte neu zu positionieren. Eine 
verwandte Problematik stellt Sabine Zurschmitten für die West-Manggarai in Flores 
vor, wo die Revitalisierung der lokalen Tradition zunehmend einer Reduktion auf 
vermarkt- und inszenierbare Objekte und Praktiken gleichkommt. Martin Ramstedts 
Artikel wiederum beschreibt, wie die Dezentralisierung die Juridifizierung des lo-
kalen Kulturerbes in Bali ermöglichte, was zwar einen gewissen Grad von Wieder-
einbettung der Tourismusindustrie in die von zunehmendem unternehmerischen 
Denken gekennzeichnete lokale Gesellschaft bedeutete, aber paradoxerweise nicht 
unbedingt eine Stärkung der traditionellen Werte und Solidarnetzwerke herbeiführte. 
Christian Warta zeigt neue wirtschaftliche und politische Allianzen evangelikaler 
Papuas auf, indem er dem heiligen Pfad einer ihrer neuen Ethno-Theologien nach 
Israel folgt und seiner spezifischen Kapitalisierung von reimaginierter Tradition, 
Christentum und indonesischer Staatsbürgerschaft nachgeht. Martin Slamas Beitrag 
widmet sich einem Phänomen von religiösem Tourismus, das als eine „marktorien-
tierte“ Neukonzeption von Pilgerschaft in Zusammenarbeit zwischen dem 
indonesischen Tourismusministerium und Vertretern der Nahdlatul Ulama-
Organisation vorangetrieben wird. Abschließend beschäftigt sich Judith Schlehes 
Artikel  mit einer postmodernen Spielart der traditionellen javanischen Heiler 
(dukun), indem er die Strategien von „modernen“ weiblichen und männlichen 
spirituellen Unternehmern, sogenannten „Paranormalen“, nachzeichnet. 

Literatur 
Adams, Kathleen M. (1997): „Touting Touristic ‘Primadonas’. Tourism, Ethnicity, and National 

Integration in Sulawesi, Indonesia“, in: Picard, Michel und Wood, Robert E. (Hgg.): Tourism, 
Ethnicity, and the State in Asian and Pacific Societies, Honolulu: University of Hawai’i Press, 
S. 155-180 

Ali, Fachry (1997): „Sharing a Room with Other Nonstate Cultures. The Problem of Indonesian 
Kebudayaan Bernegara“, in: Schiller, Jim und Martin-Schiller, Barbara (Hgg.): Imagining Indonesia. 
Cultural Politics & Political Culture, Athens: Ohio University Center for International Studies 
(Monographs in International Studies, Southeast Asian Series, 97), S. 186-197 

Andreouli, Eleni (2010): „Identity, Positioning and Self-Other Relations“, in: Papers on Social 
Representations, 19, S. 14.1-14.13 

Bourdieu, Pierre (1994): Raisons pratiques. Sur la théorie de l’action, Paris: Éditions du Seuil 
Bowen, John (1986): „On the Political Construction of Tradition. Gotong Royong in Indonesia“, in: The 

Journal of Asian Studies, 45, Heft 3, S. 545-561 



Einführung 11

Comaroff, John L. und Comaroff, Jean (2009): Ethnicity, Inc., Chicago und London: The University of 
Chicago Press 

Evers, Hans-Dieter und Gerke, Solvay (1999): „Globalized Market Culture and Market 
Fundamentalism“, in: Fardon, Richard; Binsbergen, Wim van und Dijk, Rijk van (Hgg.): Modernity 
on a Shoestring. Dimensions of Globalization, Consumption and Development in Africa and Beyond, 
Leiden und London: Eidos, S. 141-152 

Fitzpatrick, David (2007): „Land, Custom, and the State in post-Suharto Indonesia. A Foreign Lawyer’s 
Perspective“, in: Henley, David und Davidson, Jamie S. (Hgg.): The Revival of Tradition in 
Indonesian Politics. The Deployment of adat from Colonialism to Indigenism, London und New 
York: Routledge, S. 130-148 

Gerke, Solvay (1995): Symbolic Consumption and the Indonesian Middle Class, Bielefeld: Universität 
Bielefeld, Southeast Asia Programme (Working Paper No. 233) 

Habibie, Bacharuddin Jusuf (2009): 517 Tage. Indonesien. Geburt einer Demokratie, mit einem 
Geleitwort von Helmut Schmidt, München: Herbert Utz Verlag 

Heelas, Paul und Morris, Paul (1992): „Enterprise Culture. Its Values and Value“, in: Heelas, Paul und 
Morris, Paul (Hgg.): The Values of the Enterprise Culture. The Moral Debate, London und New 
York: Routledge, S. 1-25 

Keat, Russel (1991): „Introduction. Starship Britain or Universal Enterprise?“, in: Keat, Russel und 
Abercrombie, Nicholas (Hgg.): Enterprise Culture, London und New York: Routledge, S. 1-17 

Levitt, Karl Polanyi (2006): „Keynes and Polanyi. The 1920s and the 1990s“, in: Review of International 
Political Economy, 13, Heft 1, S. 152-177 

Lie, John (1991): „Embedding Polanyi’s Market Society“, in: Sociological Perspectives, 34, Heft 2, 
S. 219-235 

Murray Li, Tania (2007): The Will to Improve. Governmentality, Development, and the Practice of 
Politics, Durham und London: Duke University Press 

Naím, Moisés (2000): „Washington Consensus or Washington Confusion?“, in: Foreign Policy, 118, 
S. 86-103 

Ramstedt, Martin (2004): „Introduction. Negotiating Identities. Indonesian ‘Hindus’ Between Local, 
National, and Global Interests“, in: Ramstedt, Martin (Hg.): Hinduism in Modern Indonesia. 
A Minority Religion Between Local, National, and Global Interests, London und New York: 
Routledge Curzon, S. 1-34 

Rose, Nicholas (1992): „Governing the Enterprising Self“, in: Heelas, Paul und Morris, Paul (Hgg.): The 
Values of the Enterprise Culture. The Moral Debate, London und New York: Routledge, S. 141-164 

Schoenfeld, Eugen (1990): „Privatization and Globalization. A Durkheimian Perspective on Moral and 
Religious Development“, in: Archives de sciences sociales des religions, 35, Heft 69, 27-40 

Williamson, John (2005): „The Strange History of the Washington Consensus“, in: Journal of Post 
Keynesian Economics, 27, Heft 2, S. 195-206 


