
ASIEN 123 (April 2012), S. 48-61 

Das Branding von „Bali“ nach Suharto: 
Regionale Autonomie, globaler Tourismus und die 
Juridifizierung des lokalen Kulturerbes  

Martin Ramstedt 

Summary 
In 2001, i.e. the beginning of the recent decentralization process that facilitated 
Indonesia’s transition from a highly centralized patrimonial regime to a liberal 
democracy with a significant degree of regional autonomy, local economies were 
suddenly exposed to accelerated deregulation and globalization. As was described 
by Karl Polanyi for similar processes in 19th and early 20th Century Europe, the 
regions have reacted to the boosted dis-embedding of their economy by making use 
of their new legislative authorities in order to re-embed economy into local society. In 
Bali, a major international tourist destination famous for its cultural attractions, the 
provincial parliament initiated the juridification of local culture in order to secure 
privileged access to local natural and cultural resources for the local Hindu-Balinese 
citizenry. In the event, Balinese political and religious leaders also harnessed the 
discourse and programs of national and international cultural heritage organizations 
to authenticate and copyright Balinese sacred traditions. This article argues that all 
these efforts at juridifying local culture have indeed partially succeeded in re-
embedding Bali’s tourism-driven economy into local society. However, this re-
embedding does not seem to have strengthened traditional values and solidarity 
systems, as the entrepreneurial spirit has taken over Balinese community life. 

Keywords: Decentralization, dis-embedding, tourism, juridification, Bali 

Einleitung 
Die Asienkrise von 1997/98 weichte die legitimatorischen Grundlagen des Suharto-
Regimes auf, indem sie den bisherigen ökonomischen Fortschritt innerhalb kürzester 
Zeit um beinahe vierzehn Prozent rückläufig machte (Sadli 2009, S. 146). Gleich-
zeitig wurde beim Versuch der Krisenbewältigung das volle Ausmaß des 
Nepotismus und der Korruption sichtbar, das die Beziehungen zwischen der 
Wirtschaftselite und der Exekutive Indonesiens bestimmte. Wellen von Massen-
demonstrationen, die soziale Gerechtigkeit und Demokratie forderten, führten im 
Mai 1998 schließlich zum Rücktritt Suhartos (Basri 1999, S. 31-32; Mulya Lubis 
und Santosa 1999, S. 343, 356; McGillivray und Morrissey 1999, S. 11-12). 
Als Teil des darauf folgenden gesellschaftlichen und politischen Reformprozesses 
initiierte Suhartos Nachfolger, Interim-Präsident B.J. Habibie (seine Amtszeit 



Das Branding von „Bali“ nach Suharto 49

dauerte vom 21.05.1998 bis 20.05.1999), eine Strukturreform des indonesischen 
Staates, die diesen von einer einheitsstaatlichen Diktatur hin zu einer dezentralisier-
ten, liberalen Demokratie führen sollte. Die mit der Strukturreform verbundenen 
Gesetze wurden 2001, also noch während der Regierungszeit von Präsident 
Abdurrahman Wahid (1999-2001), implementiert und leiteten so einen umfassenden 
Dezentralisierungsprozess ein. In seiner Folge erhielten die verschiedenen Regionen 
des Landes ein bedeutsames Ausmaß an legislativer, finanzieller und administrativer 
Autonomie. Die erste Phase dieses Prozesses wurde während der Amtszeit von 
Megawati Sukarnoputri, nämlich 2003, mit einer ersten Evaluation abgeschlossen. 
Diese lieferte die Grundlage für eine Überarbeitung der Dezentralisierungsgesetze, 
die dann ab 2004 in revidierter Form in Kraft traten. Parallel zu der ersten Imple-
mentierungsphase waren zwischen 1999 und 2002 auch vier Änderungen des 
indonesischen Grundgesetzes von 1945 verabschiedet worden, die nicht nur einen 
neuen Katalog individueller Bürgerrechte beinhalteten, sondern zudem traditionellen 
Gemeinschaften ein gewisses Maß an Kollektivrechten zusicherten (z.B. 
Lustermann 2002, S. 58-60, 108-110, 117-121, 123-132, 137-140, 144-150, 176-
204; Indrayana 2008, S. 2-3, 4, 16, 78, 81-100, 104, 106, 108-171, 179-240, 242-
265; Holtzappel 2009, S. 1-8, 9-11, 17-21). 
Diese legislative Entwicklung, die von der Weltbank sowie nationalen und anderen 
internationalen Geberorganisationen unterstützt wurde, beruhte wesentlich auf der 
Tatsache, dass sich die indonesische Zentralregierung aufgrund der durch die Asien-
krise ausgelösten Schmelze ihrer Dollarreserven gezwungen sah, ihre Kosten zu 
rationalisieren. Die Regionen, die bislang von jeglicher Regierungsverantwortung 
ausgeschlossen waren, sollten dienstleistungsorientierte, selbstverantwortlich operie-
rende Lokalregierungen entwickeln, um regionales Wirtschaftswachstum 
anzuspornen und profitbringend zu managen. Dies wiederum bedingte eine höhere 
Beteiligung der Lokalbevölkerung an politischen und ökonomischen Entschei-
dungsprozessen (Holtzappel 2009, S 1-2, 7; Brodjonegoro 2009, S. 197, 203). 
Mit Beginn der Implementierung der regionalen Autonomie wurden die lokalen 
Ökonomien folglich einem bisher ungekannten Grad an Liberalisierung ausgesetzt. 
Gleichzeitig traten in verschiedenen Regionen religiös und ethnisch motivierte Be-
wegungen ins Gesichtsfeld nationaler und internationaler Beobachter, die sich nicht 
so sehr politischer als rechtlicher Strategien bedienten, um die von ihren Anhängern 
gewünschten gesellschaftlichen Veränderungen durchzusetzen. Dass das Auftreten 
dieser anti-liberalen Bewegungen eine Folge einer vermeintlichen fragilen Staatlich-
keit sei (z.B. Rotberg 2003; S. 14-15, 21; Schulte Nordholt und Klinken 2007, S. 1), 
halte ich als Erklärungsansatz für zu kurz gegriffen. Viel besser greifen meines Er-
achtens Einsichten, die der österreichisch-ungarische Ökonom Karl Polanyi in 
seinem 1944 veröffentlichten Buch über die „große Transformation“ der 
europäischen Gesellschaften im 19. und frühen 20. Jahrhundert entwickelte, und 
deren Relevanz für eine Analyse der Antinomien des gegenwärtigen Globalisie-
rungsprozesses besonders in nicht-europäischen Gesellschaften wieder verstärkt in 



Martin Ramstedt 50

den Blickwinkel der Sozialwissenschaften gerückt ist (s.a. Blok 2001, S. xviii-xix, 
xxxiii-xxxv, xxxviii; Steglitz 2001, S. vii, x, xvi; Frerichs 2011, S. 65-66; Perry-
Kessaris i.E., S. 2).  
Polanyi beschrieb, wie seit Beginn der industriellen Revolution das sogenannte 
„freie Spiel der Kräfte“ die Ökonomien der europäischen Staaten immer mehr aus 
ihrer Einbettung in die normative Ordnung der lokalen Gesellschaften herauslöste, 
indem es die traditionellen, auf Nachhaltigkeit abgestimmte Solidarnetzwerke zwi-
schen den Menschen zerstörte und durch vertragsgebundene, auf schnellem Profit 
basierende Verhältnisse ersetzte (Polanyi 2001, S. 7, 35-44, 134-135). Bei dieser 
Umgestaltung der sozialen Bindungen, die von vielen als progressiver Werteverfall 
bis zur moralischen „Anomie“ erfahren wurde (Kreide 2011, S. 44; Orru 1983, 
S. 505, 508-510, 511), spielte die Entwicklung und Anwendung rechtlicher 
Instrumente eine große Rolle. Recht legitimierte laut Polanyi jedoch nicht nur die 
normative „Entbettung“ der Wirtschaft, sondern auch Gegenbewegungen, die diesen 
Prozess umzukehren versuchten (Frerichs 2011, S. 70, 72, 78, 82; Kreide 2011, 
S. 41, 43, 47; Perry-Kessaris i.E., S. 3-5, 7, 15-16).  
An anderer Stelle (Ramstedt 2009, S. 330-332, 336-337, 340, 342-344; Ramstedt 
2011, S. 43-44, 46, 54-56) habe ich bereits darauf hingewiesen, dass die seit Beginn 
der Reformperiode zunehmend konstatierte, sich allerdings bereits seit Beginn der 
1990er Jahren entwickelnde ethnonationale Haltung der hindu-balinesischen Be-
völkerung eine Juridifizierung1 der lokalen Dorftraditionen begünstigte. Dieser 
Ethnonationalismus speiste sich aus Ressentiments, die sich in der Tat während der 
rapiden Entbettung des bis dato von den meisten BalinesInnen als überwiegend 
positiv bewerteten „Kulturtourismus“ herausgebildet hatten. Im Folgenden werde 
ich zunächst die wichtigsten Stadien dieses Entbettungsprozesses beschreiben, um 
dann auf die einzelnen Schritte der Juridifizierung des lokalen Kulturerbes einzuge-
hen. Dabei soll deutlich werden, dass die Wiedereinbettung des Tourismus in die 
lokalen Gemeinschaften bis zu einem gewissen Grad gelungen ist, zumindest was 
das rein Wirtschaftliche angeht. Die von der Juridifizierung angestrebte Integration 
von Tradition und neo-liberalem Unternehmergeist ist meines Erachtens aber nicht 
erfolgt, zum Nachteil des traditionellen Wertesystems und der mit ihm verbundenen 
Solidarnetzwerke. 

Entbettung der balinesischen Tourismusindustrie  
Die Erschließung Balis für den Massentourismus geht auf die Anfänge von Suhartos 
„Neuer Ordnung“ zurück. Bereits 1966 erwirkte Suharto die Hilfe der führenden 
Industrienationen und westlicher Geberorganisationen für sein wirtschaftlich am 
                                                 
1  Ich verstehe unter „Juridifizierung“ ganz allgemein einen Prozess, bei dem das Staatsrecht die 

Rahmenbedingungen für eine wachsende Anzahl von gesellschaftlichen Beziehungen, Akteuren und 
Aktionen setzt und somit einen zunehmenden Teil der Lebenswelt reguliert (z.B. Blichner und 
Molander 2005). 



Das Branding von „Bali“ nach Suharto 51

Boden liegendes Land. Im Gegenzug öffnete Gesetz Nr. 1/1967 Indonesien für aus-
ländische Investoren. Ein wesentlicher Punkt war, dass ihnen die indonesische 
Regierung für ihre Investitionsprojekte entsprechend Land bereitstellen würde (Arti-
kel 14). Schon Suhartos erster Fünfjahresplan (1969-1974), der mit Hilfe der 
Weltbank und des IWF entworfen worden war, verpflichtete sich zur Entwicklung 
des internationalen Tourismus. Die Insel Bali, die bereits in den 1920er Jahren als 
„letztes Südseeparadies“ bekannt geworden war und westliche Reisende angezogen 
hatte, wurde dabei zu einem wichtigen Standort für die zukünftige Tourismus-
industrie erklärt. Der mit finanzieller Unterstützung der Weltbank und der 
Vereinigten Nationen 1971 konzipierte Masterplan empfahl die Begrenzung des 
Tourismus auf die südliche Küstenregion, die aufgrund der Trockenheit ihres Lokal-
klimas nur dünn besiedelt war, um so negative Einflüsse auf die balinesische 
Bevölkerung einzuschränken (s.a. Hussey 1989, S. 314-315; Picard 1996, S. 43, 48-
49; Yamashita 2003, S. 52-53; Knight, Mitchell und Wall 1997, S. 91-92).  
Schon bald aber entwickelte sich ein ungeregelter Alternativtourismus, der sich auch 
ins zentralbalinesische Hauptsiedlungsgebiet ausbreitete. Bei den internationalen 
Alternativtouristen erfreuten sich die einfachen Unterkünfte (losmen), in die 
balinesische Entrepreneurs vor allem investierten, großer Beliebtheit. Weniger er-
folgreich erwiesen sich jedoch balinesische Kleinunternehmer im Führen von 
Restaurants (Hussey 1989, S. 317). Im Laufe der zunehmenden touristischen Er-
schließung der Insel stiegen die Preise für Land erheblich. Der Verkauf von Grund 
konnte balinesischen Bauern kurzfristig hohen Gewinn einbringen, doch mussten sie 
vielerorts zusehen, wie Zuwanderer aus anderen Regionen Indonesiens in der Tou-
rismusindustrie unternehmerisch erfolgreicher waren. 1983 waren bereits 44 Prozent 
der Bars und Restaurants in dem stetig anwachsenden Strandparadies Kuta im Besitz 
von Nicht-Balinesen, während das ständig wachsende Müll- und Abwasserproblem 
langsam aber sicher die Ökologie der balinesischen Südküste aus dem Gleichge-
wicht brachte (z.B. Hussey 1989, S. 317, 319; Knight, Mitchell und Wall 1997, 
S. 92, 93-94). 
Bereits gegen Ende der achtziger Jahre bemühte sich die balinesische Provinz-
regierung deshalb in Gestalt des Bali Sustainable Development Project (Mitchell 
1994, S. 190) um die Fest- und Durchsetzung von Richtlinien für die Entwicklung 
eines nachhaltigen Tourismus. Alle diese Bemühungen um die Entwicklung eines 
nachhaltigen Tourismus konnten jedoch nicht verhindern, dass sich zu Beginn der 
1990er Jahre der Entbettungsprozess der balinesischen Tourismusindustrie rapide 
beschleunigte und heftige Gegenreaktionen in der lokalen Bevölkerung hervorzu-
rufen begann. Ursache dafür waren weitere ökonomische Deregulierungs-
maßnahmen, die die hohen Transaktionskosten des indonesischen Wirtschafts-
systems ausgleichen sollten. So gewährte Suharto ausländischen Investoren Zugang 
zu immer mehr Wirtschaftssektoren Indonesiens und entwickelte dabei ein 
Lizenzvergabesystem, das vor allem seiner Familie und ausgewählten „Klienten“ 
enorme wirtschaftliche Vorteile einbrachte. Sein Sohn Tommy ergatterte auf diese 



Martin Ramstedt 52

Weise zum Beispiel das Monopol über den Export von Rattanprodukten sowie die 
Vermarktung von Gewürznelken, während sein Bruder Bambang den Orangen-
handel in Kalimantan kontrollierte (z.B. Soesastro 1989, S. 854, 856-858, 863; 
Liddle 1991, S. 403, 405, 410, 413-414, 418, 412-422; Soesastro 2000, S. 52, 53; 
Connor und Vickers 2003, S. 164).2  
In Bali waren es eine Reihe von touristischen „Mega-Projekten“, die ab 1990 die 
Beschleunigung des ökonomischen Entbettungsprozesses markierten. Ich möchte 
hier nur drei dieser Projekte kurz erwähnen. Bei dem ersten Beispiel handelt es sich 
um den von der Bakrie Gruppe ausgeführten Bau des Bali Nirwana Beach Resort in 
unmittelbarer Nähe eines bedeutenden Tempels, Pura Tanah Lot, der den Gästen 
des Resort eine imposante Kulisse bieten sollte. Hinzu kam, dass man die Bakrie 
Gruppe als ein in mehreren Wirtschaftszweigen sehr erfolgreiches muslimisches 
Familienunternehmen kannte, das von Suhartos 1989 vollzogener strategischer 
Hinwendung zum Islam (Ashaari Muhammad 1993) enorm profitiert hatte. Das 
Unternehmen wurde bis 1992 von Aburizal Bakrie geleitet, der ein Jahr später in die 
Politik wechselte und auch dort sehr schnell zum Aushängeschild der aufstrebenden 
muslimischen Mittelschicht Indonesiens wurde (Tamara 1998). 1993 starteten auch 
die Bauarbeiten für das Bali Nirvana Beach Resort. Trotz massiven Protests aus 
weiten Kreisen der balinesischen Bevölkerung wurde es mit nur wenigen Modifizie-
rungen der ursprünglichen Pläne fertig gestellt und 1997 als ein Hotel der Le 
Meridien-Kette eröffnet (Warren 1998, S. 235-239, 242-245, 246-252; Suasta und 
Connor 1999, S. 100-111, 116; Ramstedt 2000, S. 133-134).  
Tommy Suhartos Pecatu Indah Resort Projekt gab ebenfalls Anlass zu heftiger 
Kritik, da ein bereits bestehender balinesischer Tempel (der Pura Lalang Bene) ins 
Hotelgelände integriert werden sollte (Rieländer 2000, S. 43-44, 46-51). Aufgrund 
der Asienkrise wurde das Projekt jedoch nicht fertiggestellt. Auch der Bau des Four 
Season Resort in Sayan erfolgte unter Beteiligung Tommys. Die lokale Kritik betraf 
vor allem die Tatsache, dass kaum ein ortsansässiger Balinese in die Belegschaft des 
Hotels aufgenommen wurde.3 
Im Laufe der Zeit wurden „fremden“ Investoren gerne unterstellt, zahlreiche 
javanische Arbeitskräfte einzuschleppen, ohne sie mit einer Rückfahrkarte auszu-
statten. Diese meist muslimischen Migranten würden den Einheimischen die 
Arbeitsplätze wegnehmen und die Kriminalitätsrate in die Höhe treiben (Ramstedt 
2009, S. 338). Anti-muslimische Ressentiments erreichten ihren Höhepunkt nach 
den beiden terroristischen Bombenattacken von 2002 und 2005 (Ramstedt 2009, 
S. 331, 334-336). Inzwischen aber hatte das balinesische Provinzparlament schon 

                                                 
2  Cf. Cover Story in Tempo Magazine, 24, Heft VIII, 12.–18. Februar 2008. 
3  Ich hielt mich in den 1990ern jedes Jahr ein paar Wochen zu Forschungszwecken in Bali auf. In 

dieser Zeit wurde ich in verschiedenen Cafés von Sayan, Kedewatan und Campuan Zeuge des 
Unmuts der Lokalbevölkerung über das Four Seasons Resort. 



Das Branding von „Bali“ nach Suharto 53

die ersten Schritte der Juridifizerung des lokalen Kulturerbes unternommen. 
Ermöglicht wurden sie durch den 2001 in Kraft tretenden Dezentralisierungsprozess.  

Juridifizierung des balinesischen Kulturerbes  
Bevor ich die durch die rezente Dezentralisierung ermöglichte Juridifizierung des 
balinesischen Kulturerbes beschreibe, möchte ich kurz einige vorbereitende 
Entwicklungen nennen.  
Bereits 1971, dem Jahr der Konzeption des Masterplans zur Entwicklung des Tou-
rismus auf Bali, organisierte die balinesische Provinzregierung aus Sorge vor einer 
möglichen Kommerzialisierung der balinesischen Sakralkünste ein Seminar mit 
balinesischen Intellektuellen, in dem eine Kategorisierung der Darstellenden Künste 
vorgenommen wurde. Man unterschied Sakraltänze (wali), die ein direktes Tanz-
opfer an die Gottheiten darstellen, und rituelle Tänze (bebali), bei denen geweihte 
Gegenstände (Masken, Ritualdolche, etc.) verwendet werden, von Tänzen ohne 
inhärente sakrale Bedeutung (balih-balihan). Zwei Jahre später erließ der damalige 
Provinzgouverneur eine Verordnung, die die Aufführung von wali- und bebali-
Tänzen für Touristen untersagte (Ramstedt 1992, S. 72). 
Um ausländischen Investoren gemäß Gesetz Nr. 1/1967 Land zur Verfügung stellen 
zu können, musste sich die indonesische Regierung vielerorts erst die Verfügungs-
macht über den entsprechenden Grund sichern, nämlich dort, wo sie – wie es in 
Artikel 18B Absatz 2 des indonesischen Grundgesetzes hieß – die kollektiven Land-
nutzungsrechte noch existierender traditioneller Gemeinschaften zu berücksichtigen 
hatte. In Bali waren dies die traditionellen Dorfgemeinschaften (desa adat). Artikel 
18 erlaubte es der Regierung jedoch, den kollektiven Landbesitz traditioneller Ge-
meinschaften im Namen des Fortschritts zu beschneiden. Er bot also eine gewisse 
rechtliche Grundlage für die Verstaatlichung von Allmenden, der außerdem Gesetz 
Nr. 5/1974 zu den Grundlagen der regionalen Verwaltung und Gesetz Nr. 5/1979 zur 
Dorfverwaltung weiter Vorschub leisteten, indem sie die politische Einheit der tra-
ditionellen Dorfgemeinschaften unterminierten (Lustermann 2002, S. 179, 192). 
Auch die balinesischen desa adat wurden auf Basis dieser Gesetze in ein aus Java 
stammendes Verwaltungsschema gepresst, das sie meist auf mehrere neuere dörfli-
che Verwaltungseinheiten (desa dinas) aufteilte (Ramstedt 2009, S. 352-354). So 
sollten sie für einige Jahre als bloße Ritualgemeinschaften weiter existieren.  
1986 verabschiedete die balinesische Provinzregierung Provinzverordnung 
Nr. 6/1986, die den desa adat den Status von traditionellen Rechtsgemeinschaften 
verlieh. Auf Provinzebene und in jedem der acht Bezirke Balis wurde ein Rat zur 
Pflege und Entwicklung ihrer Rechtsinstitutionen gegründet. Die Ratsmitglieder 
fungierten bei lokalen Konflikten als Mediatoren. Provinzverordnung Nr. 6/1986 
drehte also die Auswirkungen von Gesetz Nr. 5/1979 ohne Gegenwehr Jakartas 
wieder etwas zurück. Das Regime hatte inzwischen eingesehen, dass es bei der 
Implementierung von Regierungsprogrammen in Bali viel effektiver war, sich der 



Martin Ramstedt 54

traditionellen Dorfinstitutionen zu bedienen. Nachdem Indonesiens Wirtschaft 1986 
unter den fallenden Ölpreisen zu leiden hatte, intensivierte die indonesische Regie-
rung die Entwicklung des Tourismus (Picard 1997, S. 203) als Ausgleich zum 
Ölgeschäft. In Bali brauchte sie dazu die Hilfe der traditionellen Institutionen, die 
zwei Jahre später eine weitere Stärkung vonseiten der balinesischen Provinz-
regierung in Form von Provinzverordnung Nr. 2/1988 erfuhren. Sie ordnete die 
Gründung von dörflichen Mikrokreditinstitutionen an, die nicht von den desa dinas, 
sondern von den desa adat verwaltet werden sollten (Ramstedt 2009, S. 354-355; 
Ramstedt 2011, S. 58). 
Dennoch konnten die durch diese beiden Provinzverordnungen gestärkten 
traditionellen balinesischen Rechtsgemeinschaften der oben beschriebenen be-
schleunigten Entbettung des Tourismus in den 1990er Jahren nichts entgegensetzen. 
1995 aber gelang es zwei bekannten balinesischen Juristen, I Ketut Ngastawa und 
I Dewa Putu Swastha, zumindest, andere bekannte Intellektuelle Balis, nämlich 
I Gusti Ngurah Bagus (Professor für Ethnologie), Anak Agung Made Djelantik (Arzt 
und Schriftsteller), Ide Anak Agung Gede Agung (Diplomat a.D.), I Nyoman 
Gelebet (Architekt), dreizehn traditionelle Priester und die Hindu-Intellektuellen 
Gedong Bagoes Oka, Agus Indra Udayana und Jero Mangku Gede Ketut Soebandi, 
dazu zu bewegen, sich gemeinsam in einem neu gegründeten Forum (Forum 
Pemerhati Hindu Dharma Indonesia, FPHDI) für die Interessen der balinesischen 
Hindus einzusetzen.4 Sie tadelten in der Causa Bali Nirwana Beach Resort öffentlich 
die offiziellen Vertreter der lokalen Hindugemeinschaft (Parisada Hindu Dharma 
Indonesia), dass sie sich von der Bakrie Gruppe haben bestechen lassen und den Bau 
schlussendlich befürworteten. In Hinblick auf Verordnung Nr. 528/1993 des 
balinesischen Provinzgouverneurs Ida Bagus Oka, die die Erschließung von 
insgesamt 21 Regionen der Insel für den Tourismus verfügte, versuchten sie, eine 
parlamentarische Debatte über die Entwicklung Balis zu einem hinduistischem Ter-
ritorium anzuregen (Bagus 1995). Diese Anregung wurde jedoch erst nach dem Fall 
Suhartos umgesetzt, was nicht zuletzt dem Einfluss der 2001 in Jakarta gegründeten 
Allianz der indigenen Völker des Archipels (Aliansi Masyarakat Adat Nusantara, 
AMAN) zuzuschreiben ist. Der balinesische Vertreter von AMAN brachte die Idee 
einer Juridifizierung der lokalen Dorftraditionen erneut in Umlauf. Sie traf den Nerv 
der Mehrheit des von ethnonationalistischen Ressentiments beherrschten 
balinesischen Bevölkerung. Dies machte sie zu einem politischen Trumpf, weshalb 
sie schließlich die volle Unterstützung des damaligen balinesischen Provinz-
parlaments sowie des Provinzgouverneurs I Dewa Beratha fand (Ramstedt 2009, 
S. 344; Ramstedt 2011, S. 59).  
Hauptargument ihrer Befürworter war die Tatsache, dass die Dezentralisierungs-
gesetze nicht den Provinzen, sondern nur den Bezirken (kabupaten/kota) 

                                                 
4  Ich habe 1995 und 1997 an zwei Treffen des Forums als Beobachter teilgenommen und stand darüber 

hinaus in regem Kontakt mit Herrn Ngastawa, Dr. Djelantik und Prof. Bagus. 



Das Branding von „Bali“ nach Suharto 55

Regionalautonomie erteilt hatten (z.B. Holtzappel 2009, S. 1; Hofman, Kaiser und 
Schulze 2009, S. 99). Dass auf wirtschaftlichem Gebiet nun alle balinesischen Dist-
rikte miteinander konkurrieren müssten, sei einer alle Teile Balis berück-
sichtigenden, nachhaltigen Tourismuspolitik nicht förderlich. Denn die an 
Touristenattraktionen reichen Bezirke würden jetzt kaum ihren Gewinn auf die 
ganze Insel umverteilen wollen (s.a. Ray 2009, S. 153-154), um so ressourcenarmen 
Bezirken unter die Arme zu greifen, zumal die Exekutive der einzelnen Bezirks-
verwaltungen noch immer zum großen Teil aus Beamten des alten Suharto-Regimes 
bestünde, die an den lokalen Wirtschaftserfolgen weiterhin „mitzuverdienen“ ver-
suchten (s.a. Hofman, Kaiser und Schulze 2009, S. 101-102, 104-105, 110; Ray 
2009, S. 159-160, 166). Sie seien daher eher an Gewinnmaximierung interessiert als 
am Gemeinwohl der gesamten balinesischen Bevölkerung. Die Entwicklung eines 
nachhaltigen Tourismus, der die bereits bestehende enge Verflechtung von Kultur 
und Ökologie in Bali (Beispiele: Das einheimische Bewässerungssystem oder subak; 
die Sakralisierung verschiedener Naturerscheinungen durch die Platzierung von 
Tempeln) berücksichtigt, erfordere aber die Einbindung ganz Balis (s.a. Panitia 
Khusus Otonomi Khusus 2007, S. 13-14, 25, 29; Kongres Kebudayaan Bali 2007, 
S. x; Talenta Bali 2007, S. 16, 37-39, 42, 57, 85, 97, 167-169). 
Einige Schritte des Juridifizierungsprozesses habe ich bereits andernorts eingehend 
behandelt (Ramstedt 2009, S. 344-350, 355-357; Ramstedt 2011, S. 57-66; Ramstedt 
i.E.). Ich möchte sie deshalb hier nur noch einmal kurz zusammenfassen. Der strate-
gisch wichtigste Schritt war die Verabschiedung der Provinzverordnung Nr. 3/2001 
über die Autonomie der traditionellen Rechtsgemeinschaften (desa adat), die seit-
dem desa pakraman genannt werden. Mit dieser Verordnung wurde ihnen ihr 
angestammtes Gebiet (tanah adat, ulayat) samt seiner Ressourcen als kollektives 
Eigentum zugesprochen. Außerdem wurde ihnen ein hohes Maß an Rechtshoheit 
und rechtsprechender Gewalt verliehen, wobei das lokal sehr unterschiedliche, in der 
traditionellen sakralen Kosmologie der Balinesen verankerte Dorfrecht Teil des 
Staatsrechts wurde, allerdings mit einer auf die jeweilige balinesische Dorfsphäre 
beschränkten Gültigkeit. Darüber hinaus bekamen alle desa pakraman das Recht, ihr 
eigenes Budget zu verwalten. 2003 wurde diese Provinzverordnung in nur wenig 
überarbeiteter Form ratifiziert. Dazu wurde die Zustimmung aller Vertreter der 
(klian adat) balinesischen Rechtsgemeinschaften eingeholt, die man dazu in einem 
symbolträchtigen Ort zusammenkommen ließ: dem Tempel Pura Samuan Tiga im 
Dorf Pejeng, der den legendären Wohnort des balinesischen Kulturheroen Mpu 
Kuturan markiert. Gemäß der schriftlichen Überlieferung war dieser verehrte 
spirituelle Meister der intellektuelle Urheber der traditionellen Rechts-
gemeinschaften (Ramstedt 2011, S. 63; s.a. Anggaran Dasar 2004, S. viii).  
Die Implementierung der Provinzverordnung erfolgte ab 2004. Im selben Jahr 
unterbreitete die balinesische Provinzregierung dem gesetzgebenden Organ des 
nationalen Parlaments in Jakarta einen Gesetzentwurf, der die spezielle Autonomie 
(otonomi khusus) für Bali in Analogie zu der Acehs und Papuas forderte, um Bali 



Martin Ramstedt 56

eben zu einer im hindu-balinesischen Sinne wirklich ökologischen und nachhaltigen 
Wirtschaftszone zu machen (Ramstedt 2009, S. 332, 361-362). Die Entscheidung 
vonseiten Jakartas blieb so lange aus, bis das Thema seine politische Dringlichkeit 
verlor. So machten selbst die drei Kandidaten bei den balinesischen 
Provinzgouverneurswahlen von 2009 aus der ganzen Sache kein Wahlkampfthema 
mehr. Nach den Wahlen verabschiedete die neue Provinzregierung anstelle dessen 
aber Provinzverordnung Nr. 16/2009, die auf Basis traditioneller kosmologischer 
Vorstellungen alle Berge, Seen, Quellen, Schluchten, Küsten und das Meer Balis als 
heilige Sitze wichtiger Wächtergottheiten identifizierte. Außerdem forderte sie die 
Respektierung einer sakralen und daher nicht kommerzialisierbaren Zone von zwei 
bis fünf Kilometern (je nach Bedeutung der Sakralstätte) um Tempel herum. Zu 
guter Letzt verlangte sie eine Rückbesinnung auf das ebenfalls in kosmologischen 
Vorstellungen wurzelnde traditionelle Architektur- und Siedlungsdesign der 
Balinesen, weil es – wie auch die Heilighaltung der natürlichen Sakralstätten – das 
geistige und materielle Wohlergehen der Inselbewohner sicherstellen würde 
(Ramstedt i.E.). 
Die Strategie, mittels Juridifizierung die Resakralisierung Balis zu erwirken, wurde 
noch durch weitere Maßnahmen ergänzt. So regte Provinzgouverneur I Dewa 
Beratha 2003 die Gründung des Bali Heritage Trusts an und ernannte Tjokorda 
Raka Kerthyasa, ein Mitglied des Königshauses von Ubud, zu dessen Vorsitzenden. 
Die Gründung des Bali Heritage Trusts wurde von der im Dezember 2000 von 
I Gusti Lanang Muliarta und Catrini Pratihari ins Leben gerufenen Bali Kuna 
Heritage Society5 wesentlich mit vorbereitet. Ziel Letzterer war es, lokale 
Gemeinden zur Pflege ihres kulturellen Erbes zu motivieren und ein Inventarium des 
balinesischen Kulturerbes in einer Datenbank zusammenzustellen. Die Bali Kuna 
Heritage Society hatte dazu die Unterstützung der Weltbank, des indonesischen 
Ministers für Tourismus und Kultur, des Indonesian Network for Heritage 
Conservation (JPPI), der Stadtregierung von Denpasar, und der balinesischen 
Provinzregierung einschließlich des Provinzgouverneurs I Dewa Beratha eingeholt. 
2002, wurde das Bali Kuna Conservation Program „Ajeg Bali!“ (Bali stärken!) im 
regionalen Bali TV lanciert.  
Das einzige, aber insgesamt sehr erfolgreiche Projekt des im darauf folgenden Jahr 
gegründeten, dem Zentrum für die Dokumentation der balinesischen Kultur, einer 
Unterabteilung der balinesischen Provinzregierung, zugeordneten Bali Heritage 
Trust, ist bis heute das Projekt zur Förderung der Produktion der rituellen 
balinesischen Lochmünzen (genannt kepeng oder pis bolong), die unerlässlicher 
Bestandteil vieler Rituale sind. Das Projekt wurde im August 2004 ins Leben 
gerufen, weil ein wachsender Anteil der balinesischen Bevölkerung das fast völlige 
Verschwinden des Ritualgeldes beklagt hatte. Es war allmählich durch billige Im-
porte von in Ostjava aus Autoblech gefertigten Münzen ersetzt worden. Das Projekt 
                                                 
5  http://balikuna.org (Aufruf: 28.12.2010). 



Das Branding von „Bali“ nach Suharto 57

des Bali Heritage Trusts knüpfte dagegen an eine bestehende Kunsthandwerks-
tradition im Dorf Kamasan an, die einstmals in vorkolonialer Zeit von einem der 
Könige von Klungkung ins Leben gerufen worden war. In Kamasan werden nun 
materiell hochwertige und spirituell wirkungsmächtige Ritualgeldmünzen aus fünf 
Edelmetallen (Panca Datu) angefertigt, die auf einem traditionellen geomantischen 
Prinzip beruhen.6 Eisen zum Bespiel symbolisiert den Norden, die Farbe Schwarz, 
Wasser sowie Gott Wisnu; Kupfer den Süden, die Farbe Rot, das Feuer und Gott 
Brahma, und so weiter. Unter der Leitung von Ida Pedanda Made Gunung, eines 
wegen seines Charismas in großen Teilen der Bevölkerung geschätzten Priesters, 
wurden magische Symbole in die Münzen eingraviert, aus denen dann wiederum 
Ritualgegenstände gefertigt wurden. Mittlerweile stehen die Münzen in ganz Bali 
hoch im Kurs. Aber auch reiche Sino-Indonesier sowie chinesische Touristen aus 
dem asiatischen Ausland interessieren sich zunehmend für die neuen Lochmünzen. 
Das Dorf Kamasan ist damit eindeutig zur Quelle spiritueller Wirkungsmacht 
geworden, die sich auch finanziell auszahlt. 
Weniger erfolgreich erwiesen sich hingegen die Bemühungen der balinesischen 
Provinzregierung um die Anerkennung verschiedener balinesischer Kultur- und 
Sakralstätten als von der UNESCO anerkannte „Kulturlandschaften“. 2007 reichte 
die Generaldirektion für Geschichte und Archäologie folgende Kulturstätten zur 
Nominierung ein: (1) die Reisterrassen von Jatiluwih im Distrikt von Tabanan; (2) 
den Familientempel der Mengwi Dynastie, Pura Taman Ayun; (3) eine Gruppe von 
acht Tempeln am Pakerisan Flusstal; und (4) den rituell bedeutendsten balinesischen 
Tempel Pura Besakih. Wegen Verfahrensfehlern während der Antragseinreichung 
befinden sie sich gegenwärtig noch immer auf der vorläufigen Liste. Eine endgültige 
Entscheidung wird das UNESCO-Weltkulturerbekomitee erst im Juni 2012 fällen. 
Schon 1990 und 1992 hatte es Bemühungen vonseiten der indonesischen Regierung 
gegeben, bei der UNESCO einen Antrag auf Anerkennung Besakihs als Weltkultur-
denkmal zu stellen. Das hätte allerdings bedeutet, dass gemäß Gesetz Nr. 5/1992 der 
Tempel zuerst zu einem nationalen Kulturmonument hätte erklärt werden müssen, 
was jedoch am Widerstand verschiedener hindu-balinesischer Organisationen 
scheiterte, die befürchteten, dass die Balinesen den Tempel bei seiner Umwandlung 
in ein nationales Kulturmonument für immer als rituelle Praxisstätte verlieren wür-
den, so wie es ja beim Candi Prambanan bereits geschehen war. Dieser im 10. Jh. u. 
Z. erbaute hindu-javanische Tempel in der Nähe der Stadt Yogyakarta war 1991 auf 
die Weltkulturerbe-Liste der UNESCO gesetzt worden und deshalb der 
indonesischen Hindu-Gemeinschaft nur einmal im Jahr, nämlich an Nyepi (Neujahr 
gemäß des hinduistischen Saka-Kalenders), zur Religionsausübung zugänglich 
(Setia 1993, S. 110-128; Hitchcock und Darma Putra 2007, S. 100).  

                                                 
6  Im März 2011 habe ich die Werkstätte in Kamasan besichtigt und den Besitzer sowie zwei seiner 

Mitarbeiter eingehend interviewt.  



Martin Ramstedt 58

2001 war es die gerade dezentralisierte balinesische Provinzregierung, die einen 
erneuten Versuch startete. Wieder waren es balinesische Hinduintellektuelle, die 
sich gegen eine Nominierung stellten, bis sich schließlich Provinzgouverneur 
I Dewa Beratha von dem Vorhaben distanzierte (Hitchcock und Darma Putra 2007, 
S. 96-106). Dass Besakih dann mit mehrheitlichem Einverständnis der religiösen 
Elite Balis 2007 auf die vorläufige Liste des UNESCO Kulturlandschaften-
Programms gesetzt wurde, muss meines Erachtens in Zusammenhang mit folgendem 
Umstand gesehen werden: Im Zuge des Diskurses über die internationale und natio-
nale Gesetzgebung über private geistige Eigentumsrechte sowie kollektive kulturelle 
Gemeinschaftsrechte und -güter registrierte man in Indonesien zunehmend, dass im 
Ausland Patente über bzw. Rechte an kulturellen Praktiken angemeldet wurden, die 
eigentlich schon immer zum lokalen Wissen indonesischer Kulturgemeinschaften 
gehört hatten. So hatte beispielsweise die Regierung Malaysias erfolgreich Anspruch 
auf den javanische Reog Ponorogo-Tanz, das sumatranische Rendang-Gericht, das 
Rasa Sayange-Lied, die Angklung-Musikinstrumente sowie einige Batik-Spielarten 
erhoben. Ein japanisches Forschungsinstitut hatte ein Patent für die Tempe-
Herstellung erworben, während ein niederländischer Unternehmer sich die Marke 
Kopi Gayo (Kaffee vom Gayo-Plateau in Aceh) gesichert hatte. 2009 wurde zum 
ersten Mal eine kulturelle Errungenschaft der Balinesen, der Pendet-Tanz, als kol-
lektives kulturelles Gemeinschaftsgut Malaysias beansprucht, was wütende 
Reaktionen in Bali hervorrief. Seither bemüht sich die Provinzregierung um die 
Anerkennung der Sakraltänze Pendet, Topeng und Baris Tombak als nicht-
materielles Kulturerbe durch die UNESCO. 

Schlussbetrachtung 
Das Branding von „Bali“ nach Suharto zeichnet die Insel also als authentische, 
hindu-balinesische Kulturregion mit einer wirtschaftlichen Ausrichtung auf einen 
nachhaltigen Tourismus, der einer Entwicklung gerade der ländlichen Gebiete för-
derlich ist. In der Tat betrachten sich die traditionellen Dorfgemeinschaften Balis 
jetzt auch wieder verstärkt als Wirtschaftsgemeinschaften, und die Verwaltung und 
Vermarktung von Gemeinschaftsgütern sowie das Management der dorfeigenen 
Mikrokreditinstitute sind wichtige Tagungspunkte der dörflichen Mitglieder-
versammlungen.7 Interessanterweise hat diese Entwicklung nicht unbedingt positive 
Auswirkungen auf das friedliche Miteinander gezeitigt. Vielfach ist es zu heftigen 
Grenzstreitigkeiten zwischen benachbarten desa pakraman gekommen, die sich 
immer auf ein Stück Land bezogen haben, das entweder für wirtschaftliche Zwecke 
erschlossen werden kann, oder auf dem sich bereits ein florierendes Kleinunter-
nehmen (Restaurant, Tankstelle, etc.) befindet. Darüber hinaus haben einige lokale 

                                                 
7  Ich habe 2008 und 2009 mehreren Dorfversammlungen eines desa pakraman in Tabanan sowie 

einigen Zusammenkünften von Spezialisten der Rechtstraditionen der verschiedenen desa pakraman 
der Bezirke Denpasar, Bangli und Gianyar beigewohnt. 



Das Branding von „Bali“ nach Suharto 59

Gemeinschaften die Kommerzialisierung von lokalen Kulturgütern so intensiv vo-
rangetrieben, dass manchmal selbst eine Desakralisierung heiliger Stätten in Kauf 
genommen wurde. Ein offenkundiger Fall ist ein vor allem unter Expats sehr 
beliebtes Strandrestaurant in unmittelbarer Nähe des Tempels Pura Masceti in 
Kerobokan, das von der Dorfgemeinschaft, dem dieser Tempel gehört, kollektiv 
betrieben wird. Ein anderes Beispiel ist die Dorfgemeinschaft Pecatu, die sich 2005 
öffentlich dagegen wehrte, den gebräuchlichen Radius um ihre Dorftempel herum 
wirtschaftlich ungenutzt lassen zu müssen, aus Respekt vor den betreffenden Sakral-
stätten. Die Gemeinschaft wollte die „Zone der Heiligkeit“ auf wenige hundert Me-
ter begrenzen, da sie nicht einsah, für die Allmende zwar Steuern zahlen zu müssen, 
sie aber nicht Gewinn bringend nutzen zu dürfen. 
All dies macht deutlich, dass die Juridifizierung des lokalen Kulturerbes nicht unbe-
dingt, wie ostentativ verkündet, zu einer tatsächlichen Aufwertung traditioneller 
Werte in der balinesischen Bevölkerung geführt hat. Zwar wurde ein gewisser Teil 
der Tourismusindustrie auf Bali wieder in die lokalen Gemeinschaften eingebettet, 
doch hat dies zum Teil eher zu einer Verstärkung des neo-liberalen Geistes unter den 
Balinesen als zu einer Erneuerung der traditionellen Werte und Solidarnetzwerke 
geführt. 

Literatur 
Anggaran Dasar anggaran Rumah Tangga Majelis Desa Pakraman, Denpasar: Majelis Utama Desa 

Pakraman in Zusammenarbeit mit SARAD, o. J. 
Ashaari Muhammad, Abuya Syeikh Imam (1993): Presiden Soeharto Ikut Jadwal Allah, London und 

Kuala Lumpur: ASOIB International Limited 
Bagus, I Gusti Ngurah (1995): Dokumentasi Forum Pemerhati Hindu Dharma Indonesia dan Kiprah, 

Denpasar: Forum Pemerhati Hindu Dharma Indonesia 
Basri, Muhammad Chatib (1999): „Indonesia. the political economy of policy reform“, in: Budieman, 

Arief; Hatley, Barbara und Kingsbury, Damien (Hgg.): Crisis and change in Indonesia, Clayton: 
Monash Asia Institute, S. 27-37 

Blichner, Lars C. und Molander, Anders (2005): What is juridification?, Oslo:Arena (Centre for European 
Studies, Working paper Nr. 14) 

Blok, Fred (2001): „Introduction“, in: Polanyi, Karl: The Great Transformation. The Political and 
Economic Origins of Our Time, Boston: Beacon Press, S. xviii-xxxviii 

Brodjonegoro, Bambang (2009): „Fiscal Decentralization and Its Impact on Regional Economic Devel-
opment and Fiscal Sustainability“, in: Holtzappel, Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decen-
tralization and Regional Autonomy in Indonesia. Implementation and Challenges, Singapur: ISEAS, 
S. 196-221 

Connor, Linda H. und Vickers, Adrian (2003): „Crisis, Citizenship, and Cosmopolitanism: Living in a 
Local and Global Risk Society in Bali“, in: Indonesia, 75, S. 153-180 

Frerichs, Sabine (2011): „Re-embedding Neo-liberal Constitutionalism. A Polanyian Case fort he Eco-
nomic Sociology of Law“, in: Joerges, Christian und Falke, Josef (Hgg.): Karl Polanyi, Globalisation 
and the Potential of Law in Transnational Markets, Oxford and Portland: Hart Publishing, S. 65-84 

Hitchcock, Michael und Darma Putra, I Nyoman (2007): Tourism, Development and Terrorism in Bali, 
Aldershot und Burlington: AsHgate 

Hoffman, Bert; Kaiser, Kai und Schulze, Günther G. (2009): „Corruption and Decentralization“, in: 
Holtzappel, Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralization and Regional Autonomy in In-
donesia. Implementation and Challenges, Singapur: ISEAS, S. 99-113 

Holtzappel, Coen J.G. (2009): „Introduction. The Regional Governance Reform in Indonesia, 
1999-2004“, in: Holtzappel, Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralization and Regional 
Autonomy in Indonesia. Implementation and Challenges, Singapur: ISEAS, S. 1-56 



Martin Ramstedt 60

Hussey, Andrew (1989): „Tourism in a Balinese Village“, in: Geographical Review, 79, Heft 3, S. 311-
325 

Indrayana, Denny (2008): Indonesian Constitutional Reform 1999-2002. An Evaluation of Constitution-
Making in Transition, Jakarta: KOMPAS Book Publishing 

Intellectual Property Needs and Expectations of Traditional Knowledge Holders, Geneva: WIPO (WIPO 
Report on Fact-Finding Missions on Intellectual Property and Traditional Knowledge, 1998-1999) 

Joerges, Christian und Falke, Josef (2011): „Introduction. The Social Embeddedness of Transnational 
Markets. Introducing and Structuring the Project“, in: Joerges, Christian und Fake, Josef (Hgg.): Karl 
Polanyi, Globalisation and the Potential of Law in Transnational Markets, Oxford and Portland: 
Hart Publishing, S. 1-15 

Knight, Drew; Mitchell, Bruce und Wall, Geoffrey (1997): „Bali. Sustainable Development, Tourism, 
Coastal Management“, in: Ambio, 26, Heft 2, S. 90-96 

Kongres Kebudayaan Bali (2007): Penguat Perjuangan Otsus Provinsi Bali, Denpasar: Pansus Otsus 
DPRD Provinsi Bali 

Kreide, Regine (2011): „Re-embedding the Market through Law? The Ambivalence of Juridification in 
the International Context“, in: Joerges, Christian und Fake, Josef (Hgg.): Karl Polanyi, Globalisation 
and the Potential of Law in Transnational Markets, Oxford and Portland: Hart Publishing, S. 41-64. 

Liddle, William R. (1991): „The Relative Autonomy of the Third World Politician. Soeharto and 
Indonesian Economic Development in Comparative Perspective“, in: International Studies Quarterly, 
35, Heft 4, S. 403-427 

Lustermann, Henning (2002): Die vertikale Staatsorganisation Indonesiens zwischen föderalen und 
unitarischen Strukturelementen. Indonesien auf dem Weg zum Bundesstaat?, Münster: Mendel 
Verlag OHG 

McGillivray, Mark und Morrissey, Oliver (1999): „Economic and Financial Meltdown in Indonesia. 
Prospects for Sustained and Equitable Economic and Social Recovery“, in: Budieman, Arief; Hatley, 
Barbara und Kingsbury, Damien (Hgg.): Crisis and Change in Indonesia, Clayton: Monash Asia 
Institute, S. 3-26 

Mitchell, Bruce (1994): „Sustainable Development at the Village Level in Bali, Indonesia“, in: Human 
Ecology, 22, Heft 2, S. 189-211 

Mulya Lubis, Todung und Santosa, Mas Achmad (1999): „Economic Regulation, Good Governance and 
the Environment. An Agenda for Law Reform in Indonesia“, in: Budieman, Arief; Hatley, Barbara 
und Kingsbury, Damien (Hgg.): Crisis and Change in Indonesia, Clayton: Monash Asia Institute, 
S. 343-361 

Orru, Marco (1983): „The Ethics of Anomie. Jean Marie Guyau and Émile Durkheim“, in: The British 
Journal of Sociology, 34, Heft 4, S. 499-518 

Panitia Khusus Otonomi Khusus (2007): Naskah Akademik Rancangan Undang-Undang Tentang 
Otonomi Khusus Provinsi Bali, Denpasar: Dewan Perwakilan Rakyat Daerah Provinsi Bali 

Perry-Kessaris, Amanda (i.E.): „Reading the Story of Law and Embeddedness Through a Community 
Lens. A Polanyi-meets-Cotterrell Economic Sociology of Law?“, in: Northern Ireland Legal 
Quarterly, Themenband „Socializing Economic Relationships“ 

Picard, Michel (1996): Bali. Cultural Tourism and Touristic Culture, Singapur: Archipelago Press  
Picard, Michel (1997): „Cultural Tourism, Nation-Building, and Regional Culture. The Making of 

Balinese Identity“, in: Picard, Michel und Wood, Robert T. (Hgg.): Tourism, Ethnicity, and the State 
in Asian and Pacific Societies, Honolulu: University of Hawai’i Press 

Polanyi, Karl ([1944] 2001): The Great Transformation. The Political and Economic Origins of Our 
Time, Boston: Beacon Press 

Ramstedt, Martin (1992): „Indonesian Cultural Policy in Relation to the Development of Balinese Per-
forming Arts“, in: Schaareman, Danker (Hg.): Balinese Music in Context. A Sixty-fifth Birthday 
Tribute to Hans Oesch, Winterthur: Amadeus (Forum Ethnomusicologicum, 4), S. 59-84 

Ramstedt, Martin (2000): „Bali. Kulturelles Kapital im Spiel divergierender Interessen“, in: Hauser-
Schäublin, Brigitta und Rieländer, Klaus (Hgg.): Bali. Kultur. Tourismus. Umwelt, Hamburg: Abera, 
S. 124-141 

Ramstedt, Martin (2009): „Regional Autonomy and Its Discontents. The Case of Post-New Order Bali“, 
in: Holtzappel, Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralization and Regional Autonomy in 
Indonesia. Implementation and Challenges, Singapur: ISEAS, S. 329-379 

Ramstedt, Martin (2011): „Menafsirkan Kembali Tata Norma Bali Pasca-Orde Baru. Persoalan Tanah dan 
Kegalauan Makna Ke-Bali-an“, in: Ramstedt, Martin und Thufail, Fadjar Ibnu (Hgg.): Kegalauan 
Identitas: Agama, Etnisitas, dan Kewarganegaraan pada Masa Pasca-Orde Baru, Jakarta: Grasindo, 
S. 41-72 
 



Das Branding von „Bali“ nach Suharto 61

Ramstedt, Martin (i.E.): „Precarious Inclusion. Disputing New Fault Lines of Citizenship in the Nomos-
phere of Post-New Order Bali“, in: Benda-Beckmann, Franz v.; Benda-Beckmann, Keebet v.; 
Ramstedt, Martin und Turner, Bertram (Hgg.): Religion in Disputes, Houndmills, Basingstoke, 
Hampshire; UK: Palgrave Macmillan 

Ray, David (2009): „Decentralization, Regulatory Reform, and the Business Climate“, in: Holtzappel, 
Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralization and Regional Autonomy in Indonesia. Im-
plementation and Challenges, Singapur: ISEAS, S. 150-182 

Rieländer, Klaus (2000): „Künstliche Attraktionen, postmoderner Tourismus und nachhaltige Entwick-
lung. Die Halbinsel Bukit als Beispiel“, in: Hauser-Schäublin, Brigitta und Rieländer, Klaus (Hgg.): 
Bali. Kultur. Tourismus. Umwelt, Hamburg: Abera, S. 37-55 

Rotberg, Robert I. (2003): „Failed States, Collapsed States, Weak States. Causes and Indicators“, in: 
Rotberg, Robert I. (Hg): State Failure and State Weakness in a Time of Terror, Washington: 
Brookings Institution Press and The World Peace Foundation, S. 1-25 

Sadli, Mohammad (2009): „Regional Autonomy, Regulatory Reform, and the Business Climate“, in: 
Holtzappel, Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralization and Regional Autonomy in 
Indonesia: Implementation and Challenges, Singapur: ISEAS, S. 145-149 

Schulte Nordholt, Henk (2007): „Bali. An Open Fortress“, in: Schulte Nordholt, Henk und Klinken, 
Gerry van (Hgg.): Renegotiating Boundaries. Local Politics in Post-Suharto Indonesia, Leiden: 
KITLV Press, S. 387-416 

Schulte Nordholt, Henk und Klinken, Gerry van (2007): „Introduction“, in: Schulte Nordholt, Henk und 
Klinken, Gerry van (Hgg.): Renegotiating Boundaries. Local Politics in Post-Suharto Indonesia, 
Leiden: KITLV Press, S. 1-29 

Setia, Putu (1993): Kebangkitan Hindu Menyongsong Abad Ke-21, Jakarta: Pustaka Manikgeni 
Soesastro, M. Hadi (1989): „The Political Economy of Deregulation in Indonesia“, in: Asian Survey, 29, 

Heft 9, S. 853-869 
Soesastro, M. Hadi (2000): „Globalization. Challenges for Indonesia“, in: Economic Reform, 1, S. 51-54 
Steglitz, Joseph E. (2001): „Foreward“, in: Polanyi, Karl: The Great Transformation. The Political and 

Economic Origins of Our Time, Boston: Beacon Press, S. vii-xvii 
Suasta, Putu und Connor, Linda H. (1999): „Democratic Mobilization and Political Authoritarianism. 

Tourism Developments in Bali“, in: Rubinstein, Raechelle und Connor, Linda H. (Hgg.): Staying Lo-
cal in the Global Village. Bali in the Twentieth Century, Honolulu: University of Hawai’i Press, 
S. 91-122 

Talenta Bali Menuju Otonomi Khusus, Denpasar: Pansus Otsus DPRD Provinsi Bali, 2007 
Tamara, Nasir (1998): Abdurizal Bakrie. Bisnis dan Pikirannya, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan 
Titiheruw, Ira S.; Soesastro, M. Hadi und Atje, Raymond (2009): Global Financial Crisis Discussion 

Series Paper No. 6: Indonesia, London: Overseas Development Institute 
Warren, Carol (1998): „Tanah Lot. The Cultural and Environmental Politics of Resort Development in 

Bali“, in: Hirsch, Philip und Warren, Carol (Hgg.): Reclaiming Resources. The Political Economy of 
Environment in Southeast Asia, London: Routledge, S. 229-261 

Warren, Carol (2000): „Adat and the Discourse of Modernity in Bali“, in: Vickers, Adrian; Putra, I 
Nyoman und Ford, Michele (Hgg.): To Change Bali. Essays in Honour of I Gusti Ngurah Bagus, 
University of Wollongong, S. 1-14 

Yamashita, Shinji (2003): Bali and Beyond. Explorations in the Anthropology of Tourism, Oxford und 
New York: Berghahn 


