ASIEN 123 (April 2012), S. 48-61

Das Branding von , Bali* nach Suharto:
Regionale Autonomie, globaler Tourismus und die
Juridifizierung des lokalen Kulturerbes

Martin Ramstedt

Summary

In 2001, i.e. the beginning of the recent decentralization process that facilitated
Indonesia’s transition from a highly centralized patrimonial regime to a liberal
democracy with a significant degree of regional autonomy, local economies were
suddenly exposed to accelerated deregulation and gIobaIizaLion. As was described
by Karl Polanyi for similar processes in 19" and early 20" Century Europe, the
regions have reacted to the boosted dis-embedding of their economy by making use
of their new legislative authorities in order to re-embed economy into local society. In
Bali, a major international tourist destination famous for its cultural attractions, the
provincial parliament initiated the juridification of local culture in order to secure
privileged access to local natural and cultural resources for the local Hindu-Balinese
citizenry. In the event, Balinese political and religious leaders also harnessed the
discourse and programs of national and international cultural heritage organizations
to authenticate and copyright Balinese sacred traditions. This article argues that all
these efforts at juridifying local culture have indeed partially succeeded in re-
embedding Bali’s tourism-driven economy into local society. However, this re-
embedding does not seem to have strengthened traditional values and solidarity
systems, as the entrepreneurial spirit has taken over Balinese community life.

Keywords: Decentralization, dis-embedding, tourism, juridification, Bali

Einleitung

Die Asienkrise von 1997/98 weichte die legitimatorischen Grundlagen des Suharto-
Regimes auf, indem sie den bisherigen 6konomischen Fortschritt innerhalb kiirzester
Zeit um beinahe vierzehn Prozent riicklaufig machte (Sadli 2009, S. 146). Gleich-
zeitig wurde beim Versuch der Krisenbewaltigung das volle Ausmal des
Nepotismus und der Korruption sichtbar, das die Beziehungen zwischen der
Wirtschaftselite und der Exekutive Indonesiens bestimmte. Wellen von Massen-
demonstrationen, die soziale Gerechtigkeit und Demokratie forderten, fiihrten im
Mai 1998 schliellich zum Rucktritt Suhartos (Basri 1999, S. 31-32; Mulya Lubis
und Santosa 1999, S. 343, 356; McGillivray und Morrissey 1999, S. 11-12).

Als Teil des darauf folgenden gesellschaftlichen und politischen Reformprozesses
initilerte Suhartos Nachfolger, Interim-Président B.J. Habibie (seine Amitszeit



Das Branding von ,,Bali“ nach Suharto 49

dauerte vom 21.05.1998 bis 20.05.1999), eine Strukturreform des indonesischen
Staates, die diesen von einer einheitsstaatlichen Diktatur hin zu einer dezentralisier-
ten, liberalen Demokratie fiihren sollte. Die mit der Strukturreform verbundenen
Gesetze wurden 2001, also noch wahrend der Regierungszeit von Prasident
Abdurrahman Wahid (1999-2001), implementiert und leiteten so einen umfassenden
Dezentralisierungsprozess ein. In seiner Folge erhielten die verschiedenen Regionen
des Landes ein bedeutsames Ausmal an legislativer, finanzieller und administrativer
Autonomie. Die erste Phase dieses Prozesses wurde wéhrend der Amtszeit von
Megawati Sukarnoputri, ndmlich 2003, mit einer ersten Evaluation abgeschlossen.
Diese lieferte die Grundlage fiir eine Uberarbeitung der Dezentralisierungsgesetze,
die dann ab 2004 in revidierter Form in Kraft traten. Parallel zu der ersten Imple-
mentierungsphase waren zwischen 1999 und 2002 auch vier Anderungen des
indonesischen Grundgesetzes von 1945 verabschiedet worden, die nicht nur einen
neuen Katalog individueller Birgerrechte beinhalteten, sondern zudem traditionellen
Gemeinschaften ein gewisses MaR an Kollektivrechten zusicherten (z.B.
Lustermann 2002, S.58-60, 108-110, 117-121, 123-132, 137-140, 144-150, 176-
204; Indrayana 2008, S. 2-3, 4, 16, 78, 81-100, 104, 106, 108-171, 179-240, 242-
265; Holtzappel 2009, S. 1-8, 9-11, 17-21).

Diese legislative Entwicklung, die von der Weltbank sowie nationalen und anderen
internationalen Geberorganisationen unterstiitzt wurde, beruhte wesentlich auf der
Tatsache, dass sich die indonesische Zentralregierung aufgrund der durch die Asien-
krise ausgelosten Schmelze ihrer Dollarreserven gezwungen sah, ihre Kosten zu
rationalisieren. Die Regionen, die bislang von jeglicher Regierungsverantwortung
ausgeschlossen waren, sollten dienstleistungsorientierte, selbstverantwortlich operie-
rende Lokalregierungen entwickeln, um regionales Wirtschaftswachstum
anzuspornen und profitbringend zu managen. Dies wiederum bedingte eine héhere
Beteiligung der Lokalbevolkerung an politischen und &konomischen Entschei-
dungsprozessen (Holtzappel 2009, S 1-2, 7; Brodjonegoro 2009, S. 197, 203).

Mit Beginn der Implementierung der regionalen Autonomie wurden die lokalen
Okonomien folglich einem bisher ungekannten Grad an Liberalisierung ausgesetzt.
Gleichzeitig traten in verschiedenen Regionen religiés und ethnisch motivierte Be-
wegungen ins Gesichtsfeld nationaler und internationaler Beobachter, die sich nicht
so sehr politischer als rechtlicher Strategien bedienten, um die von ihren Anhangern
gewinschten gesellschaftlichen Veradnderungen durchzusetzen. Dass das Auftreten
dieser anti-liberalen Bewegungen eine Folge einer vermeintlichen fragilen Staatlich-
keit sei (z.B. Rotberg 2003; S. 14-15, 21; Schulte Nordholt und Klinken 2007, S. 1),
halte ich als Erklarungsansatz fir zu kurz gegriffen. Viel besser greifen meines Er-
achtens Einsichten, die der 6sterreichisch-ungarische Okonom Karl Polanyi in
seinem 1944 vertffentlichten Buch dber die ,,groBe Transformation“ der
europdischen Gesellschaften im 19. und frihen 20. Jahrhundert entwickelte, und
deren Relevanz fir eine Analyse der Antinomien des gegenwaértigen Globalisie-
rungsprozesses besonders in nicht-europdischen Gesellschaften wieder verstarkt in



50 Martin Ramstedt

den Blickwinkel der Sozialwissenschaften gertickt ist (s.a. Blok 2001, S. xviii-xix,
XxXiii-xxxv, xxxviii; Steglitz 2001, S. vii, x, xvi; Frerichs 2011, S. 65-66; Perry-
Kessaris i.E., S. 2).

Polanyi beschrieb, wie seit Beginn der industriellen Revolution das sogenannte
freie Spiel der Krafte* die Okonomien der europaischen Staaten immer mehr aus
ihrer Einbettung in die normative Ordnung der lokalen Gesellschaften herausléste,
indem es die traditionellen, auf Nachhaltigkeit abgestimmte Solidarnetzwerke zwi-
schen den Menschen zerstorte und durch vertragsgebundene, auf schnellem Profit
basierende Verhaltnisse ersetzte (Polanyi 2001, S.7, 35-44, 134-135). Bei dieser
Umgestaltung der sozialen Bindungen, die von vielen als progressiver Werteverfall
bis zur moralischen ,,Anomie* erfahren wurde (Kreide 2011, S. 44; Orru 1983,
S.505, 508-510, 511), spielte die Entwicklung und Anwendung rechtlicher
Instrumente eine grofle Rolle. Recht legitimierte laut Polanyi jedoch nicht nur die
normative ,,Entbettung” der Wirtschaft, sondern auch Gegenbewegungen, die diesen
Prozess umzukehren versuchten (Frerichs 2011, S. 70, 72, 78, 82; Kreide 2011,
S. 41, 43, 47; Perry-Kessaris i.E., S. 3-5, 7, 15-16).

An anderer Stelle (Ramstedt 2009, S. 330-332, 336-337, 340, 342-344; Ramstedt
2011, S. 43-44, 46, 54-56) habe ich bereits darauf hingewiesen, dass die seit Beginn
der Reformperiode zunehmend konstatierte, sich allerdings bereits seit Beginn der
1990er Jahren entwickelnde ethnonationale Haltung der hindu-balinesischen Be-
volkerung eine Juridifizierung® der lokalen Dorftraditionen begiinstigte. Dieser
Ethnonationalismus speiste sich aus Ressentiments, die sich in der Tat wéhrend der
rapiden Entbettung des bis dato von den meisten Balinesinnen als tiberwiegend
positiv bewerteten ,,Kulturtourismus® herausgebildet hatten. Im Folgenden werde
ich zun&chst die wichtigsten Stadien dieses Entbettungsprozesses beschreiben, um
dann auf die einzelnen Schritte der Juridifizierung des lokalen Kulturerbes einzuge-
hen. Dabei soll deutlich werden, dass die Wiedereinbettung des Tourismus in die
lokalen Gemeinschaften bis zu einem gewissen Grad gelungen ist, zumindest was
das rein Wirtschaftliche angeht. Die von der Juridifizierung angestrebte Integration
von Tradition und neo-liberalem Unternehmergeist ist meines Erachtens aber nicht
erfolgt, zum Nachteil des traditionellen Wertesystems und der mit ihm verbundenen
Solidarnetzwerke.

Entbettung der balinesischen Tourismusindustrie

Die ErschlieBung Balis fiir den Massentourismus geht auf die Anfange von Suhartos
»Neuer Ordnung“ zurlick. Bereits 1966 erwirkte Suharto die Hilfe der fiihrenden
Industrienationen und westlicher Geberorganisationen fiir sein wirtschaftlich am

1 Ich verstehe unter ,Juridifizierung* ganz allgemein einen Prozess, bei dem das Staatsrecht die

Rahmenbedingungen fiir eine wachsende Anzahl von gesellschaftlichen Beziehungen, Akteuren und
Aktionen setzt und somit einen zunehmenden Teil der Lebenswelt reguliert (z.B. Blichner und
Molander 2005).



Das Branding von ,,Bali“ nach Suharto 51

Boden liegendes Land. Im Gegenzug 6ffnete Gesetz Nr. 1/1967 Indonesien fiir aus-
landische Investoren. Ein wesentlicher Punkt war, dass ihnen die indonesische
Regierung fur ihre Investitionsprojekte entsprechend Land bereitstellen wirde (Arti-
kel 14). Schon Suhartos erster Finfjahresplan (1969-1974), der mit Hilfe der
Weltbank und des IWF entworfen worden war, verpflichtete sich zur Entwicklung
des internationalen Tourismus. Die Insel Bali, die bereits in den 1920er Jahren als
»letztes Siidseeparadies* bekannt geworden war und westliche Reisende angezogen
hatte, wurde dabei zu einem wichtigen Standort fiir die zukiinftige Tourismus-
industrie erklart. Der mit finanzieller Unterstitzung der Weltbank und der
Vereinigten Nationen 1971 konzipierte Masterplan empfahl die Begrenzung des
Tourismus auf die stdliche Kistenregion, die aufgrund der Trockenheit ihres Lokal-
klimas nur diinn besiedelt war, um so negative Einflisse auf die balinesische
Bevolkerung einzuschranken (s.a. Hussey 1989, S. 314-315; Picard 1996, S. 43, 48-
49; Yamashita 2003, S. 52-53; Knight, Mitchell und Wall 1997, S. 91-92).

Schon bald aber entwickelte sich ein ungeregelter Alternativtourismus, der sich auch
ins zentralbalinesische Hauptsiedlungsgebiet ausbreitete. Bei den internationalen
Alternativtouristen erfreuten sich die einfachen Unterkiinfte (losmen), in die
balinesische Entrepreneurs vor allem investierten, grofler Beliebtheit. Weniger er-
folgreich erwiesen sich jedoch balinesische Kleinunternehmer im Fihren von
Restaurants (Hussey 1989, S. 317). Im Laufe der zunehmenden touristischen Er-
schlieBung der Insel stiegen die Preise flr Land erheblich. Der Verkauf von Grund
konnte balinesischen Bauern kurzfristig hohen Gewinn einbringen, doch mussten sie
vielerorts zusehen, wie Zuwanderer aus anderen Regionen Indonesiens in der Tou-
rismusindustrie unternehmerisch erfolgreicher waren. 1983 waren bereits 44 Prozent
der Bars und Restaurants in dem stetig anwachsenden Strandparadies Kuta im Besitz
von Nicht-Balinesen, wahrend das stdndig wachsende Miill- und Abwasserproblem
langsam aber sicher die Okologie der balinesischen Sudkiiste aus dem Gleichge-
wicht brachte (z.B. Hussey 1989, S. 317, 319; Knight, Mitchell und Wall 1997,
S. 92, 93-94).

Bereits gegen Ende der achtziger Jahre bemihte sich die balinesische Provinz-
regierung deshalb in Gestalt des Bali Sustainable Development Project (Mitchell
1994, S. 190) um die Fest- und Durchsetzung von Richtlinien fir die Entwicklung
eines nachhaltigen Tourismus. Alle diese Bemihungen um die Entwicklung eines
nachhaltigen Tourismus konnten jedoch nicht verhindern, dass sich zu Beginn der
1990er Jahre der Entbettungsprozess der balinesischen Tourismusindustrie rapide
beschleunigte und heftige Gegenreaktionen in der lokalen Bevélkerung hervorzu-
rufen begann. Ursache dafiir waren weitere 6konomische Deregulierungs-
maRnahmen, die die hohen Transaktionskosten des indonesischen Wirtschafts-
systems ausgleichen sollten. So gewéhrte Suharto auslédndischen Investoren Zugang
zu immer mehr Wirtschaftssektoren Indonesiens und entwickelte dabei ein
Lizenzvergabesystem, das vor allem seiner Familie und ausgewadhlten ,,Klienten*
enorme wirtschaftliche Vorteile einbrachte. Sein Sohn Tommy ergatterte auf diese



52 Martin Ramstedt

Weise zum Beispiel das Monopol tber den Export von Rattanprodukten sowie die
Vermarktung von Gewdirznelken, wahrend sein Bruder Bambang den Orangen-
handel in Kalimantan kontrollierte (z.B. Soesastro 1989, S. 854, 856-858, 863;
Liddle 1991, S. 403, 405, 410, 413-414, 418, 412-422; Soesastro 2000, S. 52, 53;
Connor und Vickers 2003, S. 164).2

In Bali waren es eine Reihe von touristischen ,,Mega-Projekten”, die ab 1990 die
Beschleunigung des 6konomischen Entbettungsprozesses markierten. Ich mdchte
hier nur drei dieser Projekte kurz erwahnen. Bei dem ersten Beispiel handelt es sich
um den von der Bakrie Gruppe ausgefiihrten Bau des Bali Nirwana Beach Resort in
unmittelbarer Nédhe eines bedeutenden Tempels, Pura Tanah Lot, der den Gasten
des Resort eine imposante Kulisse bieten sollte. Hinzu kam, dass man die Bakrie
Gruppe als ein in mehreren Wirtschaftszweigen sehr erfolgreiches muslimisches
Familienunternehmen kannte, das von Suhartos 1989 vollzogener strategischer
Hinwendung zum Islam (Ashaari Muhammad 1993) enorm profitiert hatte. Das
Unternehmen wurde bis 1992 von Aburizal Bakrie geleitet, der ein Jahr spater in die
Politik wechselte und auch dort sehr schnell zum Aushéngeschild der aufstrebenden
muslimischen Mittelschicht Indonesiens wurde (Tamara 1998). 1993 starteten auch
die Bauarbeiten flr das Bali Nirvana Beach Resort. Trotz massiven Protests aus
weiten Kreisen der balinesischen Bevélkerung wurde es mit nur wenigen Modifizie-
rungen der urspriinglichen Pléne fertig gestellt und 1997 als ein Hotel der Le
Meridien-Kette erdffnet (Warren 1998, S. 235-239, 242-245, 246-252; Suasta und
Connor 1999, S. 100-111, 116; Ramstedt 2000, S. 133-134).

Tommy Suhartos Pecatu Indah Resort Projekt gab ebenfalls Anlass zu heftiger
Kritik, da ein bereits bestehender balinesischer Tempel (der Pura Lalang Bene) ins
Hotelgelande integriert werden sollte (Rieldnder 2000, S. 43-44, 46-51). Aufgrund
der Asienkrise wurde das Projekt jedoch nicht fertiggestellt. Auch der Bau des Four
Season Resort in Sayan erfolgte unter Beteiligung Tommys. Die lokale Kritik betraf
vor allem die Tatsache, dass kaum ein ortsanséassiger Balinese in die Belegschaft des
Hotels aufgenommen wurde.?

Im Laufe der Zeit wurden ,fremden“ Investoren gerne unterstellt, zahlreiche
javanische Arbeitskrafte einzuschleppen, ohne sie mit einer Rickfahrkarte auszu-
statten. Diese meist muslimischen Migranten wirden den Einheimischen die
Arbeitsplatze wegnehmen und die Kriminalitdtsrate in die Hohe treiben (Ramstedt
2009, S. 338). Anti-muslimische Ressentiments erreichten ihren Héhepunkt nach
den beiden terroristischen Bombenattacken von 2002 und 2005 (Ramstedt 2009,
S. 331, 334-336). Inzwischen aber hatte das balinesische Provinzparlament schon

2 Cf. Cover Story in Tempo Magazine, 24, Heft VI, 12.-18. Februar 2008.

Ich hielt mich in den 1990ern jedes Jahr ein paar Wochen zu Forschungszwecken in Bali auf. In
dieser Zeit wurde ich in verschiedenen Cafés von Sayan, Kedewatan und Campuan Zeuge des
Unmuts der Lokalbevélkerung (iber das Four Seasons Resort.



Das Branding von ,,Bali“ nach Suharto 53

die ersten Schritte der Juridifizerung des lokalen Kulturerbes unternommen.
Ermdglicht wurden sie durch den 2001 in Kraft tretenden Dezentralisierungsprozess.

Juridifizierung des balinesischen Kulturerbes

Bevor ich die durch die rezente Dezentralisierung ermdéglichte Juridifizierung des
balinesischen Kulturerbes beschreibe, moéchte ich kurz einige vorbereitende
Entwicklungen nennen.

Bereits 1971, dem Jahr der Konzeption des Masterplans zur Entwicklung des Tou-
rismus auf Bali, organisierte die balinesische Provinzregierung aus Sorge vor einer
mdoglichen Kommerzialisierung der balinesischen Sakralkiinste ein Seminar mit
balinesischen Intellektuellen, in dem eine Kategorisierung der Darstellenden Kiinste
vorgenommen wurde. Man unterschied Sakraltdnze (wali), die ein direktes Tanz-
opfer an die Gottheiten darstellen, und rituelle Ténze (bebali), bei denen geweihte
Gegenstande (Masken, Ritualdolche, etc.) verwendet werden, von Ténzen ohne
inhérente sakrale Bedeutung (balih-balihan). Zwei Jahre spéter erlieR der damalige
Provinzgouverneur eine Verordnung, die die Auffiihrung von wali- und bebali-
Téanzen fir Touristen untersagte (Ramstedt 1992, S. 72).

Um auslandischen Investoren gemaR Gesetz Nr. 1/1967 Land zur Verfligung stellen
zu kénnen, musste sich die indonesische Regierung vielerorts erst die Verfigungs-
macht (ber den entsprechenden Grund sichern, ndmlich dort, wo sie — wie es in
Artikel 18B Absatz 2 des indonesischen Grundgesetzes hieR — die kollektiven Land-
nutzungsrechte noch existierender traditioneller Gemeinschaften zu beriicksichtigen
hatte. In Bali waren dies die traditionellen Dorfgemeinschaften (desa adat). Artikel
18 erlaubte es der Regierung jedoch, den kollektiven Landbesitz traditioneller Ge-
meinschaften im Namen des Fortschritts zu beschneiden. Er bot also eine gewisse
rechtliche Grundlage fir die Verstaatlichung von Allmenden, der auerdem Gesetz
Nr. 5/1974 zu den Grundlagen der regionalen Verwaltung und Gesetz Nr. 5/1979 zur
Dorfverwaltung weiter VVorschub leisteten, indem sie die politische Einheit der tra-
ditionellen Dorfgemeinschaften unterminierten (Lustermann 2002, S. 179, 192).
Auch die balinesischen desa adat wurden auf Basis dieser Gesetze in ein aus Java
stammendes Verwaltungsschema gepresst, das sie meist auf mehrere neuere dorfli-
che Verwaltungseinheiten (desa dinas) aufteilte (Ramstedt 2009, S. 352-354). So
sollten sie fur einige Jahre als bloRe Ritualgemeinschaften weiter existieren.

1986 verabschiedete die balinesische Provinzregierung Provinzverordnung
Nr. 6/1986, die den desa adat den Status von traditionellen Rechtsgemeinschaften
verlieh. Auf Provinzebene und in jedem der acht Bezirke Balis wurde ein Rat zur
Pflege und Entwicklung ihrer Rechtsinstitutionen gegriindet. Die Ratsmitglieder
fungierten bei lokalen Konflikten als Mediatoren. Provinzverordnung Nr. 6/1986
drehte also die Auswirkungen von Gesetz Nr.5/1979 ohne Gegenwehr Jakartas
wieder etwas zuriick. Das Regime hatte inzwischen eingesehen, dass es bei der
Implementierung von Regierungsprogrammen in Bali viel effektiver war, sich der



54 Martin Ramstedt

traditionellen Dorfinstitutionen zu bedienen. Nachdem Indonesiens Wirtschaft 1986
unter den fallenden Olpreisen zu leiden hatte, intensivierte die indonesische Regie-
rung die Entwicklung des Tourismus (Picard 1997, S.203) als Ausgleich zum
Olgeschaft. In Bali brauchte sie dazu die Hilfe der traditionellen Institutionen, die
zwei Jahre spéater eine weitere Starkung vonseiten der balinesischen Provinz-
regierung in Form von Provinzverordnung Nr. 2/1988 erfuhren. Sie ordnete die
Griindung von dorflichen Mikrokreditinstitutionen an, die nicht von den desa dinas,
sondern von den desa adat verwaltet werden sollten (Ramstedt 2009, S. 354-355;
Ramstedt 2011, S. 58).

Dennoch konnten die durch diese beiden Provinzverordnungen gestarkten
traditionellen balinesischen Rechtsgemeinschaften der oben beschriebenen be-
schleunigten Entbettung des Tourismus in den 1990er Jahren nichts entgegensetzen.
1995 aber gelang es zwei bekannten balinesischen Juristen, | Ketut Ngastawa und
| Dewa Putu Swastha, zumindest, andere bekannte Intellektuelle Balis, ndmlich
| Gusti Ngurah Bagus (Professor fiir Ethnologie), Anak Agung Made Djelantik (Arzt
und Schriftsteller), Ide Anak Agung Gede Agung (Diplomat a.D.), I Nyoman
Gelebet (Architekt), dreizehn traditionelle Priester und die Hindu-Intellektuellen
Gedong Bagoes Oka, Agus Indra Udayana und Jero Mangku Gede Ketut Soebandi,
dazu zu bewegen, sich gemeinsam in einem neu gegriindeten Forum (Forum
Pemerhati Hindu Dharma Indonesia, FPHDI) fiir die Interessen der balinesischen
Hindus einzusetzen.* Sie tadelten in der Causa Bali Nirwana Beach Resort éffentlich
die offiziellen Vertreter der lokalen Hindugemeinschaft (Parisada Hindu Dharma
Indonesia), dass sie sich von der Bakrie Gruppe haben bestechen lassen und den Bau
schlussendlich beflirworteten. In Hinblick auf Verordnung Nr. 528/1993 des
balinesischen Provinzgouverneurs Ida Bagus Oka, die die ErschlieBung von
insgesamt 21 Regionen der Insel fir den Tourismus verfligte, versuchten sie, eine
parlamentarische Debatte (iber die Entwicklung Balis zu einem hinduistischem Ter-
ritorium anzuregen (Bagus 1995). Diese Anregung wurde jedoch erst nach dem Fall
Suhartos umgesetzt, was nicht zuletzt dem Einfluss der 2001 in Jakarta gegriindeten
Allianz der indigenen Volker des Archipels (Aliansi Masyarakat Adat Nusantara,
AMAN) zuzuschreiben ist. Der balinesische Vertreter von AMAN brachte die Idee
einer Juridifizierung der lokalen Dorftraditionen erneut in Umlauf. Sie traf den Nerv
der Mehrheit des wvon ethnonationalistischen Ressentiments beherrschten
balinesischen Bevdlkerung. Dies machte sie zu einem politischen Trumpf, weshalb
sie schlieBlich die volle Unterstitzung des damaligen balinesischen Provinz-
parlaments sowie des Provinzgouverneurs | Dewa Beratha fand (Ramstedt 2009,
S. 344; Ramstedt 2011, S. 59).

Hauptargument ihrer Beflirworter war die Tatsache, dass die Dezentralisierungs-
gesetze nicht den Provinzen, sondern nur den Bezirken (kabupaten/kota)

4 Ich habe 1995 und 1997 an zwei Treffen des Forums als Beobachter teilgenommen und stand dariiber

hinaus in regem Kontakt mit Herrn Ngastawa, Dr. Djelantik und Prof. Bagus.



Das Branding von ,,Bali“ nach Suharto 55

Regionalautonomie erteilt hatten (z.B. Holtzappel 2009, S. 1; Hofman, Kaiser und
Schulze 2009, S. 99). Dass auf wirtschaftlichem Gebiet nun alle balinesischen Dist-
rikte miteinander konkurrieren mussten, sei einer alle Teile Balis berick-
sichtigenden, nachhaltigen Tourismuspolitik nicht forderlich. Denn die an
Touristenattraktionen reichen Bezirke wirden jetzt kaum ihren Gewinn auf die
ganze Insel umverteilen wollen (s.a. Ray 2009, S. 153-154), um so ressourcenarmen
Bezirken unter die Arme zu greifen, zumal die Exekutive der einzelnen Bezirks-
verwaltungen noch immer zum grof3en Teil aus Beamten des alten Suharto-Regimes
bestlinde, die an den lokalen Wirtschaftserfolgen weiterhin ,,mitzuverdienen® ver-
suchten (s.a. Hofman, Kaiser und Schulze 2009, S. 101-102, 104-105, 110; Ray
2009, S. 159-160, 166). Sie seien daher eher an Gewinnmaximierung interessiert als
am Gemeinwohl der gesamten balinesischen Bevélkerung. Die Entwicklung eines
nachhaltigen Tourismus, der die bereits bestehende enge Verflechtung von Kultur
und Okologie in Bali (Beispiele: Das einheimische Bewasserungssystem oder subak;
die Sakralisierung verschiedener Naturerscheinungen durch die Platzierung von
Tempeln) beriicksichtigt, erfordere aber die Einbindung ganz Balis (s.a. Panitia
Khusus Otonomi Khusus 2007, S. 13-14, 25, 29; Kongres Kebudayaan Bali 2007,
S. x; Talenta Bali 2007, S. 16, 37-39, 42, 57, 85, 97, 167-169).

Einige Schritte des Juridifizierungsprozesses habe ich bereits andernorts eingehend
behandelt (Ramstedt 2009, S. 344-350, 355-357; Ramstedt 2011, S. 57-66; Ramstedt
i.E.). Ich mdchte sie deshalb hier nur noch einmal kurz zusammenfassen. Der strate-
gisch wichtigste Schritt war die Verabschiedung der Provinzverordnung Nr. 3/2001
Uber die Autonomie der traditionellen Rechtsgemeinschaften (desa adat), die seit-
dem desa pakraman genannt werden. Mit dieser Verordnung wurde ihnen ihr
angestammtes Gebiet (tanah adat, ulayat) samt seiner Ressourcen als kollektives
Eigentum zugesprochen. Auferdem wurde ihnen ein hohes Mal? an Rechtshoheit
und rechtsprechender Gewalt verliehen, wobei das lokal sehr unterschiedliche, in der
traditionellen sakralen Kosmologie der Balinesen verankerte Dorfrecht Teil des
Staatsrechts wurde, allerdings mit einer auf die jeweilige balinesische Dorfsphare
beschrankten Gultigkeit. Dariiber hinaus bekamen alle desa pakraman das Recht, ihr
eigenes Budget zu verwalten. 2003 wurde diese Provinzverordnung in nur wenig
Uberarbeiteter Form ratifiziert. Dazu wurde die Zustimmung aller Vertreter der
(klian adat) balinesischen Rechtsgemeinschaften eingeholt, die man dazu in einem
symboltrachtigen Ort zusammenkommen lieR: dem Tempel Pura Samuan Tiga im
Dorf Pejeng, der den legendaren Wohnort des balinesischen Kulturheroen Mpu
Kuturan markiert. GemaR der schriftlichen Uberlieferung war dieser verehrte
spirituelle  Meister der intellektuelle Urheber der traditionellen Rechts-
gemeinschaften (Ramstedt 2011, S. 63; s.a. Anggaran Dasar 2004, S. viii).

Die Implementierung der Provinzverordnung erfolgte ab 2004. Im selben Jahr
unterbreitete die balinesische Provinzregierung dem gesetzgebenden Organ des
nationalen Parlaments in Jakarta einen Gesetzentwurf, der die spezielle Autonomie
(otonomi khusus) fur Bali in Analogie zu der Acehs und Papuas forderte, um Bali



56 Martin Ramstedt

eben zu einer im hindu-balinesischen Sinne wirklich 6kologischen und nachhaltigen
Wirtschaftszone zu machen (Ramstedt 2009, S. 332, 361-362). Die Entscheidung
vonseiten Jakartas blieb so lange aus, bis das Thema seine politische Dringlichkeit
verlor. So machten selbst die drei Kandidaten bei den balinesischen
Provinzgouverneurswahlen von 2009 aus der ganzen Sache kein Wahlkampfthema
mehr. Nach den Wahlen verabschiedete die neue Provinzregierung anstelle dessen
aber Provinzverordnung Nr. 16/2009, die auf Basis traditioneller kosmologischer
Vorstellungen alle Berge, Seen, Quellen, Schluchten, Kiisten und das Meer Balis als
heilige Sitze wichtiger Wachtergottheiten identifizierte. Aulerdem forderte sie die
Respektierung einer sakralen und daher nicht kommerzialisierbaren Zone von zwei
bis funf Kilometern (je nach Bedeutung der Sakralstatte) um Tempel herum. Zu
guter Letzt verlangte sie eine Rickbesinnung auf das ebenfalls in kosmologischen
Vorstellungen wurzelnde traditionelle Architektur- und Siedlungsdesign der
Balinesen, weil es — wie auch die Heilighaltung der natirlichen Sakralstitten — das
geistige und materielle Wohlergehen der Inselbewohner sicherstellen wiirde
(Ramstedt i.E.).

Die Strategie, mittels Juridifizierung die Resakralisierung Balis zu erwirken, wurde
noch durch weitere MalRnahmen ergdnzt. So regte Provinzgouverneur | Dewa
Beratha 2003 die Griindung des Bali Heritage Trusts an und ernannte Tjokorda
Raka Kerthyasa, ein Mitglied des Konigshauses von Ubud, zu dessen Vorsitzenden.
Die Griindung des Bali Heritage Trusts wurde von der im Dezember 2000 von
| Gusti Lanang Muliarta und Catrini Pratihari ins Leben gerufenen Bali Kuna
Heritage Society® wesentlich mit vorbereitet. Ziel Letzterer war es, lokale
Gemeinden zur Pflege ihres kulturellen Erbes zu motivieren und ein Inventarium des
balinesischen Kulturerbes in einer Datenbank zusammenzustellen. Die Bali Kuna
Heritage Society hatte dazu die Unterstiitzung der Weltbank, des indonesischen
Ministers flr Tourismus und Kultur, des Indonesian Network for Heritage
Conservation (JPPI), der Stadtregierung von Denpasar, und der balinesischen
Provinzregierung einschlielich des Provinzgouverneurs | Dewa Beratha eingeholt.
2002, wurde das Bali Kuna Conservation Program ,,Ajeg Bali!“ (Bali starken!) im
regionalen Bali TV lanciert.

Das einzige, aber insgesamt sehr erfolgreiche Projekt des im darauf folgenden Jahr
gegriindeten, dem Zentrum fir die Dokumentation der balinesischen Kultur, einer
Unterabteilung der balinesischen Provinzregierung, zugeordneten Bali Heritage
Trust, ist bis heute das Projekt zur Foérderung der Produktion der rituellen
balinesischen Lochmiinzen (genannt kepeng oder pis bolong), die unerlésslicher
Bestandteil vieler Rituale sind. Das Projekt wurde im August 2004 ins Leben
gerufen, weil ein wachsender Anteil der balinesischen Bevdlkerung das fast vollige
Verschwinden des Ritualgeldes beklagt hatte. Es war allmahlich durch billige Im-
porte von in Ostjava aus Autoblech gefertigten Miinzen ersetzt worden. Das Projekt

5 http://balikuna.org (Aufruf: 28.12.2010).



Das Branding von ,,Bali“ nach Suharto 57

des Bali Heritage Trusts knlpfte dagegen an eine bestehende Kunsthandwerks-
tradition im Dorf Kamasan an, die einstmals in vorkolonialer Zeit von einem der
Koénige von Klungkung ins Leben gerufen worden war. In Kamasan werden nun
materiell hochwertige und spirituell wirkungsmachtige Ritualgeldmiinzen aus funf
Edelmetallen (Panca Datu) angefertigt, die auf einem traditionellen geomantischen
Prinzip beruhen.® Eisen zum Bespiel symbolisiert den Norden, die Farbe Schwarz,
Wasser sowie Gott Wisnu; Kupfer den Stden, die Farbe Rot, das Feuer und Gott
Brahma, und so weiter. Unter der Leitung von lda Pedanda Made Gunung, eines
wegen seines Charismas in groRen Teilen der Bevélkerung geschéatzten Priesters,
wurden magische Symbole in die Minzen eingraviert, aus denen dann wiederum
Ritualgegenstdnde gefertigt wurden. Mittlerweile stehen die Miinzen in ganz Bali
hoch im Kurs. Aber auch reiche Sino-Indonesier sowie chinesische Touristen aus
dem asiatischen Ausland interessieren sich zunehmend fur die neuen Lochmiinzen.
Das Dorf Kamasan ist damit eindeutig zur Quelle spiritueller Wirkungsmacht
geworden, die sich auch finanziell auszahlt.

Weniger erfolgreich erwiesen sich hingegen die Bemihungen der balinesischen
Provinzregierung um die Anerkennung verschiedener balinesischer Kultur- und
Sakralstétten als von der UNESCO anerkannte ,,Kulturlandschaften®. 2007 reichte
die Generaldirektion fur Geschichte und Archdologie folgende Kulturstatten zur
Nominierung ein: (1) die Reisterrassen von Jatiluwih im Distrikt von Tabanan; (2)
den Familientempel der Mengwi Dynastie, Pura Taman Ayun; (3) eine Gruppe von
acht Tempeln am Pakerisan Flusstal; und (4) den rituell bedeutendsten balinesischen
Tempel Pura Besakih. Wegen Verfahrensfehlern wahrend der Antragseinreichung
befinden sie sich gegenwartig noch immer auf der vorlaufigen Liste. Eine endgiltige
Entscheidung wird das UNESCO-Weltkulturerbekomitee erst im Juni 2012 fallen.

Schon 1990 und 1992 hatte es Bemiihungen vonseiten der indonesischen Regierung
gegeben, bei der UNESCO einen Antrag auf Anerkennung Besakihs als Weltkultur-
denkmal zu stellen. Das hétte allerdings bedeutet, dass gemal Gesetz Nr. 5/1992 der
Tempel zuerst zu einem nationalen Kulturmonument hatte erklart werden missen,
was jedoch am Widerstand verschiedener hindu-balinesischer Organisationen
scheiterte, die befiirchteten, dass die Balinesen den Tempel bei seiner Umwandlung
in ein nationales Kulturmonument fiir immer als rituelle Praxisstétte verlieren wir-
den, so wie es ja beim Candi Prambanan bereits geschehen war. Dieser im 10. Jh. u.
Z. erbaute hindu-javanische Tempel in der Ndhe der Stadt Yogyakarta war 1991 auf
die Weltkulturerbe-Liste der UNESCO gesetzt worden und deshalb der
indonesischen Hindu-Gemeinschaft nur einmal im Jahr, ndmlich an Nyepi (Neujahr
gemal des hinduistischen Saka-Kalenders), zur Religionsausiibung zugénglich
(Setia 1993, S. 110-128; Hitchcock und Darma Putra 2007, S. 100).

® Im Mérz 2011 habe ich die Werkstétte in Kamasan besichtigt und den Besitzer sowie zwei seiner

Mitarbeiter eingehend interviewt.



58 Martin Ramstedt

2001 war es die gerade dezentralisierte balinesische Provinzregierung, die einen
erneuten Versuch startete. Wieder waren es balinesische Hinduintellektuelle, die
sich gegen eine Nominierung stellten, bis sich schlieflich Provinzgouverneur
| Dewa Beratha von dem Vorhaben distanzierte (Hitchcock und Darma Putra 2007,
S. 96-106). Dass Besakih dann mit mehrheitlichem Einverstandnis der religidsen
Elite Balis 2007 auf die vorldufige Liste des UNESCO Kaulturlandschaften-
Programms gesetzt wurde, muss meines Erachtens in Zusammenhang mit folgendem
Umstand gesehen werden: Im Zuge des Diskurses Uber die internationale und natio-
nale Gesetzgebung uber private geistige Eigentumsrechte sowie kollektive kulturelle
Gemeinschaftsrechte und -glter registrierte man in Indonesien zunehmend, dass im
Ausland Patente tiber bzw. Rechte an kulturellen Praktiken angemeldet wurden, die
eigentlich schon immer zum lokalen Wissen indonesischer Kulturgemeinschaften
gehort hatten. So hatte beispielsweise die Regierung Malaysias erfolgreich Anspruch
auf den javanische Reog Ponorogo-Tanz, das sumatranische Rendang-Gericht, das
Rasa Sayange-Lied, die Angklung-Musikinstrumente sowie einige Batik-Spielarten
erhoben. Ein japanisches Forschungsinstitut hatte ein Patent fir die Tempe-
Herstellung erworben, wahrend ein niederldndischer Unternehmer sich die Marke
Kopi Gayo (Kaffee vom Gayo-Plateau in Aceh) gesichert hatte. 2009 wurde zum
ersten Mal eine kulturelle Errungenschaft der Balinesen, der Pendet-Tanz, als kol-
lektives kulturelles Gemeinschaftsgut Malaysias beansprucht, was witende
Reaktionen in Bali hervorrief. Seither bemuht sich die Provinzregierung um die
Anerkennung der Sakraltdnze Pendet, Topeng und Baris Tombak als nicht-
materielles Kulturerbe durch die UNESCO.

Schlussbetrachtung

Das Branding von ,,Bali“ nach Suharto zeichnet die Insel also als authentische,
hindu-balinesische Kulturregion mit einer wirtschaftlichen Ausrichtung auf einen
nachhaltigen Tourismus, der einer Entwicklung gerade der landlichen Gebiete for-
derlich ist. In der Tat betrachten sich die traditionellen Dorfgemeinschaften Balis
jetzt auch wieder verstarkt als Wirtschaftsgemeinschaften, und die Verwaltung und
Vermarktung von Gemeinschaftsgiitern sowie das Management der dorfeigenen
Mikrokreditinstitute sind wichtige Tagungspunkte der dorflichen Mitglieder-
versammlungen.” Interessanterweise hat diese Entwicklung nicht unbedingt positive
Auswirkungen auf das friedliche Miteinander gezeitigt. Vielfach ist es zu heftigen
Grenzstreitigkeiten zwischen benachbarten desa pakraman gekommen, die sich
immer auf ein Stiick Land bezogen haben, das entweder fiir wirtschaftliche Zwecke
erschlossen werden kann, oder auf dem sich bereits ein florierendes Kleinunter-
nehmen (Restaurant, Tankstelle, etc.) befindet. Dariiber hinaus haben einige lokale

" Ich habe 2008 und 2009 mehreren Dorfversammlungen eines desa pakraman in Tabanan sowie

einigen Zusammenkdiinften von Spezialisten der Rechtstraditionen der verschiedenen desa pakraman
der Bezirke Denpasar, Bangli und Gianyar beigewohnt.



Das Branding von ,,Bali“ nach Suharto 59

Gemeinschaften die Kommerzialisierung von lokalen Kulturgiitern so intensiv vo-
rangetrieben, dass manchmal selbst eine Desakralisierung heiliger Stétten in Kauf
genommen wurde. Ein offenkundiger Fall ist ein vor allem unter Expats sehr
beliebtes Strandrestaurant in unmittelbarer N&he des Tempels Pura Masceti in
Kerobokan, das von der Dorfgemeinschaft, dem dieser Tempel gehort, kollektiv
betrieben wird. Ein anderes Beispiel ist die Dorfgemeinschaft Pecatu, die sich 2005
oOffentlich dagegen wehrte, den gebrduchlichen Radius um ihre Dorftempel herum
wirtschaftlich ungenutzt lassen zu miissen, aus Respekt vor den betreffenden Sakral-
statten. Die Gemeinschaft wollte die ,,Zone der Heiligkeit* auf wenige hundert Me-
ter begrenzen, da sie nicht einsah, fur die Allmende zwar Steuern zahlen zu miissen,
sie aber nicht Gewinn bringend nutzen zu dirfen.

All dies macht deutlich, dass die Juridifizierung des lokalen Kulturerbes nicht unbe-
dingt, wie ostentativ verkiindet, zu einer tatsdchlichen Aufwertung traditioneller
Werte in der balinesischen Bevoélkerung geflhrt hat. Zwar wurde ein gewisser Teil
der Tourismusindustrie auf Bali wieder in die lokalen Gemeinschaften eingebettet,
doch hat dies zum Teil eher zu einer Verstarkung des neo-liberalen Geistes unter den
Balinesen als zu einer Erneuerung der traditionellen Werte und Solidarnetzwerke
gefiihrt.

Literatur

Anggaran Dasar anggaran Rumah Tangga Majelis Desa Pakraman, Denpasar: Majelis Utama Desa
Pakraman in Zusammenarbeit mit SARAD, o. J.

Ashaari Muhammad, Abuya Syeikh Imam (1993): Presiden Soeharto lkut Jadwal Allah, London und
Kuala Lumpur: ASOIB International Limited

Bagus, | Gusti Ngurah (1995): Dokumentasi Forum Pemerhati Hindu Dharma Indonesia dan Kiprah,
Denpasar: Forum Pemerhati Hindu Dharma Indonesia

Basri, Muhammad Chatib (1999): ,,Indonesia. the political economy of policy reform“, in: Budieman,
Avrief; Hatley, Barbara und Kingsbury, Damien (Hgg.): Crisis and change in Indonesia, Clayton:
Monash Asia Institute, S. 27-37

Blichner, Lars C. und Molander, Anders (2005): What is juridification?, Oslo:Arena (Centre for European
Studies, Working paper Nr. 14)

Blok, Fred (2001): ,Introduction“, in: Polanyi, Karl: The Great Transformation. The Political and
Economic Origins of Our Time, Boston: Beacon Press, S. xviii-xxxviii

Brodjonegoro, Bambang (2009): ,,Fiscal Decentralization and Its Impact on Regional Economic Devel-
opment and Fiscal Sustainability”, in: Holtzappel, Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decen-
tralization and Regional Autonomy in Indonesia. Implementation and Challenges, Singapur: ISEAS,
S. 196-221

Connor, Linda H. und Vickers, Adrian (2003): ,,Crisis, Citizenship, and Cosmopolitanism: Living in a
Local and Global Risk Society in Bali“, in: Indonesia, 75, S. 153-180

Frerichs, Sabine (2011): ,,Re-embedding Neo-liberal Constitutionalism. A Polanyian Case fort he Eco-
nomic Sociology of Law", in: Joerges, Christian und Falke, Josef (Hgg.): Karl Polanyi, Globalisation
and the Potential of Law in Transnational Markets, Oxford and Portland: Hart Publishing, S. 65-84

Hitchcock, Michael und Darma Putra, | Nyoman (2007): Tourism, Development and Terrorism in Bali,
Aldershot und Burlington: AsHgate

Hoffman, Bert; Kaiser, Kai und Schulze, Gunther G. (2009): ,,Corruption and Decentralization®, in:
Holtzappel, Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralization and Regional Autonomy in In-
donesia. Implementation and Challenges, Singapur: ISEAS, S. 99-113

Holtzappel, Coen J.G. (2009): ,lIntroduction. The Regional Governance Reform in Indonesia,
1999-2004“, in: Holtzappel, Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralization and Regional
Autonomy in Indonesia. Implementation and Challenges, Singapur: ISEAS, S. 1-56



60 Martin Ramstedt

Hussey, Andrew (1989): ,, Tourism in a Balinese Village“, in: Geographical Review, 79, Heft 3, S. 311-
325

Indrayana, Denny (2008): Indonesian Constitutional Reform 1999-2002. An Evaluation of Constitution-
Making in Transition, Jakarta: KOMPAS Book Publishing

Intellectual Property Needs and Expectations of Traditional Knowledge Holders, Geneva: WIPO (WIPO
Report on Fact-Finding Missions on Intellectual Property and Traditional Knowledge, 1998-1999)

Joerges, Christian und Falke, Josef (2011): ,Introduction. The Social Embeddedness of Transnational
Markets. Introducing and Structuring the Project®, in: Joerges, Christian und Fake, Josef (Hgg.): Karl
Polanyi, Globalisation and the Potential of Law in Transnational Markets, Oxford and Portland:
Hart Publishing, S. 1-15

Knight, Drew; Mitchell, Bruce und Wall, Geoffrey (1997): ,,Bali. Sustainable Development, Tourism,
Coastal Management®, in: Ambio, 26, Heft 2, S. 90-96

Kongres Kebudayaan Bali (2007): Penguat Perjuangan Otsus Provinsi Bali, Denpasar: Pansus Otsus
DPRD Provinsi Bali

Kreide, Regine (2011): ,,Re-embedding the Market through Law? The Ambivalence of Juridification in
the International Context“, in: Joerges, Christian und Fake, Josef (Hgg.): Karl Polanyi, Globalisation
and the Potential of Law in Transnational Markets, Oxford and Portland: Hart Publishing, S. 41-64.

Liddle, William R. (1991): ,,The Relative Autonomy of the Third World Politician. Soeharto and
Indonesian Economic Development in Comparative Perspective®, in: International Studies Quarterly,
35, Heft 4, S. 403-427

Lustermann, Henning (2002): Die vertikale Staatsorganisation Indonesiens zwischen foderalen und
unitarischen Strukturelementen. Indonesien auf dem Weg zum Bundesstaat?, Minster: Mendel
Verlag OHG

McGillivray, Mark und Morrissey, Oliver (1999): ,,Economic and Financial Meltdown in Indonesia.
Prospects for Sustained and Equitable Economic and Social Recovery”, in: Budieman, Arief; Hatley,
Barbara und Kingsbury, Damien (Hgg.): Crisis and Change in Indonesia, Clayton: Monash Asia
Institute, S. 3-26

Mitchell, Bruce (1994): ,,Sustainable Development at the Village Level in Bali, Indonesia®, in: Human
Ecology, 22, Heft 2, S. 189-211

Mulya Lubis, Todung und Santosa, Mas Achmad (1999): ,,Economic Regulation, Good Governance and
the Environment. An Agenda for Law Reform in Indonesia“, in: Budieman, Arief; Hatley, Barbara
und Kingsbury, Damien (Hgg.): Crisis and Change in Indonesia, Clayton: Monash Asia Institute,
S. 343-361

Orru, Marco (1983): ,, The Ethics of Anomie. Jean Marie Guyau and Emile Durkheim®, in: The British
Journal of Sociology, 34, Heft 4, S. 499-518

Panitia Khusus Otonomi Khusus (2007): Naskah Akademik Rancangan Undang-Undang Tentang
Otonomi Khusus Provinsi Bali, Denpasar: Dewan Perwakilan Rakyat Daerah Provinsi Bali

Perry-Kessaris, Amanda (i.E.): ,,Reading the Story of Law and Embeddedness Through a Community
Lens. A Polanyi-meets-Cotterrell Economic Sociology of Law?“, in: Northern Ireland Legal
Quarterly, Themenband ,,Socializing Economic Relationships*

Picard, Michel (1996): Bali. Cultural Tourism and Touristic Culture, Singapur: Archipelago Press

Picard, Michel (1997): ,,Cultural Tourism, Nation-Building, and Regional Culture. The Making of
Balinese Identity*, in: Picard, Michel und Wood, Robert T. (Hgg.): Tourism, Ethnicity, and the State
in Asian and Pacific Societies, Honolulu: University of Hawai’i Press

Polanyi, Karl ([1944] 2001): The Great Transformation. The Political and Economic Origins of Our
Time, Boston: Beacon Press

Ramstedt, Martin (1992): ,,Indonesian Cultural Policy in Relation to the Development of Balinese Per-
forming Arts“, in: Schaareman, Danker (Hg.): Balinese Music in Context. A Sixty-fifth Birthday
Tribute to Hans Oesch, Winterthur: Amadeus (Forum Ethnomusicologicum, 4), S. 59-84

Ramstedt, Martin (2000): ,,Bali. Kulturelles Kapital im Spiel divergierender Interessen®, in: Hauser-
Schéublin, Brigitta und Rielénder, Klaus (Hgg.): Bali. Kultur. Tourismus. Umwelt, Hamburg: Abera,
S.124-141

Ramstedt, Martin (2009): ,,Regional Autonomy and Its Discontents. The Case of Post-New Order Bali*,
in: Holtzappel, Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralization and Regional Autonomy in
Indonesia. Implementation and Challenges, Singapur: ISEAS, S. 329-379

Ramstedt, Martin (2011): ,,Menafsirkan Kembali Tata Norma Bali Pasca-Orde Baru. Persoalan Tanah dan
Kegalauan Makna Ke-Bali-an“, in: Ramstedt, Martin und Thufail, Fadjar lbnu (Hgg.): Kegalauan
Identitas: Agama, Etnisitas, dan Kewarganegaraan pada Masa Pasca-Orde Baru, Jakarta: Grasindo,
S. 41-72



Das Branding von ,,Bali“ nach Suharto 61

Ramstedt, Martin (i.E.): ,,Precarious Inclusion. Disputing New Fault Lines of Citizenship in the Nomos-
phere of Post-New Order Bali“, in: Benda-Beckmann, Franz v.; Benda-Beckmann, Keebet v.;
Ramstedt, Martin und Turner, Bertram (Hgg.): Religion in Disputes, Houndmills, Basingstoke,
Hampshire; UK: Palgrave Macmillan

Ray, David (2009): ,,Decentralization, Regulatory Reform, and the Business Climate“, in: Holtzappel,
Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralization and Regional Autonomy in Indonesia. Im-
plementation and Challenges, Singapur: ISEAS, S. 150-182

Rielander, Klaus (2000): ,,Kinstliche Attraktionen, postmoderner Tourismus und nachhaltige Entwick-
lung. Die Halbinsel Bukit als Beispiel“, in: Hauser-Schaublin, Brigitta und Rielander, Klaus (Hgg.):
Bali. Kultur. Tourismus. Umwelt, Hamburg: Abera, S. 37-55

Rotberg, Robert 1. (2003): ,Failed States, Collapsed States, Weak States. Causes and Indicators®, in:
Rotberg, Robert I. (Hg): State Failure and State Weakness in a Time of Terror, Washington:
Brookings Institution Press and The World Peace Foundation, S. 1-25

Sadli, Mohammad (2009): ,,Regional Autonomy, Regulatory Reform, and the Business Climate®, in:
Holtzappel, Coen J.G. und Ramstedt, Martin (Hgg.): Decentralization and Regional Autonomy in
Indonesia: Implementation and Challenges, Singapur: ISEAS, S. 145-149

Schulte Nordholt, Henk (2007): ,,Bali. An Open Fortress*, in: Schulte Nordholt, Henk und Klinken,
Gerry van (Hgg.): Renegotiating Boundaries. Local Politics in Post-Suharto Indonesia, Leiden:
KITLV Press, S. 387-416

Schulte Nordholt, Henk und Klinken, Gerry van (2007): ,,Introduction®, in: Schulte Nordholt, Henk und
Klinken, Gerry van (Hgg.): Renegotiating Boundaries. Local Politics in Post-Suharto Indonesia,
Leiden: KITLV Press, S. 1-29

Setia, Putu (1993): Kebangkitan Hindu Menyongsong Abad Ke-21, Jakarta: Pustaka Manikgeni

Soesastro, M. Hadi (1989): ,,The Political Economy of Deregulation in Indonesia“, in: Asian Survey, 29,
Heft 9, S. 853-869

Soesastro, M. Hadi (2000): ,,Globalization. Challenges for Indonesia“, in: Economic Reform, 1, S. 51-54

Steglitz, Joseph E. (2001): ,,Foreward“, in: Polanyi, Karl: The Great Transformation. The Political and
Economic Origins of Our Time, Boston: Beacon Press, S. vii-xvii

Suasta, Putu und Connor, Linda H. (1999): ,,Democratic Mobilization and Political Authoritarianism.
Tourism Developments in Bali“, in: Rubinstein, Raechelle und Connor, Linda H. (Hgg.): Staying Lo-
cal in the Global Village. Bali in the Twentieth Century, Honolulu: University of Hawai’i Press,
S.91-122

Talenta Bali Menuju Otonomi Khusus, Denpasar: Pansus Otsus DPRD Provinsi Bali, 2007

Tamara, Nasir (1998): Abdurizal Bakrie. Bisnis dan Pikirannya, Jakarta: Pustaka Sinar Harapan

Titiheruw, Ira S.; Soesastro, M. Hadi und Atje, Raymond (2009): Global Financial Crisis Discussion
Series Paper No. 6: Indonesia, London: Overseas Development Institute

Warren, Carol (1998): ,,Tanah Lot. The Cultural and Environmental Politics of Resort Development in
Bali“, in: Hirsch, Philip und Warren, Carol (Hgg.): Reclaiming Resources. The Political Economy of
Environment in Southeast Asia, London: Routledge, S. 229-261

Warren, Carol (2000): ,,Adat and the Discourse of Modernity in Bali“, in: Vickers, Adrian; Putra, |
Nyoman und Ford, Michele (Hgg.): To Change Bali. Essays in Honour of | Gusti Ngurah Bagus,
University of Wollongong, S. 1-14

Yamashita, Shinji (2003): Bali and Beyond. Explorations in the Anthropology of Tourism, Oxford und
New York: Berghahn



