
ASIEN 123 (April 2012), S. 62-76 

The Holy Way, Inc.: 
Papuas heilige Pfade in Politik und Wirtschaft 

Christian Warta1 

Summary 
In times which are marked by an impetuous need for natural resources, a vastly 
ignored „end oft he world“ now turns into an attractive global hub, where ”East” and 
“West” are in confrontation with an amazing plurality of localities, commonly compiled 
by the toponym of Papua. The article focuses on new alliances between Papuans 
and the larger world and follows an Evangelical Church in Papua, i.e. the ‘Holy Way, 
Inc’, on its mission to Israel, which nowadays serves as a role model for an imagined 
Papuan nation. Jean and John Comaroff’s theoretical thoughts on the commodifica-
tion of culture and the incorporation of identity into emerging ethnic federations, 
which understand themselves as identity-based commercial enterprises are particular 
suitable to survey current developments in Papua. For, also in Papua, neo-liberalism 
advanced the emergence of political economies, which are characterized by the 
subordination of identity politics to the interest of capital. Both processes mentioned 
by the Comaroffs, that is, the commodification of ethnicity and the commodification of 
religion is at play here. However, it is in the form of Divinity, Inc. that a significant 
number of Papuans strive to reposition their ethnic identity. 

Keywords: Papua, Israel, religion, ethncity, identity 

Einleitung 
Über die gegenwärtigen politisch-religiösen Bewegungen in Indonesiens beiden 
östlichsten Provinzen Papua Barat (West-Papua) und Papua ist nur wenig bekannt.2 
Hauptsächlich liegt dies daran, dass empirische Forschungen in dieser Konfliktre-
gion, bedingt durch die derzeit angespannte Situation, erheblich erschwert werden. 
Dieser Mangel an empirischen Erhebungen hat letztendlich auch dazu geführt, dass 
neueren politisch-religiösen Bewegungen in Papua eine viel zu geringe Bedeutung 
beigemessen wird und diese im Schatten vorwiegend politischer und ethnischer 
Konfliktauslegungen oft als zweitrangig dargestellt werden (Warta 2011). Ganz 

                                                 
1  Dieser Artikel ist im Rahmen des durch den österreichischen Fonds zur Förderung der 

wissenschaftlichen Forschung (FWF) ermöglichten Erwin-Schrödinger-Projekts „Konkurrierende 
Religiositäten in Papua. Religiöse und nationale Spannungen in einer indonesischen Frontier-
Region“ entstanden. 

2  Zur Vereinfachung verwende ich im Text nur den Begriff Papua, beziehe mich dabei aber auf beide 
Provinzen. 



Papuas heilige Pfade in Politik und Wirtschaft 

 
 

63

anders jedoch zeigt sich der Bekanntheitsgrad Papuas gemessen an dessen 
wirtschaftlichem Potential. Weit über die Grenzen Indonesiens hinaus rückt Papua 
heute wortwörtlich ins Zentrum, nämlich des Interesses der rohstoffhungrigen Welt. 
Letztendlich ist es dieser Ressourcenreichtum, der in Papua für Bewegung sorgt und 
so neue Kräftekonstellationen hervorruft.  
Ausgehend von Konzepten zum Orientalismus (Said 2003 [1978]) und zur frontier 
(Tsing 2005), knüpfe ich an Andre Gingrichs (2006) theoretische Überlegungen zum 
frontier orientalism an und übertrage diese in abgewandelter Form auf den „Stein-
zeitdiskurs“ in Papua. Mit diesem theoretischen Zugang soll die Hypothese verhärtet 
werden, dass der evangelikale Kreationismus in Papua eine wesentlich attraktivere 
Alternative zum wissenschaftlichen Evolutionismus bietet, der die Menschen aus 
Papua gewissermaßen auf der untersten Stufe der Evolution gefangen hält und somit 
immer wieder erneut als „unmündige“ Steinzeitmenschen reproduziert, was insbe-
sondere unter Suharto zu einer kulturellen Abwertung der Papuas führte. 
Der Fokus richtet sich daher auf die seit dem Sturz Suhartos im Jahre 1998 in ganz 
Indonesien stattfindenden Revitalisierungsbewegungen des adat (Henley und 
Davidson 2007). Im Kontext von Papua lässt sich die Suche nach Ursprünglichkeit 
jedoch nicht nur in der Revitalisierung bzw. Neuerfindung von adat beobachten, 
sondern auch in der parallel dazu stattfindenden Revitalisierung bestimmter bibli-
scher Inhalte, insbesondere aus dem Alten Testament. Als bedeutsam sind hier auch 
Ethnizitäts- und Indigenisierungsdiskurse zu erwähnen, die heftige politische 
Kontroversen zur „wahren“ Papua-Identität bestimmen. Es sind religiöse, kulturelle 
und ethnische Dimensionen, die inner- und außerhalb Papuas zur Debatte stehen und 
entscheidenden Einfluss darauf haben, wer mit wem ins lukrative Ressourcen-
geschäft kommt.  
Den theoretischen Anstoß für meine Ausführungen bildet Ethnicity, Inc. von Jean 
und John Comaroff (2006). Die Annäherung von Ethnizität und Kommerz wird von 
den Comaroffs als Prozess verstanden, in dem sich zwei Phänomene, nämlich die 
Inkorporation bzw. rechtliche Einverleibung von Identität und die Kommodifikation 
von Kultur, in neu entstehenden ethnischen Verbänden vereinigen (S. 20-21). Wie 
sich dieser kommerziell ausgerichtete auf Identität basierende ethno-preneurialism 
zur Kommerzialisierung des Nationalstaats sowie zur Kommerzialisierung von 
Religion verhält, ist eine der Forschungsinteressen der Comaroffs (S. 67-71). 
Anschaulich demonstrieren sie hierbei, dass sich im Zuge neoliberaler Umbrüche 
politische Ökonomien etablierten, in denen sich die Politik dem Interesse des 
Kapitals unterordnet. Ethnicity, Inc. stelle jedoch nur eine mögliche Zukunft dar, so 
die Comeroffs, andere Zukunftsalternativen seien Nationalism, Inc., Locality, Inc. 
oder Divinity, Inc. (S. 138). Mit The Holy Way, Inc. schließt dieser Artikel an diesen 
Gedanken an und will aufzeigen, wie Tradition (adat) und Religion (agama) in 
Papua ineinandergreifen und als neu entstehende Kraft politische und ökonomische 
Netzwerke entstehen lassen, in denen Religion zu Kapital konvertiert wird. 



Christian Warta 

 

64

Vor diesem Hintergrund sind schließlich auch die neuen prophetisch-
charismatischen Kräfte zu sehen, die nicht nur in Papua, sondern ebenso in anderen 
Teilen Indonesiens zunehmend an Einfluss gewinnen (vgl. ICG 2008). Diese Kräfte 
sind nicht als lokale Phänomene zu betrachten, sondern Ausdruck transnationaler 
religiöser Strömungen (siehe Kapferer, Telle und Eriksen 2010). Demnach ist Papua 
heute eine global vernetzte religiöse frontier (vgl. Comaroff 2010), in der die Wahr-
heitsansprüche monotheistischer Religionen inmitten einer pluralistischen Gesell-
schaft geltend gemacht werden (vgl. Magnis-Suseno 2010, S. 349-351). In diesem 
Prozess, in dem religiöse Lehren aneinander reiben, entwickelt eine neue Generation 
meist akademisch gebildeter Protagonisten sogenannte Ethno-Theologien (Scott 
2005). Primär lässt sich dieser kreative Moment an der Umsetzung religiöser Inhalte 
aus der Bibel in konkrete politische und wirtschaftliche Handlungen erkennen 
(vgl. Timmer 2000, 2004). Dies zeigt sich besonders in Papua, wo jene neuen religi-
ösen Kräfte sich mit traditionellen religiösen Auffassungen arrangieren und bisher 
unbeschrittene heilige Pfade einschlagen.  
Dabei ist es nicht nur die Verbindung von adat und Bibel, die hier auffällt, sondern, 
wie Jean und John Comaroff nahelegen, die „ununterbrochene“ Verbindung von 
Glaube und Kommerz (2010, S. 31). In gegenwärtigen Prozessen sich verändernder 
politischer Ordnungen scheint Religion ein an vorderster Stelle stehendes identitäts-
bildendes Instrument zu sein, welches von politischen und wirtschaftlichen Eliten 
gespielt, Menschen in Bewegung versetzt (Timmer 2007, S. 471). In diesem Sinne 
sind es die spirited politics (George und Willford 2005, S. 9-22) und die aufkom-
menden spiritual economies (Rudnyckyj 2009, S. 104-144), die uns nun im Zeitalter 
des Neoliberalismus verstärkt interessieren, widerspiegeln sie doch neue Gewich-
tungen des Religiösen in Politik und Wirtschaft oder positionieren Religion gar als 
konstitutionelle Grundlage eines als kurz vor der Entstehung imaginierten Staates.  
In diesem Kontext hat sich in Papua die Auffassung durchgesetzt, die für viele 
Papuas die Autorität einer „Prophezeiung“ inne hat, nämlich dass Papuas Ressour-
cenreichtum den Untergang Papuas bedeuten könnte, sollten keine Wege gefunden 
werden, selbstbestimmend darüber zu verfügen. Dass sie die Zukunft nicht im 
Alleingang bestreiten werden, scheint allen Papuas klar zu sein. Die naheliegende 
Frage ist daher: Mit wem werden sie diese neuen Wege in die Zukunft beschreiten? 
Einem jener Wege bzw. heiligen Pfade soll im ethnographischen Teil dieser Unter-
suchung nachgegangen werden. Als Ausgangspunkt meiner Analyse dient die 
religiöse Bewegung Prophetic International. Mit dieser assoziiert ist die US-
amerikanische Bewegung The Holy Way, Inc., die uns direkt zu einem ihrer Ableger 
nach Papua führt und zwar zur Gereja Pekabaran Injil Jalan Suci Papua (Kirche der 
Frohen Botschaft des Heiligen Pfades Papua). Dass es sich bei GPI Jalan Suci 
Papua um eine bisher kaum beachtete, aber umso einflussreichere religiöse 
Bewegung handelt, soll in diesem Artikel aufgezeigt werden. Wie sich diese 
prophetisch-charismatische von manchen als radikal und anti-islamisch eingestufte 



Papuas heilige Pfade in Politik und Wirtschaft 

 
 

65

pfingstlerische Kongregation mit anderen Kirchen verbündet und unter der 
Schirmherrschaft der evangelikalen Kirche Indonesiens (GIDI – Gereja Injil di 
Indonesia) konkrete Beziehungen zu Israel aufzubauen versucht, soll in Folge 
behandelt werden (vgl. ICG 2008, S. 9). Dabei richtet sich mein Blick auf 
christliche-zionistische Bewegungen, die nicht nur die Versöhnung von Judentum 
und Christentum anstreben, sondern die weltweite nationalstaatliche Anerkennung 
von Israel und Papua einfordern. 
Derartige Bestrebungen schüren wiederum Verschwörungstheorien, denen zufolge 
die muslimische Gemeinschaft im Osten Indonesiens einer christlich-zionistischen 
Bedrohung ausgesetzt sei (vgl. Noorhaidi 2010; Bubandt 2008). Demgegenüber 
sehen sich im Zuge hoher Zuwanderung vorwiegend muslimischer IndonesierInnen 
heute viele Papuas der Gefahr ausgesetzt, zur Minderheit in ihrem eigenen Land zu 
werden. Diese nicht unberechtigten Ängste beziehen sich gerade auch auf die 
Zukunft des Christentums, welches von den überwiegend christlichen Papuas heute 
als bedroht wahrgenommen wird. In Anbetracht des zumindest gegenwärtig als 
gescheitert empfundenen Dialogs zwischen Jakarta und Papua wird der Forderung 
nach Unabhängigkeit wieder stärker Ausdruck verliehen. Dies hat sich beim 
„Dritten Papua-Kongress“ im Oktober 2011 wieder deutlich gezeigt. Die sich immer 
mehr zur internationalen Angelegenheit entwickelnde Streitfrage um den legalen 
Status Papuas beängstigt wiederum zunehmend die muslimische Bevölkerung. Weit 
verbreitet sind unter den jeweiligen religiösen Gruppen mit der Unabhängigkeits-
frage verknüpfte Christianisierungs- bzw. Islamisierungsängste. Die alarmierende 
Konsequenz des sich verschärfenden politischen Konflikts zeigt sich somit auch in 
einer religiösen Polarisierung und beidseitigen Radikalisierung (vgl. ICG 2008). 

Frontier Orientalism in Papua 
Es ist im Sinne von Edward Said (2003 [1978]) ein Orientalismus, der die Darstel-
lung der Papuas nachhaltig bestimmt. Im Wesentlichen beschreibt Said mit Orienta-
lismus die europäische Tradition, den Orient auf ein kulturell unterlegenes Gegen-
über zu reduzieren, um machtpolitische Interessen besser verfolgen zu können, die 
eigene zivilisatorische, kulturelle und intellektuelle Überlegenheit anhand einer 
konstruierten Unterlegenheit stets neu bestätigen zu können und letztendlich durch 
damit verbundene kontinuierliche Stigmatisierung und Stereotypisierung „arabischer 
Minderwertigkeit“ die eigene Identität zu konstituieren (vgl. auch Gingrich 2004, 
S. 3-16). In ähnlicher Weise verhalte es sich mit Diskursen über Kannibalismus in 
Papua, schreibt u.a. der Kulturanthropologe Eben Kirksey, der in diesen eine Form 
des Orientalismus (2002, S. 25) erkennt und damit illustriert, dass Orientalismus 
nicht notwendigerweise auf die von Said behandelten Gebiete und Zeitabschnitte 
beschränkt sein muss, sondern eben auch in der östlichsten frontier des indonesi-
schen Archipels stattfindet. 



Christian Warta 

 

66

Der Begriff frontier wurde vom US-amerikanischen Historiker Frederick Jackson 
Turner im Jahre 1893 mit seinem Buch The Significance of the Frontier in American 
History geprägt und ist eng mit der Pioniergeschichte Nordamerikas verbunden. Die 
Bedeutungen des Begriffs sind heute vielfältiger und reichen sowohl von der Grenze 
zweier Länder, über Regionen, die als äußerste „Festungen“ besiedelter, entwickel-
ter und zivilisierter Territorien in eine konstruierte unzivilisierte Wildnis übergehen, 
bis hin zu neuen Feldern ausbeuterischer und Rohstoff extrahierender Aktivitäten.3 
In mehrerlei Hinsicht kann Papua diesen Definitionen entsprechend als eine von 
vorkolonialen hindu-javanischen Herrschern, arabischen und chinesischen Händlern, 
wie auch kolonialstaatlichen europäischen Regierungsbeamten, Missionaren, Sied-
lern und letztendlich postkolonialen, indonesischen Akteuren konstruierte, bis in die 
Gegenwart forttradierte frontier gedacht werden (vgl. Geertz (1976 [1960]) und 
Heine-Geldern 1941). Unter letzteren ist ein Selbstverständnis der zivilisatorischen 
Überlegenheit besonders verbreitet (vgl. auch Rutherford 2009, S. 1-32). Insofern ist 
die frontier Papua für sie Schnittpunkt von Zivilisation und Wildnis.  
Heute verändert sich die frontier Papua jedoch, was nicht zuletzt mit einem neuen 
indigenen Selbstverständnis zusammen hängt, welches die asymmetrischen Bezie-
hungsmuster zwischen Papuas und Nicht-Papuas nachhaltig transformiert (siehe 
Giay 2000). In einem Prozess sich verändernder politischer Ordnungen sind Reli-
gion, Ethnizität und Kultur die identitätsbildenden Instrumente, die heute in einer 
landesweit stattfindenden Revitalisierung und teilweisen Neuerfindung von Traditi-
onen und Brauchtum vermehrt Gegenstand politischer Ideologien werden. Es ist der 
Prozess der Reibung (vgl. Tsing 2005, S. 4-5), indem traditionelle Religionen mit 
Schriftreligionen, der Islam mit dem Christentum oder Religionen mit Nationalis-
men aufeinander treffen und Neues entstehen lassen, der uns hierbei interessiert. 
Im Kontext der Begegnungen zwischen Papuas und den Großteils im 20. Jahrhun-
dert zugewanderten Menschen lässt sich ein weiteres Phänomen erkennen, welches 
Andre Gingrich, der sich eingehend mit der Repräsentation der islamischen Welt in 
der mitteleuropäischen Öffentlichkeit beschäftigt, als frontier orientalism bezeichnet 
(2003, 2006). Besonders eine Form des frontier orientalism erscheint mir in Papua 
dabei erwähnenswert, nämlich jene des „Steinzeitmenschen“.4 Egal ob es sich um 
IndonesierInnen, internationale TouristInnen oder JournalistInnen handelt, die 
meisten Menschen positionieren die Bevölkerung Papuas an der untersten Stufe 
menschlicher Evolution und reproduzieren somit immer wieder erneut den Stein-
zeitmenschen. Anders ist es jedoch mit Schöpfungsmythen, die alle Menschen von 
                                                 
3  Zur Definition von frontier siehe auch im Webster’s Third New International Dictionary (1993, 

S. 914) oder online auf der Webseite von Merriam-Webster unter http://mw4.m-w.com/ 
dictionary/frontier (Aufruf: 22.02.2012). 

4  Dass dieser Diskurs an Aktualität gewinnt, zeigt auch der neueste Forschungsschwerpunkt von 
Danilyn Rutherford, der sich der Konstruktion und den Auswirkungen von Steinzeit auf Neuguinea 
widmet (siehe http://www.anthro.ucla.edu/cpsc-danilyn-rutherford-affect-and-technology-in-the-
making-of-stone-age-new-guinea/ (Aufruf: 29.09.2012)). 



Papuas heilige Pfade in Politik und Wirtschaft 

 
 

67

ihrer kosmologischen Perspektive her auf eine Stufe stellen. In Papua ermöglichen 
solche Schöpfungsmythen daher gewissermaßen „Menschsein“, die moderne Evo-
lutionstheorie hingegen nur „Steinzeitmenschsein“. Dies macht auf besagte Schöp-
fungsmythen basierende Religionen, wie der evangelikale The Holy Way, Inc., für 
Papuas besonders attraktiv. Und vor diesem Hintergrund ist schließlich auch die 
Bedeutung von Religion in Politik und Wirtschaft zu sehen.  

Ethno-Religionen als Kapital 
Als Referenz des Ursprungs abrahamitischer Religionen wird das Alte Testament 
von Papuas nicht nur als heilige Schrift gelesen, sondern als wichtigstes und vor 
allem „wahres“ historisches Dokument, das nicht zuletzt auch als Beweis für die 
Schöpfungslehre herangezogen wird (vgl. Goody 2006, 2000). Des Weiteren 
bestimmen vorislamische und vorchristliche religiöse adat Vorstellungen in Verbin-
dung mit den Schriften des Alten Testaments gegenwärtige Konstruktionen einer 
Papua-Identität maßgeblich. In der Suche der Papuas nach „wahrer“ Geschichte und 
Kultur wird besonders deutlich, wie sich Oraltradition und Schriftkultur auf kreative 
Weise verbinden und somit eine Geschichte Papuas im Entstehen ist, die in manchen 
Fällen das sogenannte „Ende der Welt“ zum Zentrum der Welt und zum Ursprung 
der Religionen, ja gar der Menschheit werden lässt. In Papua sind nämlich Ethno-
Theologien entstanden, die die biblischen Texte nach Papua verlegen und damit z.B. 
auch Jesus und andere ProphetInnen als Papuas imaginieren. Diese Ethno-
Theologien sind als ernstzunehmende, intellektuelle Bemühungen zu verstehen, der 
erfahrbaren und nicht-erfahrbaren Welt Sinn zu verleihen. Vor allem aber entwi-
ckeln sich Ethno-Theologien aus lokal vorhanden, aber auch teilweise schon verges-
sen geglaubten kulturellen Traditionen und Reglements, die jenen Moralkodex 
bereitstellten, von dem angenommen wird, er habe in Vergangenheit ein fried-
fertiges und „zivilisiertes“ Zusammenleben ermöglicht.5 
In Papua orientieren sich Menschen, wie bereits erwähnt, zumeist an religiösen 
Schriften, genauer gesagt am Alten Testament. Für sie gilt es nun, die eigene Kultur 
und Geschichte neu zu entdecken und mit den Darstellungen in biblischen Texten in 
Einklang zu bringen. Die Basis für dieses Unternehmen bildet die Überzeugung 
göttlicher Schöpfung und das Bedürfnis eine Brücke zwischen Gott und Mensch zu 
schlagen. Spätestens hier kommt eine Gruppe mit „Berufung“ ins Spiel, deren 
Spezialisierung es heute auch ist, Religion in Kapital zu konvertieren. 

                                                 
5  Anzumerken sei an dieser Stelle, dass die etablierten, auf nationaler und internationaler Ebene 

agierenden kirchlichen Institutionen diesen Entwicklungen mit großer Skepsis gegenüber stehen, 
nicht zuletzt weil sie dadurch ihre eigene Machtstellung gefährdet sehen. Die Vorstellung, dass nun 
eine neue nicht-westliche Generation Theologie schreibt, erfreut sich also keiner großen Beliebtheit. 
Fordern diese „exotischen“ Theologen mit der Neuinterpretation ihrer Geschichte doch das 
orthodoxe religiöse Weltbild heraus. Aber auch von staatlicher Seite wird dieses neu erwachende 
Selbstbewusstsein kritisch verfolgt, denn herausgefordert wird auch die Herrschaftslegitimation des 
indonesischen Staates. 



Christian Warta 

 

68

Die Popularität, die ProphetInnen in Papua genießen, ist nicht zuletzt auch auf 
erwähnte politische Ökonomien zurückzuführen, die, wie Jean und John Comaroff 
aufzeigen, in der Ära des Neoliberalismus die Politik dem Interesse des Kapitals 
unterordnen und somit einzig und alleine einer selbstinteressierten Elite dienlich 
sind (S. 22-59). Was nicht nur die Comaroffs als Phänomen der Gegenwart erken-
nen, nämlich die Herrschaft des Kapitals, ist in ähnlicher Form bereits in der Bibel 
beschrieben und am Beispiel Jesus illustriert, als dieser den Händlern am Tempel-
berg in Jerusalem aggressiv gegenübertritt und damit – zumindest auf symbolischer 
Ebene – auch die von ökonomischen Interessen geprägte Priesterschaft angreift, die 
diesen Handel nicht nur billigt, sondern davon profitiert. Diese biblischen Erwäh-
nungen einer von ökonomischen Interessen durchdrungenen politisch-religiösen 
Elite werden nun ins Papua der Gegenwart übertragen, wo ähnlich empfundene 
politische Missstände alltagsbestimmend sind. In diesem Sinne ist eine Erwähnung 
im Buch Ezekiel, dem dritten Buch der hebräischen Bibel (37: 1-14), von elementa-
rer Bedeutung, nämlich, dass mit dem Erscheinen wahrer Propheten, die König-
reiche dieser Welt in ein immerwährendes Königreich Gottes übergehen werden 
(vgl. Worsley 1954). Diese biblische Prophezeiung bildet letztendlich die Existenz-
berechtigung von Prophetic International (auch als Prophetic Company bezeichnet), 
deren Geschäft es ist, derartige ProphetInnen zu finden und zu fördern.6 Gerade im 
von Konflikten geprägten Papua ist Prophetie ein lukratives Geschäft, sind es doch 
oft Propheten, die politischen und wirtschaftlichen Einfluss gewinnen und so Reli-
gion zu Kapital konvertieren. Durchaus kann hier von politisch-spirituellen Ökono-
mien gesprochen werden, in denen Identität neu geformt und Gruppenbewusstsein 
neu geschaffen wird. Was Jean und John Comaroff in ihrem Buch „Ethnicity, Inc.“ 
als eine alternative Zukunft in Aussicht stellen, nämlich Divinity, Inc., scheint in 
Papua, wie ich anhand einer derartigen Ausbildungsstätte für ProphetInnen 
demonstrieren werde, ansatzweise bereits die Gegenwart zu bestimmen. 

Papuas Heilige Pfade nach Israel 
Bereits beim Öffnen der Internetseite von Prophetic International erschließt sich 
den LeserInnen ein „Visionsmenü“. Begrüßt werden die potentiellen ProphetInnen 
mit den Worten: „So you had a vision - congratulations! You just joined the elite 
company of many millions […]“. Prophetic International hat nämlich den 
Anspruch, führende Bildungsstätte für neue ProphetInnen zu sein (vgl. Bourdieu 
2000). Der Text erinnert stark an eine Mischung aus Produktwerbung und 
Gebrauchsanleitung. Eine Statistik soll die Seriosität untermauern. Demnach haben 
85 Prozent der Menschheit keine Visionen, 10 Prozent in geringem Maße, 4 Prozent 
ab und zu, 1 Prozent regelmäßig und 0,1 Prozent handeln schließlich im Namen 
Gottes. Ferner werden 90 Prozent der „Sehenden” fehlende Selbstkontrolle und 
                                                 
6  Siehe dazu den Onlinetext Prophetic International: A Prophetic Company von Rev. Edwin Stube. 

Abrufbar unter http://propheticinternational.com/Windex2.html (Aufruf: 04.09.2011). 



Papuas heilige Pfade in Politik und Wirtschaft 

 
 

69

Wankelmut nachgesagt. Sie seien manipuliert und zwar von satanischen Einflüssen, 
fragwürdigen christlichen Führern und Geld. Um diesen Missstand auszuräumen, 
hat Prophetic International diese auch so benannten Vision - Basic Tools entwickelt. 
Assoziiert mit Prophetic International7, ist die in den 1950ern gegründete US-
amerikanische charismatische Bewegung The Holy Way, Inc. Es handelt sich hier 
um keine ausschließlich spirituell orientierte religiöse Organisation, sondern ein 
Unternehmen, welches heute von der viertgrößten US-amerikanischen Dienst-
leistungskooperative Incorp Services, Inc. repräsentiert wird und unter dieser 
Bezeichnung in das Handelsregister des Bundesstaates Florida eingetragen ist. Der 
indonesische Ableger von The Holy Way, Inc. bezeichnet sich, wie bereits erwähnt, 
als GPI Jalan Suci Indonesia. 
Die Geschichte von GPI Jalan Suci Indonesia begann im Jahr 1965 mit der Ankunft 
des mittlerweile verstorbenen Rev. Edwin Stube in Semarang auf Java. 1971 errich-
tete Stube das erste Bibeltrainingszentrum in Lawang, im Osten der Insel. Lange 
hielt sich Stube jedoch nicht in Indonesien auf. Bereits im Jahr 1976 übergab er 
Jalan Suci an indonesische AbsolventInnen des Bibeltrainingszentrums. 
Erstmals besuchten sogenannte apostolische Teams im Jahr 1972 Papua. Bereits zu 
diesem Zeitpunkt bestanden diese Teams vorwiegend aus indonesischen Bibelschul-
abgängerInnen. Bereits nach einigen Monaten des Bibeltrainings in Papuas Haupt-
stadt Jayapura begab sich ein vorwiegend aus Papuas bestehendes Team in die 
umliegenden Dörfer, um die „Frohe Botschaft Gottes“ zu verbreiten; unter ihnen der 
zukünftige Pastor Dolfinus Solossa, ein gebürtiger Ayamaru aus dem Regierungs-
bezirk Sorong Selatan (Süd-Sorong) im Westen Papuas. 
Der mittlerweile indonesienweit bekannte Solossa-Klan sollte aber nicht nur am 
Aufbau von GPI Jalan Suci Papua eine bedeutende Rolle spielen. So war der 2005 
verstorbene Jaap Solossa beispielsweise federführend bei der Abfassung des Gesetz-
entwurfs zu Papuas Spezialautonomie (otonomi khusus) und bekleidete in den Jah-
ren 2001 bis 2005 das Amt des Gouverneurs von Papua. Christ Solossa fungierte in 
den Jahren von 1997 bis 2002 als Bezirksvorstand von Sorong Timur (Ost-Sorong), 
Wehelmina Solossa wurde 2004 Bezirksvorstand von Ayamaru und Thobias Solossa 
leitete die Personalabteilung der Provinzregierung; schließlich schaffte es Boaz 
Solossa in die indonesische Fußballnationalmannschaft. 
Der translokale Einfluss von GPI Jalan Suci Papua zeigt sich des Weiteren an der 
ebenfalls von einem Mitglied der Solossa-Familie administrierten gleichnamigen 
Facebook-Gruppe. Dass ein derartiger Sprung aus „rückständigem Stammesdasein“ 
in hohe politische Ämter gottgewollt war und durch jene Visionäre in Gang gesetzt 
wurde, die durch den Heiligen Geist mit Gott kommunizieren (vgl. Robbins 2004, 
2010), bescheinigt der Jalan Suci Pastor Philipus Sukamto anhand des missionari-

                                                 
7  Das Gründungsjahr von Prophetic International ist auf deren Internetseite nicht angegeben. 

Abgesehen davon besitzt die Seite auch kein Impressum und ist somit bewusst anonym gehalten. 



Christian Warta 

 

70

schen Wirkens von Edward Stube. Laut Sukamto, der mit dem dritten apostolischen 
Team 1975 nach Papua kam und zu den frühen Pionieren von Jalan Suci zählt, habe 
der Heilige Geist alle erfüllt und sich manchen in Visionen und Offenbarungen 
Gottes mitgeteilt. Viele Wunder seien während Stubes Gottesarbeit geschehen. Das 
Größte sei jedoch die Verwandlung der kriegerischen, rückständigen und trinksüch-
tigen Ayamaru gewesen. Erfüllt vom Heiligen Geist und tiefen Glauben hätten sie 
sich um 180 Grad gekehrt. Dafür habe sie Gott belohnt und Dummheit in Weisheit 
verwandelt. Darum, so Sukamto, bekleiden die einst rückständigen Ayamaru heute 
strategische Regierungspositionen, vom Gouverneur bis zum Bezirksvorstand.8 
Wie Jaap Timmer (2007) verdeutlichte, orientierte sich die Ayamaru-Elite in den 
letzten Jahren stärker an Jakarta, was schließlich zur umstrittenen Aufteilung in die 
zwei Provinzen West-Papua und Papua führte. Die neue Papua-Elite verfolgt also 
unterschiedliche politische Strategien und zeichnet sich durch ethnische Loyalitäten 
aus; es herrscht kein einheitliches Bestreben nach Unabhängigkeit. Die schwache 
Ausformung einer gemeinsamen Papua-Identität lähmt schließlich auch die nationa-
listische Bewegung, was uns zurück zur Jalan Suci Kirche führt. Denn zum 
Geschäft dieser Kirche gehört es auch, eine kollektive Identität zu kreieren, wie eine 
von Edward Stube verfasste Glaubensstatute zur körperlichen Einheit Christi 
verdeutlicht:  

There cannot possibly be more than one Body of Christ. All Christians, regardless of 
denomination or organization, become members with us in that one Body. This means 
that we can freely have fellowship with any other Christians.9 

Die der Bibel entnommene Metapher einer als Körper handelnden Gruppe entspricht 
auch melanesischen Vorstellungen (vgl. Herdt und Stephen 1989 sowie Trompf 
1991), was nicht unwesentlich für den großen Erfolg von Jalan Suci in Papua ist. 
Wie aber versucht Jalan Suci diese gemeinsame Identität zu schaffen? Die Antwort 
darauf findet sich ebenfalls im Buch Ezekiel, welches den heiligen Krieg zwischen 
Israel und dem Großteil jener Stämme prophezeit, die in späterer Folge den Islam 
annahmen, was in die Gegenwart übertragen von einigen Propheten Papuas als 
bevorstehender Krieg zwischen dem Westen und islamischen Ländern interpretiert 
wird. In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu erwähnen, dass unter christlichen 
Papuas die Meinung vorherrscht, dass der indonesische Staat und Islam Hand in 
Hand gehen und die Islamisierung Papuas Teil einer langfristigen politischen 
Agenda ist (vgl. Chauvel 2009). Spätestens an diesem Punkt verbreitern sich die 

                                                 
8  Vgl. Sukamto: http://wikimapia.org/6575875/Site-of-First-Bible-Training-Center-for-GPI-Jalan-

Suci-The-Holy-Way-Church-in-Papua-Indonesia (Aufruf: 04.09.2011). 
9  Online: http://www.propheticinternational.com/jsp/jsp_files/About-Us/What%20We%20 Believe.pdf 

(Aufruf: 10.09.2011). 



Papuas heilige Pfade in Politik und Wirtschaft 

 
 

71

translokalen heiligen Pfade zum transnationalen Highway10, der geradewegs nach 
Israel führt.  
Die bevorstehende Erfüllung biblischer Prophezeiungen ist, wie bereits erwähnt, 
eine weitverbreitete Überzeugung unter christlichen Papuas (siehe Timmer 2000, 
2004; Rutherford 2006; vgl. auch Comaroff 2010; Comaroff und Comaroff 2001). 
Nicht zuletzt deswegen machte sich im November 2006 eine Papua-Delegation nach 
Israel auf. Die Botschaft dieses religiösen Besuchs war eindeutig: „[...] becoming 
ONE with Israel as chosen people of God“, so der Verfasser des Missionsberichts 
Jason Sentuf11, der außerdem schreibt: 

I believe [in] the restoration of [the] Jewish people [...] God would now at this time 
bring His people (both Jewish and Christian) together to form “One New Man”. [...] 
God wants all people to receive salvation and when we go to [the] Jew[s| first – it 
[will] open up a supernatural door of evangelism to reach the world.12 

Die Delegation christlicher Führer, die sich als „Team Papua“ bezeichneten, unter-
nahm diese Spezialmission (Misi Khusus), um eine Kooperation mit der Vereini-
gung der messianischen Kirchen Israels aufzubauen. Initiiert wurde das Vorhaben 
vom Evangelisten und Buchautor Robert Isir (2006) sowie von Mitgliedern der 
Provinzregierung. Laut Jason Sentuf war es der Heilige Geist persönlich, der die in 
Sentani bei Jayapura verortete Niederlassung der GIDI (Gereja Injil di Indonesia), 
der Evangelikalen Kirche Indonesiens13, auserkor, den Beginn konkreter propheti-
scher Handlungen einzuleiten. Kopf der Delegation war der Vorstand der Synode 
GIDI Papua, Rev. Lipiyus Biniluk.14 GIDI genießt in Papua großen Einfluss und 
kooperiert mit der US-amerikanischen Missionsgesellschaft World Team. Laut 
Angaben von World Team Papua vereint GIDI 754 Kongregationen (jemaat), 
verteilt auf 58 Kirchengruppierungen (klasis) in acht regionalen Bezirken (wilayah). 
970 Pastoren und 40.703 Evangelisten bemühen sich um die 337.000 Kirchenmit-
glieder. Zudem betreibt GIDI zwölf Bibelschulen in lokalen Sprachen, sowie vier 
indonesischsprachige Bibelschulen. Die internationalen Missionsbemühungen von 
GIDI umfassen zurzeit Papua Neuguinea, Australien und Israel.  
Bedeutend ist in Jason Sentufs Bericht die Erwähnung, dass nun für individuell 
geführte Kirchen die Zeit reif wäre, sich zu vereinen. In Anlehnung an biblische 
Erzählungen und Prophezeiungen verglich Sentuf die Papua-Delegation mit den 
zwölf Kundschaftern, die von den Israeliten ins Land Canaa gesendet wurden, 

                                                 
10  „A highway shall be there and it shall be called the Holy Way.“ Mit diesem Bibelauszug (Isaiah 35: 

8) präsentiert sich Jalan Suci im Internet. Online: http://www.jalansuci.com/ (Aufruf: 10.09.2011). 
11  Die gesamte indonesische Fassung des Missionsberichtes von Jason Sentuf ist abrufbar unter: 

www.proheticinternational.com/jsp/jsp_files/About-Us/Dari%20PAPUA%20ke%20Israel.pdf 
(Aufruf: 04.09.2012). 

12  Online: http://jansen3.wordpress.com/ (Auruf: 23.04.2011). 
13  Online: www.worldteampapua.org/nationalchurch.html (Aufruf: 04.09.2011). 
14  Reverend Lipiyus Biniluk ist auch der zweite Vorstand des ökumenischen Rates der Kirchen Papuas 

(Persekutuan Gereja-gereja di Papua). 



Christian Warta 

 

72

und betonte dabei, dass die acht Delegationsmitglieder das Vertrauen und die 
Autorisierung von Gott erhalten hätten, diese Mission ins „Heilige Land” durchzu-
führen. Dies erforderte jedoch eine Strategie, ergänzte Sentuf, welche die institutio-
nellen religiösen Identitäten der einzelnen Delegationsmitglieder eliminiert und die 
Einheit der Gruppe in Form eines neuen religiösen institutionellen Körpers hervor-
hebt, der als Körper Christi in Erscheinung tritt. Innerhalb des Team Papua, so 
Sentuf, erwähnte niemand die persönliche kirchliche Organisation, mit Ausnahme 
von GIDI, die benutzt wurde, um die Türen zu Jerusalem zu öffnen.  
Ein Memorandum of Understanding (MoU) zwischen GIDI und der Kongregation 
des Lammes vom Berg Zion (Kehilat ha’Seh al Har Zion) in Jerusalem, sollte die 
Beziehungen zwischen den Kirchen in Papua und den messianischen Kirchen in 
Israel zukünftig festigen. Zusammen mit den kirchlichen Führern der Kehilat ha’Seh 
al Har Zion, als Christ Church15 übersetzt, unterzeichneten die Delegationsmit-
glieder schließlich dieses MoU im Namen von GIDI. Folglich sollten sich die 
Kirchen in Papua darauf vorbereiten, junge Menschen zum Studium nach Israel zu 
schicken. Da keine diplomatischen Beziehungen zwischen Indonesien und Israel 
bestehen, schreibt der Autor, sollen die Visaangelegenheiten durch die Christ 
Church und GIDI erledigt werden. Sentuf betonte schließlich die Tatsache, dass 
jenes in Israel erworbene Wissen bereits viele junge Menschen befähigt hatte, ihren 
Staat wieder aufzubauen. Aus dieser Perspektive wird Israel als Bildungszentrum für 
die zukünftige Papua-Elite betrachtet, was Sentuf zur festen Überzeugung gelangen 
lies, dass sich eines Tages alle Kirchen Papuas anschließen würden.16  
Ein Jahr später machte sich eine weitere Papua-Delegation auf nach Israel, diesmal 
um die jüdisch-christlichen Beziehungen zu festigen und zwar durch eine Gold- und 
Geldspende zum Wiederaufbau des heiligen Tempels auf Jerusalems Tempelberg. 
Die Zeitung Arutz Sheva beschrieb die Begegnung mit dem Gründer des Tempel-
instituts Rabbi Yisrael Ariel17 als emotionalen Moment, der die Erfüllung der Worte 

                                                 
15  Kehilat ha’Seh al Har Zion und Christ Church sind im Verzeichnis der messianischen 

Kongregationen Israels als separate Kongregationen gelistet. In seinem Bericht unterschied Sentuf 
jedoch nicht unter diesen beiden Kongregationen und bezeichnete sie als Kehilat ha’Seh al Har Zion, 
also als Christ Church. 

16  Sei es in Manokwari, der „Stadt des Evangeliums“ (Kota Injil), in Sorong, Jayapura, Wamena oder in 
der auch als „Balkon von Mekka“ (Serambi Mekkah) bezeichneten Stadt Fakfak, ChristInnen 
begrüßen sich in Papua in der Regel mit Schalom. Diese Beobachtung konnte ich während meiner 
Forschungsaufenthalte zwischen 2007 und 2011 häufig machen, auch unter Papuas in Jakarta oder 
Yogyakarta. 

17  Das Tempelinstitut wurde im Jahr 1987 gegründet und versteht sich als „[…] non-profit educational 
and religious organization […]. The Institute is dedicated to every aspect of the Biblical 
commandment to build the Holy Temple of G-d on Mount Moriah in Jerusalem. Our short-term goal 
is to rekindle the flame of the Holy Temple in the hearts of mankind through education. Our long-
term goal is to do all in our limited power to bring about the building of the Holy Temple in our 
time.“ Online: http://www.templeinstitute.org/about.htm (Aufruf: 04.09.2011). 



Papuas heilige Pfade in Politik und Wirtschaft 

 
 

73

der Propheten einleitete, denen zufolge Nationen aus der Ferne kommen würden, um 
beim Bau des Hauses Gottes in Jerusalem zu helfen.18 
Um sich den großen Herausforderungen der Zukunft stellen zu können, bedarf es 
aus der Perspektive vieler Papuas neuer Wege und großer Visionäre. Adat alleine 
scheint derartigen Dimensionen nicht gewachsen zu sein, dafür ist es zu schwam-
mig, zu undefiniert und in zu vielen unterschiedlichen lokalen Ausprägungen 
vorhanden (vgl. Benda-Beckmann und Benda-Beckmann 2011). Es bedarf etwas 
weitaus Mächtigeren, etwas, das alle Menschen anspricht, wofür auf das Alte 
Testament zurückgegriffen wird. Der Sprung zurück in die Zeit, bevor das 
Christentum und der Islam entstanden, macht im Kontext von Papua durchaus Sinn, 
bedenken wir die steigende Gefahr religiöser Konflikte zwischen muslimischen 
ZuwanderInnen und vorwiegend christlichen Papuas. Es bleibt jedoch offen, ob 
diese Orientierung nach Israel den ersehnten Frieden bringen oder gar Gegenteiliges 
bewirken wird. Sicher scheint nur, dass auch der innige Wunsch nach einer 
friedlichen Zukunft Kapital verspricht, welches über das Beschreiten jener heiligen 
Pfade nach Israel geschöpft werden kann. 

Schlussfolgerungen 
The Holy Way, Inc. ist jedoch nur ein Beispiel unter mehreren. Wir wissen noch viel 
zu wenig über die gegenwärtigen politisch-religiösen Bewegungen in Papua. Wie 
jene von Jean und John Comaroff in Aussicht gestellte alternative Zukunft in Form 
einer Divinity, Inc. in Erscheinung tritt, sollte in diesem Artikel am Beispiel von 
Jalan Suci aufgezeigt werden. Hierzu demonstrierte ich wie in Papua heute 
politisch-religiöse Netzwerke entstehen, die sich nationalstaatlicher Einflußnahme 
weitgehend entziehen und Religion zu Kapital konvertieren.  
Papuas heilige Pfade in die Politik und Wirtschaft bergen eine tiefe Symbolik in 
sich, nämlich dass Papua viel zu geben hat. Eine der rohstoffreichsten Regionen der 
Welt beginnt sich nun erstmals zu öffnen und zunehmend können Papuas mitent-
scheiden, mit wem sie ins Geschäft kommen möchten. Interesse bekundet hierbei 
nicht nur der Westen, sondern auch die arabische Welt, wie u.a. die Saudi Bin Ladin 
Group, die 2008 versuchte Land in der Größe von Luxemburg auf 95 Jahre zu 
pachten. Auch die weltweit größte Gold- und Kupfermine (Freeport McMoran), 
sowie der durch Abholzung und Palmölplantagenwirtschaft gefährdete weltweit 
drittgrößte Primärregenwald rücken Papua zunehmend in den Fokus globaler 
Aufmerksamkeit. Einen Teil dieses Interesses machen kritische Stimmen aus, die 
vor der Ausbeutung oder gar dem Ausverkauf von Papua warnen. Die „wahre“ 
Aufmerksamkeit, so möchte ich behaupten, verläuft jedoch entlang verborgener 
Pfade und ist auf die zahlreichen lukrativen Geschäftsmöglichkeiten ausgerichtet. 

                                                 
18  Erschienen in Arutz Sheva. Online: http://www.israelnationalnews.com/News/ News.aspx/123837 

(Abruf: 22.04.2011). 



Christian Warta 

 

74

Wer durch welche translokalen und transnationalen Allianzen in Zukunft vom 
Reichtum Papuas profitieren wird, ist daher die zentrale Frage. Wie diese ökonomi-
schen Allianzen geschlossen werden, auf welchen ideologischen Grundlagen sie 
aufbauen und aufrechterhalten werden bzw. was für eine Rolle religiöse, kulturelle 
und ethnische Identitäten dabei spielen, ist eine andere brisante Frage. Die Richtun-
gen, in die wir unser Forschungsinteresse lenken können, sind mannigfaltig und 
warten nur darauf eingeschlagen zu werden. Einer dieser Richtungen bin ich hier 
nachgegangen und dabei bis nach Israel vorgestoßen. 
Israel teilt für viele Papuas ein gemeinsames Schicksal. Nach wie vor, so der Nach-
richtenblog Papua-Israel News, werde die Unabhängigkeit Papuas (01.12.1961) und 
Israels (14.05.1948) von einigen „heidnischen“ Ländern, unter ihnen Indonesien, 
nicht anerkannt. Diese Aussage birgt nicht nur erheblichen Zündstoff in sich, son-
dern reflektiert auch deutlich die Verflechtungen von Politik und Religion. Es ist 
nämlich nicht nur die konkrete Umsetzung biblischer Inhalte, die Papuas nach Israel 
führt, sondern der gezielte Versuch ökonomische und politische Beziehungen 
aufzubauen, wo von staatlicher Seite keine bestehen.  
Vor diesem Hintergrund sind die hier vorgestellten heiligen Pfade zu sehen, entlang 
derer sich evangelikale prophetisch-charismatische Kirchen wie GPI Jalan Suci 
Papua bewegen. Interessant ist in diesem Zusammenhang die Rhetorik, in der Papua 
immer häufiger als Nation bezeichnet wird, als wäre das Ende der indonesischen 
Ära absehbar. Auch wenn Prophezeiungen dies verheißen mögen, so müssen derzeit 
noch andere Pfade beschritten werden, um eine politische und wirtschaftliche 
Brücke nach Israel zu schlagen. Diese führen über die Allianz mit messianischen 
Juden zu einem gemeinsam erklärten Ziel, nämlich das israelische Volk bzw. den 
israelischen Staat sowohl materiell wie auch spirituell zu unterstützen und im 
Rahmen einer christlich-jüdischen Bruderschaft selbst auch auf Unterstützung zu 
vertrauen. In welche Zukunft die heiligen Pfade nach Israel die Menschen Papuas 
führen und wie sie die äußerst angespannten Beziehungen zur indonesischen 
Zentralregierung beeinflussen, diese heiklen Fragen werden mit Sicherheit an 
Aktualität gewinnen und nicht nur Papuas vermehrt beschäftigen. 

Literatur 
Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann, Keebet von (2011): „Myths and Stereotypes About 

adat Law. A Reassessment of van Vollenhoven in the Light of Current Struggles over adat Law in 
Indonesia“, in: Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 167, 2-3, S. 167-195  

Bourdieu, Pierre (2000): Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des Heilsgeschehens, Édition discours, 
11. Konstanz: UVK Univ.-Verl. Konstanz 

Bubandt, Nils (2008): „Rumors, Pamphlets, and the Politics of Paranoia in Indonesia“, in: The Journal of 
Asian Studies, 67(3), S. 789-817 

Chauvel, Richard (2009): „Papuan Nationalism. Christianity and Ethnicity“, in: Sakai, Minako; Banks, 
Glenn und Walker, J. H. (Hgg.): The Politics of the Periphery in Indonesia, Singapore: NUS Press 

Comaroff, Jean (2010): „The Politics of Conviction. Faith on the Neo-liberal Frontier“, in: Kapferer, 
Bruce; Telle, Kari und Eriksen, Annelin (Hgg.): Contemporary Religiosities. Emergent Socialities 
and the Post-Nation-State, New York: Berghahn Books, S. 17-38 

Comaroff, Jean und Comaroff, John (2009): Ethnicity, Inc., Chicago: The University of Chicago Press 



Papuas heilige Pfade in Politik und Wirtschaft 

 
 

75

Comaroff, Jean und Comaroff, John (2001): „Millenial Capitalism. First Thoughts on a Second Coming“, 
in: Comaroff, Jean und Comaroff, John (Hgg.): Millennial Capitalism and the Culture of 
Neoliberalism, Durham, London: Duke University Press, S. 1-56 

Geertz, Clifford (1976 [1960]): The Religion of Java, Chicago: University of Chicago Press 
George, K. M. und Willford, A. C. (2005): „Introduction. Religion, the Nation, and the Predicaments of 

Public Life“, in: Willford, A. C. und George, K. M. (Hgg.): Spirited Politics. Religion and Public 
Life in Contemporary Southeast Asia, Ithaca: Cornell SEAP Publications, S. 9-22  

Giay, Benny (2000): Menuju Papua Baru. Beberapa pokok pikiran sekitar Emansipasi Orang Papua, 
Jayapura: Deiyai/Elsham 

Gingrich, Andre (2004): „Conceptualising Identities. Anthropological Alternatives to Essentialising 
Difference and Moralizing about Othering“, in: Baumann, Gerd und Gingrich, Andre (Hgg.): 
Grammars of Identity/Alterity. A Structural Approach, New York und Oxford, Berghahn, S. 3-17 

Gingrich, Andre (2006): „Kulturgeschichte, Wissenschaft und Orientalismus. Zur Diskussion des 
‚frontier orientalism’ in der Spätzeit der K.uK. Monarchie“, in: Feichtinger, Johannes et al. (Hgg.): 
Schauplatz Kultur. Zentraleuropa. Transdisziplinäre Annäherungen. Moritz Csáky zum 70. 
Geburtstag gewidmet, Innsbruck, Wien, München, Bozen: Studienverlag, S. 279-288 

Goody, Jack (2000): The Power of the Written Tradition, Washington und London: Smithsonian 
Institution Press 

Goody, Jack (2006): The Theft of History, Cambridge, Cambridge University Press  
Gove, Philip Babcock (1993): Webster’s Third New International Dictionary of the English Language, 

Unabridged. A Merriam-Webster. Cologne: Könemann 
Henley, David und Davidson, Jamie (2007): „Introduction. Radical Conversatism. The Protean Politics of 

Adat“, in: Davidson, Jamie; Henley, David (Hgg.): The Revival of Tradition in Indonesian Politics. 
The Deployment of Adat from Colonialism to Indigenism, London und New York: Routledge, S. 1-49 

Heine-Geldern, Robert (1942): „Conceptions of State and Kingship in Southeast Asia“, in: Far Eastern 
Quarterly, II, S 15-30 

Hernawan, Budi J. ed. (2006): Papua, Land of Peace. Addressing Conflict Building Peace in West Papua, 
Jayapura West Papua: Office for Justice and Peace Catholic Diocese of Jayapura 

Herdt, Gilbert und Stephen, Michele (1989): The Religious Imagination in New Guinea, New Brunswick 
und London: Rutgers University Press 

International Crises Group (2008): Indonesia. Communal Tensions in Papua, Jakarta und Brussels: ICG 
(Asia Report, 154), Online: http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/asia/south-east-asia/indonesia/ 
154_ indonesia_communal_tensions_in_papua.ashx (Abruf: 20.11.2010) 

Isir, Robert (2006): Misi Perjalanan Kenabian Dari Ujung Bumi Papua Kembali Ke Yerusalem, Jayapura. 
Partisipasi Perdana Orang Papua Dalam Perayaan Pesta Pondok Daun Israel di Yerusalem, Oktober 
2005, Komitee Jaringan Doa Sahabat Papua 

Kapferer, Bruce; Telle, Kari und Eriksen Annelin (2010): „Introduction. Religiosities Toward a Future-in 
Pursuit of the New Millenium“, in: Kapferer, Bruce; Telle, Kari und Eriksen, Annelin (Hgg.): 
Contemporary Religiosities. Emergent Socialities and the Post-Nation State, New York: Berghahn 
Books, S. 1-16 

Kirksey, S. Eben (2002): From Cannibal to Terrorist. State Violence, Indigenous Resistance and 
Representation in West Papua, unpublished M.A. Thesis, University of Oxford, Oxford  

Magnis-Suseno, Franz (2010): „Pluralism under Debate. Indonesian Perspectives“, in: Schröter, Susanne 
(Hg.): Christianity in Indonesia. Perspectives of Power, Münster, Westf.: Lit, S. 347-359 

Noorhaidi, Hasan (2010): „The Radical Muslim Discourse on Jihad, and the Hatred Against Christians“, 
in: Schröter, Susanne (Hg.): Christianity in Indonesia. Perspectives of Power, Münster Westf.: Lit, 
S. 323-346 

Robbins, Joel (2004): Becoming Sinners. Christianity and Moral Torment in a Papua New Guinea 
Society, Berkeley Calif.: University of California Press 

Robbins, Joel (2010): „Pentecostal Networks and the Spirit of Globalization. On the Social Productivity 
of Ritual Forms“, in: Kapferer, Bruce; Telle, Kari und Eriksen, Annelin (Hgg.): Contemporary 
Religiosities. Emergent Socialities and the Post-Nation State, New York: Berghahn Books, S. 55-66 

Rudnyckyj, Darmomir (2009): „Spiritual Economies. Islam and Neoliberalism in Contemporary 
Indonesia“, in: Cultural Anthropology, 24, Heft 1, 104-144 

Rutherford, Danilyn (2006): „Nationalism and Millenarianism in West Papua. Institutional Power, 
Interpretive Practice, and the Pursuit of Christian Truth“, in: Nash, June (Hg.): Social Movements. An 
Anthropological Reader, Malden, MA.: Blackwell (Blackwell readers in anthropology, 7), S. 146-
167 

Rutherford, Danilyn (2009): „Sympathy, State Building, and the Experience of Empire“, in: Cultural 
Anthropology, 24, Heft 1, S. 1-32 



Christian Warta 

 

76

Said, Edward W. (2003 [1978]): Orientalism, Knopf Doubleday Publishing Group 
Scott, Michael (2005): „‘I Was Like Abraham’. Notes on the Anthropology of Christianity from the 

Solomon Islands“, in: Ethnos, 70 Heft 1, S. 101-125 
Timmer, Jaap (2000): „The Return of the Kingdom. Agama and the Millennium Among the Imyan of 

Irian Jaya, Indonesia“, in: Ethnohistory, 47, S. 27-63 
Timmer, Jaap (2004): „Government, Church, and Millenarian Critique in the Imyan Tradition of the 

Religious (Papua/Irian Jaya, Indonesia)“, in: Holger, Jebens (Hg.): Cargo, Cult and Culture Critique, 
Honolulu: University of Hawaii Press, S. 117-36 

Timmer, Jaap (2007): „Erring decentralization and elite Politics in Papua“, in: Schulte-Nordholt, Henk 
und Klinken, Gerry van (Hgg.): Renegotiating Boundaries. Local politics in post-Suharto Indonesia, 
Leiden: KITLV Press, S. 459-482 

Trompf G. W. (1991): Melanesian Religion, Cambridge: Cambridge University Press 
Tsing, Anna (2005): Frictions. An Ethnography of Global Connection, Princeton: Princeton University 

Press 
Warta, Christian (2011): „Perkembangan Pentingnya Masalah Agama di Papua. Sengketa antar Agama 

dan Pencegahan Konflik“, in: Ramstedt, Martin und Thufail, Fadjar, (Hgg.): Agama, Etnisitas, dan 
Kewarganegaraan Pada Masa Paska Orde Baru, Jakarta: Grassindo, S. 121-147 

Worsley, Peter (1957): The Trumpet Shall Sound. A Study of ‘Cargo’ Cults in Melanesia, London: 
MacGibbon and Kee 


