ASIEN 123 (April 2012), S. 28-47

Kommerzialisierung, Inszenierung und
Revitalisierung:

Gegenwartige Auseinandersetzungen um adat im
Distrikt West Manggarai (West Flores)

Sabine Zurschmitten

Summary

The decentralization policy of the post-New Order era has caused the proliferation of
administrative units at district level (kabupaten) in many places of Indonesia. In the
course of this administrative reorganization, the westernmost part of the island of
Flores, the Manggarai district has further been divided into three districts that
presently try to develop their own distinct cultural identity. Moreover, since the end of
the New Order period the new political freedom has enabled a critical reassessment
of the long-term transformation processes that have caused what many
Manggaraians today experience as the decline of adat, which in emic terms is
broadly understood as shared local culture and indigenous ways of life. As a result of
that, Manggarai presently participates in the ,adat hype“ (Benda-Beckmann 2007)
that can be observed in many other regions of the archipelago as well. Discussions
about and ideas of authenticity merge with explicit calls to preserve, reinstall, and
revitalize various aspects of adat. This paper examines several projects, enterprises,
and identity performances in the 2003 established district of West Manggarai that
focus on the revitalisation of adat. The impulses for these projects are provided by a
range of different actors including the district government, which all expect to
accomplish their particular interests. The results to be achieved partly overlap, but
may point in totally different directions, depending on who gives the incentive (rural
elites, urban diaspora, charismatic Catholics, Islamic reformers, etc.). Adat is in
general considered as a guarantor for cohesion between different social and religious
collectives. However, this paper argues that the revitalisation of adat gives rise to an
opposed tendency, as it often reinforces social, religious, and economic
differentiation.

Keywords: tourism, revitalisation of adat, social differentiation,
administrative transformations, identity performances,
post-New Order era, Kempo Manggarai, Western Flores

Adat als ,authentische" Lokalkultur (budaya asli)

Was tut eigentlich eine Anthropologin ausgerechnet hier bei uns, wo die lokale
Kultur (budaya setempat) schon fast verloren ist und wo man nicht mehr vollkom-
men danach lebt, wie es vom adat vorgesehen ware? Weshalb ich nicht ebenfalls in
den Dorfern Tado oder Wae Rebo arbeite, letzteres wurde von der Lokalregierung



Auseinandersetzungen um adat im Distrikt West Manggarai 29

mit dem Label paling asli, d.h. ,,am authentischsten“, ausgezeichnet. Solchen Fragen
begegnete ich wéhrend meinen Forschungsaufenthalten bei den Kempo Manggarai
im Westen der Insel Flores haufig.! Auffallig dabei ist, dass in diesem Diskurs die
Begriffe Kultur (budaya) und Lokalkultur (budaya setempat) meist mit dem Begriff
adat gleichgesetzt werden.

Der Begriff adat bezeichnet ein duBerst komplexes Konzept indonesischer Lokalge-
sellschaften. Die Komplexitat von adat griindet in der Tatsache, dass seine Bedeu-
tung vielfaltig, kontextabhéngig und daher sehr offen ist. Dies zeigt sich eindriick-
lich an der Hervorhebung unterschiedlichster Aspekte von adat sowohl in emischen
Interpretationen als auch in zahlreichen akademischen Diskussionen. In einer neue-
ren Publikation charakterisieren Franz und Keebet von Benda-Beckmann (2011,
S. 168) adat als undifferenziert und betonen damit ebenfalls seine Flexibilitat:

Adat in Indonesia has become a generic term to indicate an often undifferentiated

whole constituted by the morality, customs, and legal institutions of ethnic or territo-

rial groups. Before the arrival of the scriptural religions, adat also comprised the world
of the supernatural and beliefs.

Das von meinen Gesprachspartnern in der Kempo Manggarai oft hervorgehobene
Verstandnis von adat als Kultur bzw. Lokalkultur ist ebenfalls sehr breit gefasst.
Wie ich jedoch zu zeigen versuche, unterliegt diese emische Interpretation von adat
zunehmend einer Reduktion auf vermarkt- und inszenierbare Objekte und Prakti-
ken.” Dies lasst sich besonders gut an den beiden oben erwahnten Dorfverbanden
illustrieren. Wae Rebo und Tado erscheinen nicht nur mit zunehmender Prominenz
auf der manggaraischen Touristenkarte, sondern gehdren auch zu jenen Orten, die in
der Vergangenheit intensiv von Anthropologen und Wissenschaftlern aus anderen
Disziplinen erforscht wurden. So ist beispielsweise der Dorfverband Tado Teil eines
Forschungsprojektes zur Konservierung und Revitalisierung der lokalen biokultu-
rellen Diversitat.® Durch ihre erfolgreiche Kollaboration mit diesen Wissenschaft-

Die empirischen Daten fur diesen Artikel basieren auf mehreren Feldforschungsaufenthalten
(insgesamt sechzehn Monate), die ich zwischen 2003 und 2007 bei den Kempo Manggarai im
westlichsten Distrikt (kabupaten Manggarai Barat) der Insel Flores verbracht habe. Meine
Forschungsarbeit konzentriert sich insbesondere auf das Territorium des heutigen Subdistriktes
(kecamatan) Sano Nggoang.

Um den Lesefluss des Textes zu erleichtern, verzichte ich hier grundsatzlich auf die grammatische
weibliche Form. Selbstverstandlich sind Frauen in der hier verwendeten konventionellen
Formulierungsweise immer miteingeschlossen.

Tado ist die Bezeichnung firr einen Dorfverband der Kempo Manggarai im Distrikt West Manggarai.
Die Forschungen zu den Siedlungen des Tado Klans entstanden im Rahmen des interdisziplindren
Forschungsprojektes ,,Cultural Ecology Conservation Program* der Ethnobotanical Conservation
Organization for Southeast Asia. Fir dieses Projekt hat die Anthropologin Jeannine Pfeiffer mit
Wissenschaftlern der Medizinanthropologie, Ethnobotanik, Biologie und Agrarwissenschaft
zusammengearbeitet (siehe, z.B. Pfeiffer et al. 2006, 2007 sowie die Internetseite:
http://www.ecosea.org/culturalecology/combastourism.html (Aufruf: 17.01.2012)).

Das Dorf Wae Rebo befindet sich im Suden des Distrikts Manggarai (kabupaten Manggarai). Es
wurde intensiv von der Anthropologin Catherine Allerton erforscht (siehe, z.B. Allerton 2001, 2003).



30 Sabine Zurschmitten

lern sowie einer Schweizer NGO zur Forderung des Binnentourismus in der
Manggarai vermarkten sich mittlerweile beide Dorfgemeinschaften als Orte fir
Kultur- und Okotourismus.* Unter diesen Vorzeichen erstaunt es nicht, wenn
Anthropologen — im gleichen Masse wie Touristen — als Leute auf der Suche nach
einer ,,authentischen“ manggaraischen Kultur imaginiert werden. Einerseits zeugt
diese Vorstellung davon, dass viele Kempo Manggarai eine weitgehend durch Re-
gierung, Tourismus und eventuell auch Wissenschaft standardisierte Bedeutung
internalisiert haben, was ihre Kultur und ihr adat ausmacht. Andererseits ist mit
dieser Vorstellung der Verlust der eigenen Kultur und Lebensweise nach dem adat
verbunden, der nicht nur von den Kempo Manggarai erfahren wird, sondern in der
Manggarai in jiingster Vergangenheit zu einem weit verbreiteten Diskurs wurde
(Erb 2007, S. 248).

Bei den Kempo Manggarai hat sich zunehmend ein bestimmtes Verstandnis von
Kultur und adat etabliert, das sich an standardisierten Versionen einer als ,,authen-
tisch* imaginierten manggaraischen Kultur (budaya asli) orientiert. Die Idee dessen,
was als budaya asli Manggarai gilt, bleibt jedoch nicht nur auf einer abstrakten
Ebene der Vorstellung bestehen, sondern ist in materieller und/oder performativer
Form erfahrbar und manifestiert sich in asthetischen Kategorien wie beispielsweise
Architektur, Trachten, Handwerk, Musik, Tanz und Ritual. Anders ausgedriickt wird
eine regionale manggaraische Kultur geschaffen, indem gewisse Aspekte hervorge-
hoben werden, die dann sozusagen als kulturelle Ikonen die gesamte Region repré-
sentieren (Erb 2007, S. 251-253). Solche Prozesse der Folklorisierung von lokalen
Lebensweisen und deren Konstruktion und Standardisierung als regionale Kulturen
innerhalb einer indonesischen Einheit sind freilich nicht neu, sondern haben bereits
die indonesische Kulturpolitik der Suharto Ara gepragt (Acciaioli 1985, Picard
1997, Erb 2007).

Die in der Manggarai gegenwdrtig wichtigsten kulturellen Ikonen sind
Htraditionelle* oder adat-Hauser (rumah adat, mbaru gendang), spinnennetzférmige
Reisfelder (lingko), rituelle Peitschenk&mpfe mit Tanzelementen (caci) und
Empfangszeremonien mit institutionalisiertem Tausch (kepok); die beiden letzteren
werden haufig in speziell dafiir angelegten Kultur-Shows (sanggar budaya) gezeigt.
All diese kulturellen Merkmale lassen sich hervorragend touristisch vermarkten und
spielen auch vermehrt bei der Selbstinszenierung von Lokalpolitikern eine wichtige
Rolle. Durch das Tragen der lokalen Tracht (kain songket), das Sponsoring von
Htraditionellen“ Hausern und caci-Vorstellungen sowie der Durchfiihrung von kepok
bei offiziellen Empfangen und Anl&ssen akzentuieren Lokalpolitiker die
manggaraische Seite ihrer Identitit. In diesem Sinne muss Manggaraiersein nicht
mehr primér die Verbundenheit mit Klan und Dorf ausdriicken, sondern ist viel

4 Siehe dazu die Internetseiten: http://tadoecotourism.wordpress.com/ sowie

http://www.floreskomodo.com/index.php?option=com_content&task=view&id=1 (Aufrufe:
13.01.2012).



Auseinandersetzungen um adat im Distrikt West Manggarai 31

stérker zu einer regionalen Identifikation geworden. Dabei kommt das Rekurrieren
auf eine geteilte regionale Zugehérigkeit einer Ethnisierung von ldentitét gleich, die
ebenfalls dazu dienen kann, soziale und 6konomische Ungleichheiten oder auch
religiose  Unterschiede zwischen lokalen Muslimen und Katholiken zu
transzendieren. Die Akzentuierung des Ethnischen ist eine zentrale Strategie, die bei
Wahlen auf allen Ebenen der Lokalpolitik angewandt wird, um auch die Stimmen
von Minderheiten zu gewinnen — insbesondere der manggaraischen Muslime.

Seit den 1990er Jahren hat auch die lokale Popmusik, der sogenannte Pop
Manggarai, stark zur Herausbildung dieser manggaraischen Regionalkultur beige-
tragen. Das Genre ist mittlerweile dominierender Bestandteil des lokalen
Soundscape geworden. So sind diese in der Lokalsprache gesungenen Hymnen auf
die Heimat ausserordentlich beliebt bei Jung und Alt und allgegenwartig: im Bus,
bei Festen, als Klingelténe auf Mobiltelefonen sowie als Karaokevorlagen in Bars
und zu Hause. Der lautstarke Konsum von Pop Manggarai lasst sich auch gut als
Mittel zur Distinktion von Nicht-Manggarischem verwenden, etwa von zugezogenen
Muslimen an der Kiste, die sich lieber dangdut anhéren.’ Das folgende Bild zeigt
das Cover einer VCD (Video Compact Disc) der Manggarai Pop Gruppe JBoys, die
sich hier im baju Manggarai abbilden liess, einem aus dem lokalen Trachtenstoff
(songket Manggarai) angefertigten Oberkleid.

Abb. 1: Cover-Bild einer VCD (Video Compact Disc) der Manggarai Pop
Gruppe JBoys

=

"
g,

]
|
i 1

Quelle: Fotografie der Autorin, Ruteng 2007

®  Dangdut ist ein duBerst populares, indonesisches Musikgenre, das sich aus musikalischen Elementen

malaischer, indischer und arabischer Musikstile zusammensetzt (Heryanto 2008, S. 13). Ein guter
Uberblick Uber die neuere Rezeptionsgeschichte dieses Musikstils findet sich in Heryanto (2008,
S. 1-37).



32 Sabine Zurschmitten

Diagnose Kulturverlust

Friher als unsere Hauser als ungesund galten, waren die Menschen, die darin wohn-
ten, noch gesund. Heutzutage leben wir zwar in gesunden (hygienischen) Hausern
(rumah sehat), aber die Menschen sind krank geworden.®

Mit dieser Aussage eines adat-Altesten aus der Kempo-Region machte ich auf den
vorher erwdhnten zweiten Punkt zurlickkommen, ndmlich die unter den Kempo
Manggarai weit verbreitete Erfahrung eines kulturellen Verlustes. Das Ergebnis
kultureller und gesellschaftlicher Transformationsprozesse wird hier sehr schdn
durch die Metapher des Hauses und der darin lebenden Menschen ausgedriickt. Das
Bild der kranken Menschen im gesunden Haus illustriert eindriicklich eine aus emi-
scher Sicht negative Wertung von Modernisierung und Forschritt, die als krank-
heitsverursachende Faktoren den Menschen in gewisser Weise kulturell amputiert
haben. Die Abneigung gegentiber Neuerungen einiger meiner Gespréchspartner, die
sich besonders stark fur die Bewahrung der eigenen Kultur und Lebensweise nach
dem adat einsetzten, ging sogar soweit, dass diese die Verwendung von Mdébeln
ablehnten. Sie sahen beispielsweise im Sitzen auf Stuhlen anstatt auf ausgelegten
Rotangmatten auf dem Boden die Ubernahme eines westlichen Lebensstils (ikut
cara hidup orang barat), der wesentlich zum Verlust der lokalen Kultur beitrage
(kerugian budaya setempat).

Anders als man jedoch vermuten koénnte, spiegelt die Diagnose des Verlustes der
eigenen Kultur und Lebensweise nach dem adat nicht nur einen nostalgischen Kon-
servatismus gewisser Klan-Altester und unterminierter adat-Autoritaten wider, son-
dern reprasentiert vielmehr eine kritische Auseinandersetzung breiterer Gesell-
schaftsschichten mit einer Reihe von Transformationsprozessen, die sich nicht erst
seit dem Ende der sogenannten Orde Baru-Ara ereigneten. Diese breitere gesell-
schaftliche Auseinandersetzung mit dem Thema lasst sich exemplarisch durch die
Sichtweise von Pak Adi, einem 45-jahrigen Dorfschullehrer der Kempo Manggarai,
veranschaulichen. Mein Gesprachspartner, der in unterschiedliche Projekte zur
Revitalisierung von adat involviert ist, erklarte mir die Motivation seines Engage-
ments wie folgt:

Seit dreillig Jahren oder mehr ist unsere Kultur dem Untergang geweiht. Meine Ge-
neration hat dabei blo zugesehen und nichts getan. Wir haben geglaubt, dass wir das
alles nicht mehr brauchen. Deshalb haben wir aufgehort, gewisse Rituale durchzufiih-
ren und so zu leben, wie unsere VVorfahren gelebt haben. Friiher durfte man nicht ein-
fach nehmen, man hat sich bei den Pflanzen und Ahnen bedankt. Jede Handlung er-
forderte ein Lied. Diese waren keine gewdhnlichen, sondern heilige Lieder. Aber dann
dachten wir, wir brauchen nur noch das Moderne. Wir wollten nur noch den Fort-
schritt. Jetzt wo er da ist, merken wir, dass etwas fehlt. Deshalb hat ein Umdenken
stattgefunden. Wir miissen dieses Wissen aufschreiben, solange die Alteren noch le-
ben. Wenn wir jetzt nicht zur Basis unserer Kultur (dasar budaya kita) zuriickkehren,

®  Diese Aussage stammt aus einer aufgezeichneten Gruppendiskussion mit adat-Altesten in Werang,

24.07.2007.



Auseinandersetzungen um adat im Distrikt West Manggarai 33

zu dem, was wir unser adat nennen, wird es fur immer verloren gehen. Wir und unsere
Kinder brauchen aber beides, das Neue und das Alte.”

Die Gesetze zur Forderung regionaler Autonomie (1999, 2004) und der dadurch in
Gang gebrachte Dezentralisierungsprozess haben seit 2001 auch die politische
Arena in der Manggarai stark veréndert. Politische und religiose Autoritat wird
seither neu verhandelt, und ethnische sowie religiose Kollektive konkurrieren um
Einfluss, offentliche Aufmerksamkeit, Status und Anerkennung. Obwohl dieser
Demokratisierungs- und Dezentralisierungsprozess erst die politischen Freiheiten
und damit die Voraussetzungen fir eine kritische und umfassende Neubewertung
geschaffen hat, geht es gegenwartig um eine Neubeurteilung von Transformationen,
die in der Manggarai — in gleicher Weise wie an anderen Orten in Indonesien — so
neu nicht sind, sondern sich bereits seit den vergangenen vierzig bis funfzig Jahren
(und teilweise sogar noch friiher) ereignen. Da eine ausflihrliche Darstellung der
Transformationsprozesse, die zur Erfahrung dieses Verlustes gefiihrt haben, den mir
hier zur Verfligung stehenden Rahmen sprengen wiirde, werde ich nur stichwortartig
die wichtigsten Stationen ansprechen.

Die Politik der Suharto-Regierung (1965-1998) hat ihre Akzente insbesondere auf
Entwicklung (pembangungan) und Modernisierung gelegt und damit eine enorme
Fortschrittsglaubigkeit hervorgebracht (Spyer 2000, S. 88). Im Zuge dieser Ent-
wicklungs- und Modernisierungsprozesse wurden in den 60er Jahren viele Dorfer-
und Dorfgemeinschaften in der Manggarai aufgeldst und in die Néhe von Schulen,
Kirchen, Markten und hin zum Trans-Flores-Highway, der bis heute einzigen as-
phaltierten Stral3e, staatlich zwangsumgesiedelt (Allerton 2009, S. 283). Die Auflo-
sung von Dérfern und Dorfgemeinschaften geschah aber auch im Rahmen freiwilli-
ger Umsiedlungen und spontaner Migrationen, welche die Geschichte der lokalen
Klans pragen. Zudem hat das Regierungs-Programm ,,Das gesunde Haus* (rumah
sehat) stark zur Zerstérung lokaler Siedlungsformen beigetragen, im Zuge dessen
alte Hauser abgerissen und durch neue Steinhauser ersetzt wurden. Insbesondere das
manggaraische Zeremonie- oder Klanhaus (rumah adat) hat innerhalb weniger Jahr-
zehnte einen paradoxen Wertewandel erfahren. Einst zentrales Symbol fiir das in-
takte Ritualleben eines Ursprungdorfs (béo) wurden diese Mehrfamilienhauser zu
regelrechten Orten der ,,Rlckstandigkeit” herabgestuft, wo aus der Sicht von Regie-
rungstreuen und Fortschrittsglaubigen unhygienische Zustdnde herrschten sowie
Blutopfer und andere ,heidnische* Brauche abgehalten wurden. Seit den 1990er
Jahren hat die Lokalregierung nun zunehmend den Wiederaufbau dieser ,traditio-
nellen* Hauser gefordert, insbesondere zur touristischen Vermarktung. Mittlerweile
schmicken sie als kulturelle Ikonen auch die Flaggen aller manggaraischen
Distrikte.

Die Kehrseite dieser nationalen Entwicklungsprogramme durch die Regierung ist
wenig uberraschend. So wurde das Selbstbild der Kempo Manggarai sehr nachhaltig

T Aufgezeichnetes Interview mit Pak Adi, Werang, 21.10.2007.



34 Sabine Zurschmitten

durch diesen Diskurs um Entwicklung und Fortschritt gepragt, der bei diesen Men-
schen starke Gefiihle der eigenen Rickstandigkeit evoziert hat. Weil ihre Lebens-
weise in unvereinbarer Gegensatzlichkeit zur indonesischen Moderne zu stehen
schien, haben sich viele Kempo Manggarai — wie mir haufig gesagt wurde — als
Birger zweiter Klasse (warga kelas dua) gesehen. Eine Folge davon ist, dass lokal
Uberliefertes Wissen und Praktiken, oder ganz allgemein gesprochen, ein Leben
gemal dem adat, stark abgewertet und marginalisiert wurden. In den vergangenen
Jahren haben viele Menschen in der Manggarai diese abwertende Haltung jedoch
wieder relativiert oder auch ganz abgelegt. So werden seit den 1990er Jahren und
insbesondere seit den politischen Reformen (reformasi) der Post-Suharto-Ara adat-
Rituale und Opferzeremonien wieder vermehrt durchgefiihrt (Erb 2007, S. 256-263).
Obwohl ich die Tendenz zur Wiederbelebung von adat-Ritualen und Opferzeremo-
nien auch bei den Kempo Manggarai beobachten konnte, habe ich doch oft erlebt,
dass gerade die junge Generation den rituellen Anlé&ssen fern blieb. Die jungen
Kempo Manggarai haben grundsétzlich kein grof3es Interesse an adat-Ritualen, die
sie als unzeitgemal und langweilig einstufen. Dieses Desinteresse steht ganz im
Gegensatz zu den sehr beliebten und rege besuchten katholischen Hochzeitsfeiern,
bei denen meist ausgiebig getanzt, geflirtet und oft auch getrunken wird.

Eine radikale Veranderung lasst sich auch in Bezug auf die 6konomischen Grundla-
gen feststellen. Die Lebensgrundlage vieler Kempo Manggarai basierte bis zur
Griinen Revolution auf dem Brandrodungsfeldbau und der Jagd.® Beides wurde
jedoch von der Regierung verboten. Bis zur Einfihrung des Nassreisfeldbaus Ende
der 1960er Jahre haben die Manggarai ausschlieflich eigene vererbte Reissorten
angepflanzt, deren Anbauzyklus durch einen Ritualzyklus begleitet wurde. Durch
den Anbau von neuen hybriden Reissorten und Cash Crops wurde ein Grofteil des
rituellen Wissens und der Praxis dieses landwirtschaftlichen Ritualsystems obsolet
und verschwand weitgehend (Pfeiffer et al. 2006). Zudem hat diese neue Art der
Landwirtschaft auch die Landbesitzverhéltnisse verandert: Klan-Land (lingko) wird
seither nur noch selten kollektiv bewirtschaftet, und es kam zu Landumverteilungen
und individuellem Landbesitz.

Zentralen Einfluss tben auch verschiedene religidse Diskurse aus. Gemeint ist hier
Religion im konzeptuellen Sinne von agama, némlich die in der indonesischen
Staatsdoktrin Pancasila verankerte Zwangsidentifikation aller Birger mit einer der
damals fiinf anerkannten und als monotheistisch geltenden Religionen.” Bei den

&  Seit den 1960er Jahren haben zahlreiche Innovationen in der Agrartechnologie die Landwirtschaft

revolutioniert. Im Zuge dieser Griinen Revolution wurden beispielweise neue Hochertragssorten an
Weizen und Reis mit dem Ziel geziichtet, die Lander des Siidens vor drohenden Hungersndten zu
schitzen. In Indonesien wurde die Griine Revolution stark durch den Staat gefordert.

Diese sind: Islam, Katholizismus, Protestantismus, Hinduismus und Buddhismus. Unter der
Présidentschaft von Abdurrahman Wahid (1999-2001) wurde schlieRlich auch der Konfuzianismus
als offizielle agama anerkannt. Lokal tradierte religiose Vorstellungen und Praktiken wie die
Ahnenverehrung gelten nicht als agama, sondern als kepercayaan, was soviel heifit wie Glaube bzw.
im negativen Sinne auch Aberglaube (Tsing 1987, S. 197).



Auseinandersetzungen um adat im Distrikt West Manggarai 35

Kempo Manggarai haben die dort vertretenen agama, Katholizismus und Islam, das
Verhdltnis zu lokalen Formen der Religiositat wie der Ahnenverehrung stark gepragt
und transformiert. Gerade die strikteren Diskurse innerhalb des Islam und Katholi-
zismus, d.h. modernistischer Reformislam und katholisch-charismatische Ausrich-
tungen, die viele Kempo Manggarai seit den 1980er Jahren annahmen, haben eine
Diskreditierung und Abwertung der lokal tradierten, religidsen Praxis herbeigefihrt.

SchlieRlich wurden viele Veranderungen auch durch die Einfihrung der javanischen
desa-Struktur als einheitliches Dorfadministrationssystem fir ganz Indonesien
verursacht. Diese neue Grenzziehung von Dorfern und Dorfterritorien durch die
Regierung konvergierte nicht Uberall mit den indigenen Rechtsstrukturen und
Territoriumsaufteilungen der lokalen adat-Gemeinschaften. Auch bei den Kempo
Manggarai war diese desa-Struktur nicht &quivalent mit der friheren
Siedlungsstruktur, die haufig adat-System genannt wird. Diese administrativen
Umstrukturierungen und ihre Folgen sollen nun anhand des Gebietes der Kempo
Manggarai ausfihrlich dargestellt werden.

Administrative Transformationen in Kempo:
Von dalu zu kecamatan

Der Name Kempo bezieht sich sowohl auf eine ethnisch-linguistische Kategorie als
auch auf die sozio-politische Organisation der Manggarai vor 1970. So war die
Manggarai bis zur administrativen Reorganisation in 39 territoriale Einheiten, so
genannte kedaluan bzw. dalu (Lebar 1972) eingeteilt. Die dalu entsprachen jedoch
nicht einer indigenen manggaraischen, sondern einer importierten Struktur. Das
Gebiet der heutigen Manggarai gehdrte ndmlich seit Mitte des 16. Jahrhunderts zum
Hoheitsgebiet des Sultanates von Bima (Sumbawa). Im frihen 17. Jahrhundert
haben die Bimanesen das hierarchisch organisierte burokratische System der dalu
(bimanesisch fur Flhrer) zur Eintreibung von Steuern eingesetzt (Erb 1997, S. 51).

Jedes dalu bestand aus mehreren gelarang, denen wiederum die béo, Dorfverbande
bestehend aus funf bis zwanzig Siedlungen (golo, mukang) untergeordnet waren.
Ein dalu wurde von einer patrilinearen Abstammungsgruppe mit hdherem Status
dominiert. Gelarang waren patrilineare Abstammungsgruppen, die kleinere
Territorien kontrollierten und oft auch einen hoéheren Status innehatten. Letztere
hatten in der lokalen Stratifikation einen hdheren Status als die béo, waren aber von
diesen oft nicht klar unterscheidbar. So waren béo und gelarang weitgehend
autonome territoriale Einheiten, basierend auf patrilinearer Verwandtschaft. Jede
gelarang- und béo-Einheit bestand aus mehreren Patrilinien desselben Klans und
war meist in mehrere kleinere Siedlungen aufgeteilt, die aber rituell vom Stammdorf
abhangig blieben, wo sich das Zeremoniehaus, das rituelle Zentrum eines Klans
befand (Lebar 1972, Erb 1994, S. 153, Hicks 1990, S. 35-36).



36 Sabine Zurschmitten

Abb. 2: Karte der dalu-Einteilung des Manggarai-Gebiets

N FLORES SEA o —  |RE0_~ )
= i e —

(Y ' ‘)

1o L} y o

' VNggalak', Ruis A o S ;

i h i i Yy Por s TV
F P 1 . e s
/ bl = LS '
3 o Pagal, _-° v Lambaleda ' .

= v "
]

"IRer.5~”,__—r :

[ ' \ v “
. ‘.  Cibal [ 4 -I :
' ', 4 ’ : v
L — o g + Pembong |
| 3 R R e 1 Congkar | ., . -
rzggarang ' I-’ ' I “ |\ Biting Mbawar -
2 s \ "~ - s A v i
i N i s, _.*TiKolang Yy . Rt o + Pembe \ : | fiung
bes e . : ¢ =~ Rahong, Ndahs\s : R0y LB [N |
L \ P A} 1 v i ! L L i
| i & Kernpo ! ‘o=l Lelak ' \Rutgng . SpmEy Ny f 1
|0 i | Welak ' L. Poedl, s R ) h -
| ; =y h 4 it e D M : e 2 \Ra|0ng|
} ~ . S W o ot =y H
{ Mourak ,* . __Hien AR ! g 1 RAwu b, ~
o e + Wontong [ \ Pannnor{a i ' . 3 ";
¢ Mehwas ) P Cobmel ¢ Manus N
3 ' e - -~ [ \ P.ongkdll ' ' o » Mgada
5 - " QL [} v Ly o
3 : .- Bajo ; 2 ouo. .I rJ l. Torok \l \‘ .- )’.Hopon
T N S ! Todo ' +“Pocot ok Lo : y ! A
T ~ 4 Yo ook ! i ' d
= - \ ’ g GESa | ' g
[ P Lt ;
i f “.  Rongga Koe s C —
- | A Y
¢ S SAVU SEA )
—I o 10 ] ] a0k
. i ]

Quelle: Erb 1999 (von der Autorin abgeéndert).

Das Territorium der Manggarai wurde 1970 in einen eigenen Distrikt (kabupaten)
umgewandelt. Im Jahre 1979 wurde das javanische desa-System (Desa Gaya Baru)
eingefiihrt. Im Zuge der Umstellung auf das desa-System wurden gelarang und béo
in meist viel Kleinere Dorfer, so genannte desa, aufgeteilt. Dadurch wurden nicht nur
die territorialen Dorfgrenzen stark modifiziert, sondern auch der Einflussbereich
lokaler adat-Autoritaten untergraben. Konkret heiflt das, die Macht und der
Einflussbereich von rituellen Dorfvorstehern (tua golo) reichen meistens weit iber
die desa-Struktur hinaus.

Ubersicht der administrativen Einheiten:

Adat-Struktur Regierungs-Struktur
Dominante kedaluan / dalu (Tado-Klan) | Provinz (propinsi)
Kedaluan / dalu Distrikt (kabupaten)
Dominanter Dorfverband (gelarang) Subdistrikt (kecamatan)
Dorfverband (béo) Dorf (desa)

Siedlungen (golo/mukang) Siedlung (kampung/dusun)

Quelle: Zusammenstellung der Autorin



Auseinandersetzungen um adat im Distrikt West Manggarai 37

Heute sieht die Regierungsadministration der Region Kempo ziemlich anders aus.
Das ehemalige dalu Kempo wurde mit dem angrenzenden dalu Mata Waé zusam-
mengefasst und 1996 zum Subdistrikt (kecamatan) Sano Nggoang ernannt, dem auf
der folgenden Karte hellgrau eingefarbten Teil.*® Von den ca. 25.000 Menschen, die
in den Dorfern des Subdistriktes leben, bekennt sich rund 25 Prozent der lokalen
Bevolkerung zum Islam und 75 Prozent zum Katholizismus. Kempo-Muslime und
-Katholiken wohnen in religiés durchmischten Nachbarschaften und sind (berdies
sehr hdufig gegenseitig in ein Netz von Verwandtschaftsbeziehungen und
Heiratsallianzen eingebunden. Diese ,.cross-cutting ties“ ermdglichen Solidaritét
und Gemeinschaftsgefiihle, die (ber die Religionsgrenzen hinausgehen
(Zurschmitten 2007). In diesem Zusammenhang betonen Kempo-Muslime und
-Katholiken daher hdufig, dass ihre gegenseitigen Beziehungen und Interaktionen
nur durch adat und nicht durch ihre jeweilige Religionszugehdrigkeit geregelt sind.
Adat in dieser Auslegung meint auf VVerwandtschaft und Heiratsallianzen basierende
soziale Beziehungen, an die bestimmte Rechte und Pflichten gebunden sind. Gerade
bei der Schlichtung von Konflikten zwischen Leuten mit unterschiedlicher
Religionszugehdrigkeit sowie innerhalb von und zwischen Klans berufen sich die
Kempo Manggarai haufig auf diesen Aspekt von adat.

Abb. 3: Karte des heutigen Distrikts West Manggarai

LAUT FLORES
Laut Flores

P. Langos
P Sababi ¥

P Sercya Besor “Barl
| 3. Batu Mancong P. Seraya Kecil o Ty
P. Gl bast e Tqeleng.
; SR ;
. illawsdarat NS Kec Macang Pacar
P, Ssbayur Besar Kol Kec. Boleng
P. Tatawa Laboan Bajo
P. Sebeyur Keeil
P, Sigke Bessr ’ X
P, Kemoda ey 7. Py,  Kec. Kuwus
P. Mangiatan Kec, Kemodo .S
P. Papagaren
oL Kec Welak
Kec. Sano Nggoa
¢ pador 93oang
ot P, Rohbong o
3 Tomgh
P Rinca | ;
?.Pale Kec. l.zmi.aar
Tk =
P. Kode P. Gilmotarg

Tg. Rep

Laut Sawu

Quelle: Download Website: http://www.manggaraibaratkab.go.id (Aufruf: 15.01.2012)

0 Gegriindet am 24.04.1996 (Quelle: peraturan pemerintah Republik Indonesia Nr. 30, 1996).



38 Sabine Zurschmitten

Weitere administrative Umstrukturierungen ereigneten sich nach dem Zusammen-
bruch des Suharto-Regimes 1998. Eine unbeabsichtigte Konsequenz des Dezentrali-
sierungsprozesses war ndmlich die vermehrte Neugriindung von administrativen
Einheiten, insbesondere von Provinzen und Distrikten. Es kam vielerorts in
Indonesien zu einem erneuten pemekaran-Prozess, also der Aufteilung von
bestehenden Distrikten und Provinzen in kleinere Einheiten (Schulte Nordholt und
van Klinken 2007, S.18). In den vergangenen zehn Jahren wurde so auch die
Manggarai dreigeteilt. Die Region Kempo gehort heute zum Distrikt West
Manggarai, der 2003 gegriindet wurde.**

Tourismus zwischen Hoffnung und Angst

Der noch relativ junge Distrikt West Manggarai gehort zu den vier &rmsten Provin-
zen des Archipels, und die tberwiegende Mehrheit der Menschen sichert sich ihre
Subsistenz als Kleinbauern und Fischer.*? Der Tourismus bietet sich daher als
interessanter Wirtschaftszweig an und wird dementsprechend intensiv von der
Lokalregierung gefordert. Bisher haben sich die Besucher jedoch auf die Kiisten-
gebiete und insbesondere auf den Komodo-Nationalpark konzentriert, der auch als
UNESCO Welterbe anerkannt wurde und dementsprechend grof3e touristische
Ausstrahlung genie8t. Deshalb wurde im Jahre 2006 das Projekt WiSATA (West
Manggarai Tourism Assistance) lanciert. WiSATA steht fur die Kollaboration der
Distriktregierung West Manggarai mit einer NGO aus der Schweiz und Australien.®®
Gemeinsam wird versucht, den Binnentourismus zu fordern und den Distrikt West
Manggarai mit neuem Branding ,,West Flores: Komodo and so much more* im
Sinne eines dkologischen und kulturellen Tourismus zu vermarkten. Die Website
der Lokalregierung ist mittlerweile so stark auf Tourismus ausgelegt, dass sie bei-
nahe mit dem Internetauftritt einer Reiseagentur verwechselt werden kénnte.**
Durch diese Werbung fur spezifische kulturelle Praktiken, historische Orte und
unberiihrte Natur versucht sich die Distriktregierung vom Nachbardistrikt abzugren-
zen und eine eigenstandige west-manggaraische Identitat zu konstruieren. So mar-
kieren die kirzlich gezogenen politischen Grenzen gegenwartig auch zwei um Tou-
risten konkurrierende Wirtschaftsgebiete. Der Einfluss dieser Programme zur Férde-
rung des Binnentourismus ist auch im Gebiet der Kempo Manggarai zu beobachten.
Ich habe die Prozesse insbesondere in der Gegend von Werang verfolgt, wo auch die
desa Golo Mbu liegt, der Hauptort des Subdistriktes Sano Nggoang.

" Das Buch von John Syukur (2006), Manggarai Barat. Keringat, air mata dan penjara untuk sebuah

kabupaten, dokumentiert eindriicklich, dass dieser Abspaltungsprozess keineswegs friedlich
verlaufen ist.

Angaben der Lokalregierung zufolge leben fast 40 Prozent der Bevélkerung im Distrikt West
Manggarai unter der Armutsgrenze.

Siehe Homepage: http://www.floreskomodo.com (Aufruf: 31.08.2011).

Website der Distriktregierung West Manggarai (pemerintah kabupaten Manggarai Barat):
http://www.manggaraibaratkab.go.id/ (Aufruf: 15.08.2011).

12

13
14



Auseinandersetzungen um adat im Distrikt West Manggarai 39

Abb. 4: Tourismuskarte West Manggarai

Waterial i
Cunca Rami
a0 X

Ruterg

\

i

L
x "N
Eca-Towism Village g4 555
Taks Coenarurnity y
- |

Quelle: Download Website: http://www.floreskomodo.com (Aufruf: 02.09.2011). Von der Autorin
abgeandert.”®

Wie die neue Tourismuskarte zeigt, ist die Gegend von Werang umgeben von tou-
ristischen Attraktionen, die im Jahre 2007 offiziell von der dafiir zustandigen
nationalen Behérde (dinas parawisata) auserkoren und vermarktet wurden. Ganz in
der Néhe befindet sich das Waldschutzgebiet Mbeliling (hutan Mbeliling), zu dem
im Jahre 2007 auf Initiative von WiSATA und in Zusammenarbeit mit der Dorf-
bevolkerung von Roe (,,Roe Ecotourism Association) ein 6kologisches Trekking-
angebot entwickelt wurde. Im Einzugsgebiet von Werang befindet sich auch der
eindrucksvolle Wasserfall und Naturteich Cunca Rami und einer der weltweit
tiefsten vulkanischen Kraterseen, der danau Sano Nggoang, dessen Namen auch der
Subdistrikt tragt.

%5 http://www.floreskomodo.com/index.php?option=com_content&task=view&id=163&Itemid=136.



40 Sabine Zurschmitten

Bei der Bevolkerung von Werang hat die Option, dass sich in Zukunft vermehrt
Touristen in der Region einfinden, ambivalente Gefiihle geweckt. Viele meiner
Gespréachspartner haben sich dafiir ausgesprochen, diese Gelegenheit nutzen zu
wollen und die Touristen nicht nur vorbeiziehen zu lassen. Nebst den in der Gegend
zu besuchenden Naturschonheiten fehlt es in den Dérfern aber an typischen Attrak-
tionen, die im Sinne des Kulturtourismus vermarktet werden kdnnten: einer Kultur-
show (sanggar budaya), einem im alten Stil gebauten adat-Haus oder dergleichen.

Die Bevolkerung von Werang ist in unterschiedliche Projekte zur Revitalisierung
von adat involviert, und einige davon sind in der Tat stark durch diese Tourismus-
plane motiviert. Anders als man jedoch erwarten kénnte, sind viele Projekte nicht
nur darauf ausgerichtet neue Attraktionen zu schaffen. Die Aussicht ndamlich, dass
zunehmend Touristen in die Region kommen, fihrt auch zu grofRen Bedenken und
Unsicherheiten. So haben die Kempo Manggarai allgemein ein eher negatives Bild
von Touristen und viele befirchten durch deren Einfluss einen moralischen Zerfall
der Gesellschaft. Ibu Fatih, eine muslimische Bauerin Ende dreiRig, hat sich zu
diesem Thema wie folgt gedufRert:

Die Touristen tiben einen negativen Einfluss auf unsere Kultur hier aus. Sie sind ein-

fach unansténdig angezogen. Oft sind sie auch auRerhalb des Strandes nur spérlich be-

kleidet mit kurzen Hosen, Minirdcken und diesen ‘you can see’ (Bezeichnung fiir ein
Top).'
Eine &hnliche Sicht wird auch durch das folgende Zitat verdeutlicht. Die Aussage
stammt von Pak Magnus, einem pensionierten Lehrer, charismatischen Katholiken
und vehementen Anhénger diverser Projekte zur Revitalisierung von adat:
Dieses westliche Freiheitsdenken verletzt die Ethik und die Normen unseres adat, un-
serer Kultur. Das ist einfach zuviel Freiheit. Man kann das zum Beispiel daran sehen,
wie sich die Westler (orang barat) am Strand verhalten. Bei uns hat man den Strand
friiher nicht zum Baden genutzt. Jetzt ist er zum Tummelplatz geworden, wo sich Tou-

risten 6ffentlich in Unterwésche zeigen. Wir miissen verhindern, dass sich unsere
jungen Leute an solchen Idealen orientieren!*’

Damit die Lokalbevolkerung durch diese aus emischer Sicht ,,negative Beeinflus-
sung von auBRen* (pengaruh jelek dari luar) — hier gedacht als ein an den Touristen
orientierter Lebens- und Konsumstil — nicht moralisch korrumpiert wird, braucht es
erst recht ein Widererstarken der Werte und Normen, wie sie durch das adat vorge-
sehen sind. So lautete nicht nur die Ansicht von Pak Magnus, sondern der allge-
meine Tenor in Werang. Es war zudem die einzige Idee, worin man sich quer durch
alle unterschiedlichen Projekte zur Revitalisierung von adat einig war. Entgegen der
Behauptung, dass Diskussionen um die negative Beeinflussung des Tourismus sehr
viel von ihrer Explosionskraft in den 1970ern verloren hétten (Ramseyer 2001), ist
dieses Thema in der Manggarai derzeit hochaktuell.

6 Aufgezeichnetes Interview mit Ibu Fatih, Werang, 12.09.2007.
¥ Aufgezeichnetes Interview mit Pak Magnus, Werang, 18.06.2007.



Auseinandersetzungen um adat im Distrikt West Manggarai 41

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass adat zu revitalisieren in Werang einer-
seits die Teilnahme am lokalen Wettbewerb bedeutet, bei dem verschiedene Dorf-
gemeinschaften um Authentizitat konkurrieren und gleichzeitig die Konstruktion der
Idee einer authentischen (west-)manggaraischen Kultur perpetuieren. Andererseits
sind die von den Kempo Manggarai lancierten Projekte zur Revitalisierung von adat
nie nur auf eine simple Zurschaustellung kommodifizierter Kultur ausgerichtet. Ich
habe die Erfahrung gemacht, dass diese Projekte hdufig eine Eigendynamik entwi-
ckeln kdnnen, indem sie fir die involvierten Leute eine politische Bedeutung be-
kommen. Als politisches Instrument wird adat zur Akzentuierung von Status und
lokaler Identitat genutzt. Je nach Kontext, in dem sich eine Gruppe auf adat bezieht,
ist es daher nicht Quelle der Solidaritat, sondern der Versuch, die eigenen Rechte
gegenuber anderen Gruppen zu betonen und eventuell durchzusetzen. Deshalb
scheint es mir bei einer Analyse von solchen Projekten besonders wichtig zu sein,
danach zu fragen, welche konkreten Aspekte von adat revitalisiert werden sollen,
und wer genau daran beteiligt ist.

Unter den Befuirwortenden der von mir verfolgten Projekte zur Revitalisierung von
adat finden sich erstaunlich viele Katholiken und Muslime, die sehr strikten Aus-
richtungen ihrer jeweiligen Religion anhdngen, wie der oben zitierte Pak Magnus.
Dies erscheint auf den ersten Blick vermutlich paradox. Bei genauerer Betrachtung
wird jedoch ersichtlich, dass sich diese ,,frommen* Leute nur fur die Erneuerung
bestimmter Aspekte von adat einsetzen, die ihre agama nicht kompromittieren,
sondern im Gegenteil ihr den Ricken starken. So sind diese Leute meist strikt gegen
alle Versuche und Unternehmungen, Formen der Ahnenverehrung wie z.B. rituelle
Opfer wiederzubeleben. Den Fokus legen sie in erster Linie auf eine striktere Hand-
habung spezifischer moralischer Aspekte von adat. Sie fordern beispielsweise ein
Verbot des Tanzens bei Hochzeitsfesten, die Wiedereinfihrung von strikt ge-
schlechtergetrennten Badeplatzen am Fluss sowie Kleidervorschriften, die eine an-
gemessene Bedeckung des Korpers regeln. AulRerdem mdchten sie ganz allgemein
die Formen der Geselligkeit und des Kontaktes zwischen unverheirateten Frauen
und Ménnern (pergaulan bebas) einschrénken. In diesem Diskurs wird adat als
Ressource mobilisiert, um die strikte Auslegung islamischer und katholischer
Moral- und Wertvorstellungen durchzusetzen.

Im Weiteren werde ich kurz zwei Projekte der Wiederbelebung von adat verglei-
chen, in die ich in Werang im Jahre 2007 Einblick gewinnen konnte. Interessant
dabei ist, dass sich an den Beflirwortern der beiden Projekte die sozialen Grenzen
des Dorfes widerspiegeln. Anders ausgedriickt, wird adat in Werang klanbezogen
revitalisiert.

Klanbezogene Projekte der Revitalisierung von adat

Werang besteht aus mehreren Siedlungen mit ca. tausend Einwohnern, die zu meh-
reren Klans (suku) gehoéren. Die Klanzugehérigkeit, der so genannte sukuisme,



42 Sabine Zurschmitten

ist ein wichtiges Distinktionskriterium, insbesondere weil die Einwohner dadurch in
Kategorien eingeteilt werden, bei der ,,Alteingesessene” (orang asli) von (spéater)
»Zugezogenen* (pendatang) unterschieden werden.

Auf der einen Seite existieren die Projekte zur Wiederbelebung von adat des
Djindeng-Klans. Er ist der dominante Klan und seine Mitglieder haben den Status
von Alteingesessenen; das heif3t, aus ihren Reihen stammt der tua golo, der politi-
sche Dorfvorsteher nach adat. Das Prinzip der Prazedenz regelt auch hier den Zu-
gang zu Land, die zentrale Ressource zur Subsistenzsicherung der Kempo
Manggarai, deren berwiegende Mehrheit als Kleinbauern von der Landwirtschaft
lebt. Als Alteingesessene sind die Angehérigen des Djindeng-Klans die ,,Herren des
Landes“ (tuan tanah), denen das Monopol {ber das Land und seine Verteilung zu-
kommt. Die Djindeng haben eine bewegte Klangeschichte, gezeichnet durch Krieg,
Feuersbriinste, Krankheit, Landknappheit und schlielich mehrere Migrationen. Das
Land in der Gegend von Werang erschlossen sie sich erst gegen Ende der 1950er
Jahre. Ihnen fehlt aber immer noch das Zeremonie- oder adat-Haus, das ihren Status
als dominanter Klan materiell manifestieren wiirde. Daher konzentrieren sie sich bei
der Revitalisierung von adat auf den Bau dieses Hauses. Obwohl der AnstoR3 fiir
dieses Projekt von den im Dorf wohnenden Djindeng selbst kam, wurde die Idee erst
zu einem konkreten Vorschlag ausgearbeitet, als man sich der finanziellen Unter-
stitzung von Klan-Angehdrigen sicher war, die als urbane Elite aulerhalb von
Flores leben. Zudem hat man bei der Lokalregierung um Subventionen angefragt. In
der schriftlichen Version des Projektantrages zum Aufbau ihres Zeremoniehauses
wird die Motivation der Djindeng fir ihr Vorhaben ausfiihrlich beschrieben. Darin
wird beispielsweise festgehalten, dass das Zeremoniehaus ein erster Schritt sei, um
die Werte des adat wieder aufleben zu lassen (menghidupkan kembali nilai-nilai
adat) und starker in der Bevolkerung zu verankern. Das adat-Haus werde zwei
Funktionen erfiillen: Erstens soll es als ,,adat-Buro* (kantor adat) dienen, also ein
Ort sein, wo beispielsweise Streitigkeiten geschlichtet und neue Leute im Dorf emp-
fangen werden. Zweitens soll es der Platz fiir gesellschaftliche Anlasse sein. In
regelméBigen Treffen des Klans werden die im vergessen begriffenen Lieder wieder
gesungen, die alten Geschichten erzéhlt und auf diese Weise an die junge Genera-
tion weitergegeben. Interessierte junge Leute kénnen dieses Wissen sowie die damit
einhergehenden rituellen Praktiken in Form von Kulturworkshops (sanggar budaya)
erlernen. Das dort erworbene bzw. neu aufgelegte kulturelle Repertoire soll spater
den Touristen als Attraktion vorgefihrt werden.

Der Wiederaufbau von adat-H&ausern wurde nicht nur im Falle der Djindeng stark
durch die in Java, Bali, Sulawesi und Westtimor lebende urbane Diaspora unter-
stiitzt. Dies scheint in der Manggarai ein allgemeines Phdnomen zu sein. Ich habe
bei vielen abgewanderten Manggaraiern die Tendenz einer ldealisierung und
Romantisierung lokaler Konzepte und Institutionen wie dem adat-Haus festgestellt,
das in diesem Diskurs meist als zentrale Instanz zur Bewahrung des sozialen Frie-
dens zwischen den Ethnien und Religionsgemeinschaften (kerukunan antar suku



Auseinandersetzungen um adat im Distrikt West Manggarai 43

dan umat beragama) gesehen wird. Obwohl viele abgewanderte Leute aus der
Manggarai ihre finanzielle Beteiligung mit solch edlen Absichten begriindeten, ist
das Sponsoring dieser kostspieligen Projekte doch auch mit einem eklatanten
Prestigegewinn verbunden. Adat-H&user sind daher besonders gute Medien zur
Inszenierung des eigenen sozio-gkonomischen Status.

Ein erster Schritt in Richtung Neubelebung von adat haben die Djindeng unter-
nommen, als sie ein Opferritual begleitet von einer katholischen Totenmesse zu
Ehren der Ahnen an dem Ort durchgefiihrt haben, wo sich einst ihr Ursprungsdorf
(béo) befand und der heute nur noch aus einzelnen Grabern besteht. Durch diese von
aufen als rein katholische Handlung interpretierbare Veranstaltung fihlte sich der
muslimische Teil des Klans ausgeschlossen und zeigte sich teilweise empfindlich
beleidigt. Die meisten muslimischen Klanangehdrigen, die den Projekten zur Neu-
belebung von adat ansonsten wohl gesinnt waren und diese teilweise tatkraftig
untersttzten, haben durch diesen Affront weitgehend das Interesse daran verloren.
Kurz zusammengefasst kann man sagen, dass hier die Initiativen zur Wieder-
belebung von adat religiése Grenzziehungsprozesse innerhalb des Klans ganz klar
verstarkt haben.

Den Djindeng gegenuber stehen alle Leute aus spéter zugezogenen Klans, die mit
den Djindeng aber haufig durch Heiratsallianzen verbunden sind. Die Zugezogenen
haben die Djindeng zahlenmé&Rig langst Gberholt. So sind Djindeng und zugezogene
Klans trotz engen Allianzbeziehungen in einen offenkundigen 6konomischen Kon-
kurrenzkampf geraten. Die Djindeng haben den Grof3teil des Landes unter sich auf-
geteilt und es bereits in individuelle Landtitel umgewandelt. Die zugezogenen Klans
konnten dadurch nicht vom adat-Recht (hukum adat) Gebrauch machen, und bei den
»,Herren des Landes* Klan-Land fir die tempordre Nutzung umsonst ausleihen,
sondern mussen dies von den Djindeng abkaufen oder pachten. Durch diesen er-
schwerten und beschrénkten Zugang zu Land kénnen die Zugezogenen meist nicht
allein von der Landwirtschaft leben. Sie mussten sich 6konomisch umorientieren
und dominieren nun den Handel und den informellen Sektor.

Es ist daher nicht erstaunlich, dass ihre eigenen Anstrengungen zur Revitalisierung
von adat ganz andere Akzente setzen als diejenigen der Djindeng. Sie beurteilen die
Projekte der Djindeng als egoistisch und kritisieren in erster Linie, dass diese nur
dem eigenen Klan und nicht dem ganzen Dorf dienen wiirden. Die Djindeng werden
mit der Lokalregierung verglichen und es wird argumentiert, dass beide lediglich
den ,,Ausverkauf der Kultur* (perdagangan budaya) vorantreiben wirden. Die
durch die Distriktregierung subventionierten Projekte zur Starkung der west-
manggaraischen Kultur vermdgen diese Gruppe wenig zu beeindrucken. So sehen
sie den Aufbau des Distrikts in eine falsche Richtung laufen, weil fast ausschlieflich
der Tourismus geférdert werde. Was in den Kulturshows gezeigt werde, sei eine
Htote Kultur (budaya yang mati) und habe nichts mit dem Alltag der Dorfbevolke-
rung im Gebiet der West Manggarai zu tun. Deshalb misse die ,,wahre Kultur der



44 Sabine Zurschmitten

Manggarai wieder ausgegraben werden* (mengali lagi adat dan budaya Manggarai
yang benar), so der Wortlaut eines vierzigjahrigen Bauers, der sich in der Gruppe
engagiert. Es wird auch befirchtet, dass durch ,,die Kommerzialisierung der Lokal-
kultur” (komersialisasi budaya) die lokale Bevolkerung zunehmend die Kontrolle
tber ihr lokales Wissen und die eigenen kulturellen Praktiken verliert. Ein Mitte-
Dreilig-Jahriger adat-Aktivist aus Werang, der in Makassar Recht studiert hat,
betont in diesem Zusammenhang ,,das Recht auf geistiges Eigentum®, wobei er den
englischen Begriff , intellectual property right“ verwendet. Damit lokales Wissen
und kulturelle Praktiken nicht durch Dritte fur kommerzielle Zwecke missbraucht
werden kdnnen, missen sie rechtlich anerkannt und addquat geschiitzt werden.
Durch die Juridifizierung von adat als kulturelles und geistiges Eigentum einer lo-
kalen Gruppe soll also dessen Kommerzialisierbarkeit eingeddmmt bzw. verhindert
werden.

Die adat-Aktivisten aus den Reihen der zugezogenen Klans fordern konkret, dass
die adat-Gemeinschaften gestarkt werden miissen. Es wird aber explizit betont, dass
keine Uniformierung der adat-Gemeinschaften angestrebt wird, sondern jede adat-
Gemeinschaft ihre Eigenheiten und Nuancen behalten soll. Sie operieren dabei mit
den zwei unterschiedlichen Begriffen masyarakat adat und masyarakat hukum adat,
die jedoch ziemlich unsystematisch verwendet werden.”® Mein Nachfragen
diesbeziiglich erschien den Beteiligten wissenschaftliche Haarspalterei zu sein. Sie
antworteten darauf mit Vehemenz, dass es weniger auf das Label, denn auf die in-
haltlichen Ziele ankomme: Adat-Gemeinschaften seien in der Kempo Manggarai
alle Angehdrigen der lokalen Klans, die gemeinsam ein bestimmtes Territorium
besiedeln und bewirtschaften. In diesem Zusammenhang wurden adat-
Gemeinschaften auch definiert als indigene Bevdlkerung (masyarakat asli) und
indigene Klans (suku-suku asli), die ein bestimmtes Territorium der Kempo
Manggarai seit jeher (sejak dari dulu) besiedeln. Die zugezogenen Klans in Werang
betonten leidenschaftlich, dass adat-Gemeinschaften gesetzlich geschitzt werden
mussten, damit sie ihre kulturellen und natirlichen Ressourcen ohne Intervention
der Lokalregierung kontrollieren kénnen. Dies kénne jedoch nur durch die politische
Starkung der béo als eigenstandige administrative Einheiten gewéhrleistet werden.
Dadurch wiirde auch die Anerkennung und Autoritat der politischen Dorfvorsteher
nach adat-System (tua golo) wieder etabliert, deren Position, Rolle und Einflussbe-
reich durch die Einfllhrung der desa-Struktur geschwacht und zunehmend unklar
wurde. Als nachahmenswerte Vorbilder von adat-Gemeinschaften, die bereits mit
Erfolg indigene Formen der Dorfadministration wiedereinfiihrten, haben meine
Gesprachspartner haufig auf die Nagari der Minangkabau und auf Bali verwiesen.

Der Anstol} fiir diese Projekte kam von der lkatan keluarga Manggarai Barat
Makassar, einer Gruppe Intellektueller aus dem Gebiet der West Manggarai, die in

% Der indonesische Begriff hukum l4sst sich (ibersetzen als Recht, Gesetz und Regel. Masyarakat

hukum adat meint Gemeinschaften, die auf adat-Recht basieren.



Auseinandersetzungen um adat im Distrikt West Manggarai 45

Makassar lebt und Verbindungen zur indonesischen masyarakat adat-Bewegung
hat. Diese haben eine Stiftung gegriindet, um im Distrikt West Manggarai eine Be-
standsaufnahme durchzufiihren, mittels der eruiert werden sollte, mit welchen
Problemen die verschiedenen adat-Gemeinschaften konfrontiert sind. Obwohl der
Fokus im Vergleich zu dem der Djindeng hier regionalpolitisch viel breiter gefasst
ist und zumindest diskursiv durch die indonesische masyarakat adat-Bewegung
mitinspiriert scheint, erhoffen sich die Beteiligten der zugezogenen Klans aus
Werang durch ihre Projekte in erster Linie, ihre eigene Situation zu verdndern. Ganz
konkret heiRt das, den Djindeng die Kontrolle und das Monopol tber Land und
naturliche Ressourcen zu entreiflen, indem sie beweisen wollen, dass dieses Land
unrechtmé&Rig in den Besitz einzelner Leute Gberging, anstatt allen Bewohnern die-
ses Territoriums als Nutzland zur Verfugung zu stehen. Bei ihrer Forderung, das
Land und die naturlichen Ressourcen nutzen zu dirfen, berufen sie sich auf das
lokale adat (adat setempat), das hier in seiner Bedeutung als Gewohnheitsrecht zur
Anwendung kommt. In zweiter Linie zeigen die Projekte, dass adat hier Quelle der
Kritik gegen die Lokalregierung darstellt. Dies wurde auch von Keebet und Franz
von Benda-Beckmann (2007) bei den Minangkabau in Sumatra beobachtet. Sie
betonen ihrerseits, dass adat wie friher der Islam zu einem Faktor der Kritik gegen-
tber dem Staat geworden ist. In Zukunft — so wirde ich behaupten — wird diese
Rolle wohl auch dem Christentum zukommen.

Fazit

Die in der Manggarai gegenwaértige gesellschaftliche Erfahrung des Verlustes der
eigenen Kultur und Lebensweise gemall dem adat ist das diagnostizierte Resultat
einer kritischen Neubewertung von vielschichtigen Transformationsprozessen. Wah-
rend die Voraussetzungen fiir diese kritische Neubewertung erst durch die neuen
politischen Freiheiten seit dem Zusammenbruch des Suharto-Regimes geschaffen
wurden, zeichnen sich die Transformationsprozesse bereits seit den vergangenen
vierzig bis funfzig Jahren ab. Die Transformationsprozesse selbst sind also nur inso-
fern ein Post-Suharto-Ph&nomen, wo sie sich auch auf die neuen Prozesse des
pemekaran beziehen, die als Folge der Dezentralisierungspolitik die Periode der
reformasi charakterisieren.

Um dem drohenden Verlust von adat entgegenzuwirken, haben die Kempo
Manggarai unterschiedliche Projekte zu dessen Revitalisierung lanciert. Diese Pro-
zesse der Neubelebung von adat sind jedoch nicht einfach rickwértsgewandte
Rettungsallegorien machtentleerter adat-Altester und desillusionierter Autoritéiten.
Vielmehr sollten die hier beschriebenen Versuche der Neubelebung von adat in
ihrer zeitgendssischen Dimension verstanden werden, wie auch Franz und Keebet
von Benda-Beckmann (2007, S. 419) vorschlagen, wenn sie schreiben: ,this rene-
wed interest in adat and its institutions should not be understood as merely populist,
nostalgic and backward looking; it has some clear practical and future oriented



46 Sabine Zurschmitten

reasons as well.“ Ein gutes Beispiel hierfiir ist das vom Djindeng-Klan angestrebte
Zeremoniehaus. Indem das Gebdude nicht wie friiher auch als Wohnhaus fir Klan-
mitglieder dienen, sondern nur noch fir gesellschaftliche Anlé&sse sowie als adat-
Biro genutzt werden soll, erfahrt es nicht eine wiederbelebte, sondern eine vollig
neue, an die zeitgendssischen Gegebenheiten angepasste Funktion. Diese Ausrich-
tung auf die Zukunft wird noch deutlicher, wenn wir uns vergegenwartigen, dass
sich der Klan durch das Zeremoniehaus und das darin wiederbelebte kulturelle Re-
pertoire die Option zu dessen touristischer Vermarktung und damit eine potentielle
Einnahmequelle verspricht.

Die hier zum Schluss skizzierten Félle aus Werang haben verdeutlicht, dass — anders
als viele Initianten und Verfechter diverser Versuche zur Revitalisierung von adat in
der Manggarai es gerne hatten — durch diese Projekte oftmals die sozialen Trenn-
linien innerhalb von Dorfgemeinschaften zementiert werden. In diesem Sinne ist die
Revitalisierung von adat nicht die erhoffte und viel beschworene Quelle fir Einheit
(persatuan) und Harmonie (kerukunan), die hilft soziale und religidse Differenzen
zu transzendieren und Konflikten vorzubeugen, sondern kann im Gegenteil geradezu
eine konfliktfordernde Kraft sein.

Die von mir diskutierten Beispiele haben zudem gezeigt, dass adat ein dehnbares,
sehr flexibles und dynamisches Konzept ist, das viel Raum zur Deutung lasst. Diese
Polyvalenz (Li 2007) und Undifferenziertheit (Benda-Beckmann und Benda-
Beckmann 2011) von adat ertffnet ein breites Spektrum der Identifikation fir ganz
unterschiedliche Leute, je nachdem zu welchem Zweck und in welcher Rolle sich
jemand auf den Begriff adat bezieht: gewdhnliche Dorfbewohner, Intellektuelle, ur-
bane Diaspora, Zugezogene, Alteingesessene, adat-Alteste, Aktivisten, Lokalpoliti-
ker, NGO-Vertreter, charismatische Katholiken oder islamische Reformer. Erb
(2007, S. 247) hat dazu treffend hervorgehoben, dass den vielen Bedeutungen von
adat ebenso viele unterschiedliche Versuche und Vorhaben dieses wiederzubeleben
entsprechen. So kénnte man adat als wirkungsvolle Strategie bezeichnen, die dazu
dient, wie Tania Murray Li (2007, S. 337) bezeichnend schreibt, ,,to claim purity
and authenticity for one’s cause.” Die Kempo Manggarai — wie auch andere ethni-
sche Gruppen in Indonesien — nutzen die Vielzahl der Bedeutungen von adat fur
ihre eigenen Zwecke, sowohl fir individuelle als auch fiir gruppenspezifische. Adat
wird damit zum Instrument unterschiedlicher, sich oftmals diametral entgegen ge-
setzter Projekte, Unternehmungen und ldentitdtsinszenierungen verschiedener
gesellschaftlicher Formationen und Akteure, die dadurch ihre partikularen Interessen
umzusetzen und festzuschreiben versuchen.

Literatur

Acciaioli, Gregory (1985): ,,Culture as Art. from Practice to Spectacle in Indonesia“, in: Canberra
Anthropology, 8, S. 148-172



Auseinandersetzungen um adat im Distrikt West Manggarai 47

Allerton, Catherine (2001): Places, Paths and Persons. Landscape of Kinship and History in Southern
Manggarai, (Unpublizierte Doktorarbeit), London: London School of Economics and Political
Science, University of London

Allerton, Catherine (2003): ,,Authentic Housing, Authentic Culture? Transforming a Village into a
“Tourist Site’ in Manggarai, Eastern Indonesia“, in: Indonesia and the Malay World, 31, Heft 89,
S.119-127

Allerton, Catherine (2009): ,,Static Crosses and Working Spirits. Anti-Syncretism and Agricultural
Animism in Catholic West Flores“, in: Anthropological Forum, 19, Heft 3, S. 271-287

Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann, Keebet von (2007): ,,Ambivalent Identities. Decen-
tralization and Minangkabau Political Communities”, in: Klinken, Gerry van und Nordholt, Henk
Schulte (Hgg.): Renegotiating Boundaries: Local Politics in Post-Suharto Indonesia, Leiden: KITLV
Press, S. 417-442

Benda-Beckmann, Franz von und Benda-Beckmann, Keebet von (2011): ,,Myths and Stereotypes About
adat Law. A Reassessment of van Vollenhoven in the Light of Current Struggles over adat Law in
Indonesia“, in: Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 167, Heft 2-3, S. 167-195

Erb, Maribeth (1994): ,,Cuddling the Rice. Myth and Ritual in the Agricultural Year of the Rembong of
Northern Manggarai, Indonesia“, in: Southeast Asian Journal of Social Science, 10, Heft 1, S. 151-
184

Erb, Maribeth (1997): ,,Contested Time and Place. Myth and History in Todo, Manggarai (Flores, Indo-
nesia)“, in: Journal of Southeast Asian Studies, 28, S. 47-77

Erb, Maribeth (1999): The Manggaraians. A Guide to Traditional Lifestyles, Singapore: Times

Erb, Maribeth (2007): ,, Adat revivalism in western Flores. Culture, religion, and land“, in: Davidson,
Jamie S.; Henley, David (Hgg.), The revival of tradition in Indonesian politics. The deployment of
adat from colonialism to indigenism, London, New York: Routledge, S. 247-275

Heryanto, Ariel (2008): ,,Pop Culture and Competing Identities”, in: Heryanto, Ariel (Hg.), Popular
Culture in Indonesia. Fluid ldentities in Post-Authoritarian Politics, Oxon, New York: Routledge,
S.1-37

Hicks, David (1990): Kinship and Religion in Eastern Indonesia, Goteborg: Acta Universitatis
Gothoburgensis

Lebar, Frank M. (Hg.) (1972): Ethnic Groups of Insular Southeast Asia, New Haven: Human Relations
Area Files

Li, Tania Murray (2007): ,,Adat in Central Sulawesi. Contemporary deployments*, in: Davidson, Jamie S.
und Henley, David (Hgg.), The Revival of Tradition in Indonesian Politics. The Deployment of adat
from Colonialism to Indigenism, London, New York: Routledge, S. 337-70

Pfeiffer, Jeannine M.; Dun, S.; Mulawarman, B. und Rice, K. J (2006): ,,Biocultural Diversity in Tradi-
tional Rice-Based Agroecosystems. Indigenous Research and Conservation of mavo (Oryza sativa
L.) Upland Rice Landraces of Eastern Indonesia“, in: Environment, Development, and Sustainability,
8, Heft 4, S. 609-625

Pfeiffer, Jeannine M.; Mia, R.; Erni, B. und Faridah, 1. (2007): ,, Traditional Remedies for Women’s and
Children’s Health Issues on Flores Island“, in: Sutarjadi et al. (Hgg.), Women’s Health and Tradi-
tional Medicine, Surabaya: Airlangga University Press, S. 223-233

Picard, Michel (1997): ,,Cultural Tourism, Nation-Building, and Regional Culture. the Making of a
Balinese Identity*, in: Picard, Michel und Wood, Robert E. (Hgg.), Tourism, Ethnicity, and the State
in Asian and Pacific Societies, Honolulu: University of Hawaii Press, S. 181-215

Ramseyer, Urs (2001): Bali. Leben in zwei Welten, Basel: Schwabe

Schulte Nordholt, Henk und Klinken, Gerry van (Hgg.) (2007): Renegotiating Boundaries. Local Politics
in Post-Suharto Indonesia, Leiden: KITLV Press, (Verhandelingen 238)

Spyer, Patricia (2000): The Memory of Trade. Modernity’s Entanglements on an Eastern Indonesian
Island, Durham, NC: Duke University Press

Syukur, John A. (2006): Manggarai Barat. Keringat, air mata dan penjara untuk sebuah kabupaten,
Jakarta: Selbstverlag

Tsing, Anna (1987): ,,A Rhetoric of Centers in a Religion of the Periphery”, in: Kipp Smith, Rita und
Rodgers, Susan (Hgg.), Indonesian Religions in Transition, Tucson: University of Arizona Press,
S.187-211

Zurschmitten, Sabine (2007): Muslime und Christen, Djindeng und pendatang. Grenzen und Zugehorig-
keiten in einem Dorf in Westflores, Ostindonesien, Bern: Institut fur Sozialanthropologie der Univer-
sitat Bern, (Arbeitsblatt Nr. 35)



