ASIEN 127 (April 2013), S. 1029

Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien?
Transdifferenz in Makassar, Sud-Sulawesi

Christoph Antweiler

Summary

Despite the everyday use of clear, dichotomous we—they/us—them categories, people
in Makassar (Ujung Pandang), Indonesia transcend binary ways of thinking and
acting in several ways. Makassar is a regional metropolis and center of migration
with a high degree of cultural diversity and a long tradition of intercultural encounters
and religious tolerance. This paper seeks to foster the empirical study of vernacular
cosmopolitanism. The theoretical approach of transdifference is explained and used
to analyze data from participant observation in the urban fringe. In everyday life and
talk, different binary categorizations level each other out. In addition, several regional
(provincial) and other transethnic categorizations are also known. The example of
transdifferent identity and signs of an emergent cosmopolitanism demonstrate that
social life is more complicated than fashionable cultural theorizing would have us
believe. Cultures should be conceived as systemic ways of living collectively; they
are neither separate containers nor simply cultural flows or ethnoscapes. It is
concluded that transdifference and local forms of vernacular cosmopolitanism should
be studied comparatively both in urban and rural settings in Asia.

Manuscript received on 2012-08-13, accepted on 2013-01-29
Keywords: South Sulawesi, anthropology, regional identity,
trans-difference,vernacular cosmopolitanism

Einleitung

Kulturtheoretische Debatten pendeln derzeit unentschieden zwischen zwei polaren
Extremen. Einerseits werden Differenz und Alteritdt betont und Kultur oft sogar mit
Differenz gleichgesetzt. Entsprechend hypostasiert man kulturelle Vielfalt auf allen
Ebenen. Auf der anderen Seite wird argumentiert, Kulturen wiirden verschwimmen,
ineinander iibergehen, ja sie hitten keinerlei Grenzen. Kulturen werden uns quasi
entweder als Omelette oder als Spiegelei serviert. Meine These ist, dass diese pola-
ren Sichtweisen vor allem deshalb problematisch sind, weil sie deutlich extremer
sind als die empirische vorfindliche Lebenswirklichkeit und weil sie oft unhistorisch
argumentieren und damit als Ansatz zum Verstehen kulturellen Umgangs gerade in
Asien verfehlt sind.



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 11

Dieser Beitrag soll neue Formen des kosmopolitischen Umgangs anhand des urba-
nen Alltags verdeutlichen.! Dafiir interpretiere ich Daten zu interethnischen
Beziehungen in Indonesien mit einem neueren Theorieansatz: Transdifferenz. Dieses
kulturhermeneutische Konzept widmet sich der Identitdtsdynamik in Situationen
enger kultureller Interaktion. Im Kern wird postuliert, dass die duale Identitatslogik
(Wir vs. Sie/Die; We vs. They bzw. Us vs. Them) in kulturellen Begegnungssitua-
tionen suspendiert werden kann, dies aber aber nur zeitweilig. Es geht um Phéno-
mene ,,... die sich der normalen bindren Codierung von Differenz (v.a. der exklusi-
ven Opposition von Identitdt und Alteritdt) nicht fiigen, vielmehr diese Ordnungslo-
gik in gewissen kontingenten oder komplexen Situationen oder nichtlinearen Pro-
zessen individuell oder auch kollektiv zeitweise und regional auler Kraft setzen®
(Kaufmann et al. 2010: 9). Dieser Ansatz kann als eine Erginzung zu Konzepten
etwa zu kulturellen Kontaktzonen (contact zone, Pratt 1991), zum ,,Dritten Raum*
oder auch zu kulturellem Synkretismus bzw. Kreolisierung (Kndrr 2007 am Bsp.
Betawi in Jakarta) gesehen werden. Der Transdifferenzansatz wurde urspriinglich in
der Literaturwissenschaft entwickelt und ist bislang in den Sozialwissenschaften und
den Asienwissenschaften kaum rezipiert worden.

Makassar ist eine Stadt, die fiir Fragen kollektiver Identitdtsdynamik herausfordernd
ist. Makassar (1971-1999 ,,Ujung Pandang®) ist eine Hafenstadt mit multikultureller
und auch kosmopolitischer Tradition und gleichzeitig weltsystemisch gesehen eine
periphere Regionalmetropole. Sie ist in einer stark islamisch gepridgten Region In-
donesiens situiert, in der die Menschen zwar nicht ethnisch segregiert wohnen, aber
strikte ethnische und auch religiose Kategorien den Alltag bestimmen. Die empiri-
schen Befunde betreffen vor allem die rezente Situation der 1990er Jahre bis 2011,
werden aber eingebettet in historisch gewachsene kosmopolitische Strukturen.

Transdifferenz

Mit dem Neologismus ,,Transdifferenz” wird ,,ein gegeniiber bisherigen Theorien
des Verstehens von Fremdheit und des praktischen Umgangs mit Alteritdt neuartiges
kulturhermeneutisches Forschungskonzept® (Kaufmann et al. 2010: 9-10) be-
zeichnet. Es geht um Identitédt in und zwischen Gesellschaften als sowohl soziales
als auch psychisches Phanomen des Kulturtransfers. Die meisten bisherigen Beitrige
zum Transdifferenz-Konzept beziehen sich sehr eng auf wenige Leittexte von
Helmbrecht Breinig und Klaus Losch (vgl. Breinig und Ldosch 2002). Losch stellt
das Konzept in den Kontext der Differenz und setzt es gleichzeitig von dekonstruk-
tiven Ansétzen ab:
Transdifferenz ist nicht als Uberwindung von Differenz, als Entdifferenzierung oder

als hohere Synthese misszuverstehen, sondern bezeichnet Situationen, in denen die
iiberkommenen Differenzkonstruktionen auf der Basis einer bindren Ordnungslogik

1 Ich danke zwei anonymen Gutachtern fiir wertvolle Verbesserungsvorschlége.



12 Christoph Antweiler

gleichsam ins Schwimmen geraten und in ihrer Giiltigkeit temporér suspendiert wer-
den, ohne dass sie damit endgiiltig dekonstruiert wiirden. Transdifferenz bezeichnet
damit nicht die Uberwindung beziehungsweise Aufhebung von Differenz, denn das
entsprache dem Denken der Einheit, sondern das Aufscheinen des in dichotomen Dif-
ferenzmarkierungen Ausgeschlossenen vor dem Hintergrund des polar Differenten.
Mit anderen Worten: Transdifferenz steht gleichsam in einem komplementéren, nicht
jedoch in einem substitutiven Verhéltnis zu Differenz (Losch 2005: 231.).

Im Vergleich zu den Konzepten, die derzeit im Wissenschaftsmarkt in den Sozial-
und Kulturwissenschaften géngig sind, ist das Transdifferenz-Konzept darin ,,radi-
kal, nicht radikal zu sein (Allolio-Nédcke und Kalscheuer 2005a: 17). Eine Stirke
des Transdifferenz-Konzepts ist ein Abstand zur der reinen Differenzsicht, die mit
einer Kritik jeglicher rein dichotomen Perspektive auf Differenz kombiniert wird.
Im Unterschied zu manchen radikalkonstruktivistischen Sozialtheorien spricht sich
der Transdifferenz-Ansatz also gegen die totale Verfliissigung von Differenz aus
(Allolio-Nécke und Kalscheuer 2005a: 19). Es wird zum Beispiel explizit gesagt,
dass Binarititen nicht verabschiedet werden kdnnen beziehungsweise, dass identi-
tdre Zwischenrdume nicht stabil sind. Es handelt sich um einen differenzierten Dif-
ferenz-Ansatz. Dieser Ansatz kann und wird hier sowohl auf heutige Identititsdy-
namik als auch auf historische Situationen angewandt.

Das Transdifferenz-Konzept verkniipft kollektive Identitdt explizit mit Identitdt auf
der personalen Ebene des Individuums (vgl. Losch 2005: 38-42). Viele der in den
Sozialwissenschaften géngigen Ethnizititstheorien kranken dagegen daran, dass
kollektive Identitit verdinglicht und deshalb personale Identitit unterbelichtet wird.
Unter der Devise ,,Choose Your Identity!* wird Identifikation leicht mit Identitdt
verwechselt. Individuen kdnnen sich zwar mit wechselnden sozialen Kategorien,
politischen Institutionen, Netzwerken, Vereinen etc. identifizieren, aber sic wechseln
ihre Identitdten nicht wie Hemden. Auch bei der Verwendung von Konzepten der
Hybriditit und Migrancy oder wenn Diaspora bzw. ,,modernes Nomadentum* als
reicher Erfahrungsschatz, als Projekt oder Lebensmodell priasentiert werden (z.B.
Charim und Borea 2012), miisste mehr danach gefragt werden, welche psychischen
Kosten Fremdheitserfahrungen und Ortsverlagerungen fiir die beteiligten Personen
nach sich ziehen (Nghi Ha 2005).

Periphere Stadte als Fenster zu vernakularem Kosmopolitismus

Das Transdifferenzkonzept wurde in etlichen Arbeiten vor allem der Literaturwis-
senschaft schon genau ausgearbeitet. Eine klare Stiarke des Transdifferenz-Ansatzes
ist die Anschlussfahigkeit an handlungsorientierte Sozialtheorien und allgemeiner an
Theorien sozialer Praxis (Reuter 2004). Bislang wurden aber nur wenige konkrete
Beispiele empirisch untersucht; es bleibt oft bei illustrativen Kurzhinweisen. Einge-
hendere Analysen von Fallbeispielen sind bislang selten; die wenigen vorhandenen
sind anregend, aber zumeist wenig detailliert (z. B. Losch 2003; Vauteck 2005: 121—
126). Insbesondere wurde kaum versucht, das Konzept fiir das Verstidndnis



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 13

auflereuropdischer Differenzsituationen fruchtbar zu machen. In diesem Beitrag wird
als exemplarischer Fall bewusst keine Metropole, sondern eine periphere Grofstadt
genutzt.

Differenz und kollektive Identitdt lassen sich gut in Stidten studieren und besonders
gut in peripheren Stidten. Fiir Stidte ist Fremdheit konstitutiv. Wie gehen Men-
schen, die einander dauerhaft fremd sind, in multiethnischen Stidten miteinander
um? Dies ist ein exemplarischer Fall einer allgemeineren Herausforderung des
modernen Kosmopolitismus im globalen Zeitalter (Riisen 2009; Antweiler 2012:
Kap. 3). Heutiger Kosmopolitismus stellt die Frage, wie es Menschen verschiedener
Kultur gelingen kann, gemeinsame Orientierungen zu entwickeln und miteinander
zu kooperieren, ohne dabei ihre je eigenen kulturellen Standardisierungen des Erle-
bens und Verhaltens aufzugeben.

Im weltblirgerlichen Umgang werden idealiter kulturelle Unterschiede freiwillig
zuriickgestellt. Sie werden aber — und das halte ich fiir entscheidend fiir einen realis-
tischen Kosmopolitismus — nicht unter den Tisch gekehrt (Appiah 2007). Entgegen
den Annahmen mancher Theorien der Weltgesellschaft (z.B. Stichweh 2007) begeg-
nen sich die einander Fremden oft nicht mit der wohlwollenden Indifferenz, die
urbanen Umgang idealtypisch auszeichnet. Statt sich und andere als Individuum
oder als Mitglied der Menschheit zu behandeln, sehen sie einander als Vertreter
einer sozialen Kategorie. Jeder realistische Kosmopolitismus muss ethnozentrische
Haltungen und Umgangsformen bedenken (Antweiler 2012: Kap. 6). Gerade hier
sehe ich eine Moglichkeit, Transdifferenz als Theorieansatz und Kosmopolitismus
als Haltung zur Welt miteinander zu verkniipfen. Einige wenige neuere Arbeiten
zum Kosmopolitismus widmen sich dem Kosmopolitismus im gelebten Alltag
(vernacular cosmopolitism bzw. rooted cosmopolitanism; Bhabha 1996; Pollock
2002; Werbner 2006, 2008). Eine durch das Transdifferenzkonzept angeregte Frage
hinsichtlich eines solchen alltiglichen Kosmopolitismus ist, wie Menschen im All-
tagsumgang bestimmte Differenzen zeitweilig und/oder situativ aktualisieren, aus-
blenden und subvertieren.

Wie leben Menschen unterschiedlicher kultureller Ausrichtung und regionaler Her-
kunft heute in der indonesischen Regionalmetropole Makassar zusammen? Welche
kulturellen Gemeinsamkeiten und welche Unterschiede fallen auf? Welche kultu-
rellen Kategorien werden im Alltag benutzt; welche Aspekte der eigenen Kultur und
welche globalen Ideen oder Symbole sind den Menschen selbst wichtig, und welche
Probleme stellen sich beim Umgang verschiedener Ethnien miteinander??

2 Daten, die hier Verwendung finden, stammen von fast jahrlichen Aufenthalten in Makassar aus den
Jahren 1992 bis 2009 (vgl. fiir Details Antweiler 1994, 2000, 2006, 2012) sowie von einer
einjahrigen Feldforschung Januar 1991 bis Februar 1992. Zusammen mit meiner Frau und unserem
damals 7-monatigem Sohn Roman, lebte ich wihrend dieses Jahrs je ein halbes Jahr bei
indonesischen Familien in ein und demselben Stadtteil namens Rappocini am Rand Makassars (zu
unserer lebensweltlichen ,,Verortung™ siehe Blechmann-Antweiler 2001). Methodisch eingesetzt
wurden Beobachtung, teilnehmende Beobachtung sowie ein Haushaltssurvey zu 72 Haushalten.



14 Christoph Antweiler

Makassar: transethnischer Umgang

Makassar ist selbst fiir indonesische Verhiltnisse durch eine besonders grofle kultu-
relle Vielfalt gekennzeichnet. Hier leben Menschen, die sich den Ethnien der Bugis,
Makasar’, Toraja, Mandar zurechnen und daneben Angehdrige von mindestens
zwanzig weiteren Gruppen, viele davon Migranten aus dem &stlichen Teil Indone-
siens. Makassar (mak. Mangkasara) ist mit knapp 1,35 Millionen (2010, wegen
vieler ungemeldeter Bewohner de facto knapp 1,4 Mio.) Einwohnern eine grof3e
Provinzstadt. Es ist eine ausladende und zum Meer offene Fldchenstadt, in der man
aus europdischer Sicht vergeblich ein Zentrum sucht, wohingegen die Straflen, was
in Indonesien eher selten ist, schachbrettartig angeordnet sind. Aus der Sicht einer
herkémmlichen Ethnologie wirkt Kultur hier wenig authentisch. Die Mitglieder der
ethnischen Gruppen leben mit Ausnahme der Chinesen, die in einem Viertel der
Innenstadt zumindest gehduft wohnen, nicht rdumlich segregiert (Antweiler 2002,
2006). Makassar ist als ,,Stadt der Meeresbrise™ (Kota Angin Mamiri) und fiir ihre
stolzen Bewohner und Trager nobler Titel bekannt (Kota Daeng). Wer aber idylli-
sches Leben oder ,traditionelle” ungebrochene Kulturen sucht, wird enttduscht. In
einem Reisebericht schreibt der britische Ethnologe Nigel Barley dann auch,
Makassar sei ,,[...] eindeutig nicht das Gelobte Land des Ethnographen* (Barley
1994: 64).

Makassar ist die Hauptstadt der Provinz Siid-Sulawesi (Sulawesi Selatan) und bildet
das dynamische Zentrum einer Region, die von Nassreisanbau beherrscht wird, aber
fiir indonesische Flachlandregionen vergleichsweise diinn besiedelt ist. Dienstleis-
tungen und Handel, insbes. ein iiberlebensorientierter Kleinhandel (Turner 2005;
vgl. Silvey 2000) priagen die Wirtschaft der Stadt. Die Region hat eine starke Tradi-
tion der Kontakte im ganzen Archipel und der Auswanderung in andere Gebiete.
Das betrifft insbesondere die Bugis, was mit ihrer in vieler Hinsicht ,,modernen®
Tradition zusammenhéngt (Lineton 1975; Acciaioli 2004; Idrus 2008; Pelras 2009;
Antweiler und Christ 2011). Die die Provinz pridgenden Reiche der Bugis und
Makasar waren schon frilh von Java und anderen Regionen stark beeinflusst
(Rossler 1987; Reid und Reid 1988; Nagel 2003: 169-276; Gibson 2005). Siid-
Sulawesi gilt als Hochburg des Islam und ist wegen ihrer beriihmten Seefahrer
bekannt. In der Kolonialzeit waren besonders die Makasar als ,,Kampfhiahne des
Ostens* beriichtigt. Noch heute werden sie als ,,hitzig™ bezeichnet, weil sie als ,,stark
islamisch® (keras Islam), stolz und gleichzeitig aufbrausend gelten und bei anderen
teilweise sogar gefiirchtet sind. AuBlerdem hat die Provinz ein deutliches politisches
Profil, weil es in dieser Region immer wieder Versuche gab, eigene politische Wege
zu gehen, die bis hin zum versuchten Separatismus reichten. Zusammengenommen
gilt Siid-Sulawesi bei vielen Indonesiern als eine politisch, religiés und hinsichtlich
der Mentalitdt ,,heile Region® (daerah panas). Interethnische Konflikte sind jedoch

3 Makasar mit einem ,,s* als Name der Ethnie zur Unterscheidung vom Stadtnamen Makassar.



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 15

in der Stadt und auch im Umland selten.* Heute ist Makassar eine Hafenstadt mit
internationalem Flughafen, die das alles dominierende Zentrum der Provinz bildet.

Die Stadt hat dariiber hinausgehend eine iiberregionale Bedeutung, besonders als
Verkehrsknotenpunkt in Ostindonesien und als Ziel von Migranten. Makassar ist ein
Magnet besonders fiir junge Leute aus dem Osten des Landes, die hohere Bildungs-
institutionen besuchen wollen. Eher noch als die Suche nach Arbeit ist ,,Bildung
suchen® (cari ilmu) der Grund, um in diese Stadt zu ziehen. Im westlich und japa-
nisch dominierten Globalisierungskontext nimmt Makassar eine periphere Stellung
ein. Da die Stadt auch in Indonesien gegeniiber Java (mit Jakarta, Bandung und
Surabaya) und Bali peripher ist, ist die Stadt weltsystemisch gesehen in der Periphe-
rie der Peripherie einzuordnen. Deshalb ist es besonders interessant, wie sich Pha-
nomene der Globalisierung hier lokal modulieren oder mit deutlicher Verzogerung
einstellen.

Auswirkungen der Globalisierung zeigten sich schon Ende der 1980er Jahre in der
Stadt, insbesondere in modernistischen Stadtplanungskonzepten, z.B. im Versuch,
die Fahrradrikschas, von denen es bis heute Tausende gibt, zu verbieten, sowie in
spatmodernistischen Plénen (gated cities mit cul-de-sac). Viele dieser Konzepte
wurden aber nur ansatzweise oder zogerlich verwirklicht (Antweiler 2000: 212—
217). Der damalige Biirgermeister Patompo, ein Visionédr der Stadtmodernisierung,
sagte mir — angesichts seiner Enttduschungen bei der Umsetzung — dass die Bevol-
kerung in ihrem Denken fiir Modernitédt noch nicht reif sei: ,,die Leute kennen Stadt-
planung nicht“ (,,Rakyat tidak tahu city planning!, pers. Mitt., 21.12.1991; zu
Patompos Rolle, Antweiler 2005b). Noch bis heute findet sich eine Art ,,Fassaden-
modernisierung: die Fronten der groeren Geschifte sind oft dreimal so hoch wie
der tatsdchliche Bau. Kleidergeschéfte werben mit der globalisierten Typographie
und Bilderwelt, aber zu kaufen es gibt vor allem Billigware aus Hongkong. Die
Stadt beherbergt den zweitgrofiten Indoor-Themenpark der Welt (,,Trans Studio®,
2,7 ha), aber sein Erfolg ist sehr begrenzt. Die Stadt hat kiirzlich ein Programm
,Makassar 2020“ lanciert, wo an die historische Rolle der Stadt im Gewiirzhandel
angekniipft werden soll. Mit Weltbank-Mitteln soll Makassar eine Global
Waterfront City a la Singapur werden (The Jakarta Post 2011). Globale Waren und
Ideen werden in Makassar gewdhnlich stark lokalisiert (vgl. Antweiler 2006 am
Beispiel der McDonald’s-Filiale).

4 Eine Ausnahme bildet sporadische Gewalt gegen Indonesier mit chinesischem Hintergrund. Dies ist
u.a. eine ,Altlast® der Segregation im kolonialzeitlichen Makassar und der indonesienweiten
Verfolgung von Chinesen als ,,Kommunisten Mitte der 1960er Jahre. Gewalt flammt in Makassar
nur bei spezifischen Anléssen auf. Aber die Chinesen sind auf der Hut: ihre Geschifte in der
Innenstadt sind einfach an der Vergitterung zu erkennen. Der Innenteil eines chinesischen Tempels
wurde 1997 in Schutt und Asche gelegt und wurde erst 2004 renoviert. Seit 2008 sind die grofleren
chinesischen Tempel der Stadt stark armiert.



16 Christoph Antweiler

Kosmopolitische Traditionen und friihe Globalisierung

Der Hafen von Makassar war schon in vorkolonialer Zeit Zwischenlager im Handel
zwischen den Inseln des malaiischen Archipels und Drehpunkt zwischen den ver-
schiedenen angrenzenden Lidndern Siidost-und Ostasiens (Reid und Reid 1988;
Cummings 2002). Damals war Makassar das Zentrum eines kleinen auf das Meer
ausgerichteten makasarischen Handelsreichs Gowa-Tallog. Die Stadt war Knoten-
punkt von Handelsnetzen, die verschiedene Gebiete der Halbinsel selbst miteinander
verbanden. Einen steilen Aufstieg nahm die Stadt in der ersten Hilfte des 16. Jhs.
und dann besonders in der ersten Hélfte des 17. Jhs. Dafiir waren politische Zentrali-
sierung, die Kodifizierung von Gesetzen und die Entwicklung einer Schrift von
Bedeutung. Der Handel mit Kaffee und Sklaven errang die grofite Bedeutung. Hier-
iiber liefen bis ins letzte Jahrhundert die Verbindungen ins Hinterland. Im niederlédn-
dischen Kolonialreich war Makassar aber nur ein Auflenposten der holldndischen
Vereenigde Oostindische Compagnie (VOC). Makassar war eher Handels-als Herr-
schaftsstadt. In Abb. 1 ist die unterschiedliche Einbettung der Stadt in umfassendere
wirtschaftliche und politische Systeme schematisch zusammengefasst. Dies zeigt, in
welcher Hinsicht die Stadt peripher war und in Bezug auf welche jeweiligen Regio-
nen zentral.

Die Gesellschaft der Stadt bildete in kolonialer Zeit eine plural society im Sinne
Furnivalls, wie sie dhnlich auch in Batavia zu finden war. Die Bewohner begegneten
sich im Berufsleben und in der Offentlichkeit, wohnten aber getrennt und wurden
durch eine Vielfalt jeweils klar abgegrenzter Kategorien eingeteilt. Kriterien waren
dabei vor allem die Freiheit (gegeniiber dem Sklavenstand), die ethnische Zugeho-
rigkeit und der Glaube. In Dokumenten aus dem 17., 18. und 19. Jahrhundert findet
man eine Vielfalt von Begriffen, wie z.B. Vrije (Freie), (europdische) Christen,
Mardijkers (asiatische Christen), Mixtiesen, Moors, Burgher, Kodjas, Araber, Chi-
nesen, Peranakan-Chinesen, Malaien, Bugis, Makasar und viele andere. Die grofie-
ren dieser Gruppen wohnten voneinander getrennt in verschiedenen Vierteln, die mit
Mauern und Toren versehen waren und teils eigene Vorsteher hatten. Die Menschen
wohnten also getrennt voneinander, begegneten sich aber auf dem Markt, als Kéaufer
und Héndler, in verschiedensten Arbeitsverhaltnissen und als Angestellte der kolo-
nialen Behorden.

Die Stadt wuchs iiber Jahrhunderte nur langsam, verstirkt aber seit Beginn dieses
Jahrhunderts durch Zuwanderer aus dem Hinterland. Ein zweiter Migrantenstrom
setzte in den 1950er Jahren ein, als die Verhiltnisse im ldndlichen Siid-Sulawesi
wegen einer Widerstandsbewegung gegen die Zentralregierung sehr unsicher waren.
Die meisten Zuwanderer waren arm, schlecht ausgebildet und kamen in eine Stadt,
wo es wenig Arbeit und kaum Wohnméglichkeiten gab. Uber verschiedene histori-
sche Phasen verdnderte sich die Einbindung der Stadt in regionale, nationale und
globale Systeme und auch die lokale Verarbeitung dieser AuBleneinfliisse. Aus welt-
systemtheoretischer Sicht zeigen die Hauptlinien der Geschichte der Stadt, dass sie



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 17

abwechselnd eine zentrale und eine periphere Stellung einnahm. Makassar steht
nicht nur im Kontext einer westlich gepragten Globalisierung, sondern auch in der
des globalen Islam. Es wurde friith von einer muslimischen Globalisierung erreicht
(1511). Die Herausbildung der interethnischen Wirtschaftsbeziehungen einerseits
und der Kategorien sozialer Ungleichheit andererseits war maflgeblich durch die
besondere Stellung der Stadt im Rahmen Niederléndisch-Ostindiens geprigt.

Abb. 1: Einbettung Makassars in regionale bis globale Systeme

Regionale bzw. systemische Einheit

NIEDERLANDE / EUROPA / WELT

VOC-BATAVIA / JAKARTA / SURABAYA

OSTINDONESIEN
SUD-SULAWESI
Bereich bzw. Dimension
und etwaiger Zeitraum MAKASSAR
.. e Z P; Makassar als deren
traditionelle Koénigreiche G e
Archipelhandel bis etwa 1600 P Z; Entrepot-Funktion Makassars
koloniale Struktur ab 1600 z P; Makassar als kolonialer
Aullenposten
Weltsystem ab etwa 1600 7 P(Z) P; peripherer Kapitalismus
niederléndische Z P(Z) P, wenige Handelsgiiter, koloniales
Kolonialwirtschaft Hinterland
Handel und Erziehung heute P Z Makassa}r Zentrum fiir Ost-
Indonesien

heutige Politik und Wirtschaft P Z; Primatstadt der Provinz
heutige politische Struktur Z P, Makassar dominiert von Jakarta
heutige inner-indonesische 7——P P P(Z); Stadt auf ,,Aufleninsel*
Disparitét
Neue internationale P(Z) P(Z); stidtische
Arbeitsteilung Entwicklungspolitik

. . P(Z) Z; fur Ostindonesien (noch
technodkonomische . .
Globalisicrune i.c.S unsicher, in Konkurrenz zu

g 1.6 Surabaya/Ost-Java)
Globalisierung im Islam ab z . P(Z) peripher in gl(')bfiler ey
(Arabien) aber zentral fiir indonesischen

1990er Jahre Islam

Z = Zentrum; P = Peripherie; P(Z) periphere Position, aber Zentrum fiir untere Ebenen

Quelle: Antweiler (2000: 216, aktualisiert)

Der interethnische Umgang war trotz der scharfen sozialen Kategorien in Makassar
schon damals intensiver als in Batavia. Ahnlich den Lokalisierungsprozessen in der
heutigen Globalisierung wurden damals kolonialpolitische Vorgaben in der kolo-
nialen Peripherie lokalisiert bzw. indigenisiert (vgl. Sutherland 2001 am Bsp. der
,Makassar-Malaien*). Vor allem gab es Ebenen und Situationen, die es erlaubten,
Grenzen zwischen sozialen Kategorien partiell zu durchbrechen (Abb. 2). Interethni-




18 Christoph Antweiler

sche Kontakte liefen aber weniger zwischen den Gruppen als Ganzen, sondern iiber
einzelne Personen, die durch Handelsbeziechungen oder die Arbeit fiir die Kolonial-
herren miteinander verquickt waren. Schon damals waren verwandtschaftliche und
interethnische Verbindungen das ,,soziale Kapital“. Von grofler Bedeutung war
neben der offiziellen Kolonialwirtschaft der von der VOC geduldete private Handel.
So wie die Holldander nie mehr als nur das Stadtgebiet wirklich kontrollierten, war
auch in dieser Hinsicht die koloniale Beherrschung hier — am Rande des Kolonial-
reichs — nur in stark lokalisierter bzw. indigenisierter Form verwirklicht.

Abb. 2: Soziale Kategorien und Interaktion im kolonialen Makassar

Rf’!fas.
Capitang | :"ﬂc‘ug 5
¥ ava ‘r"()rg,‘ B S ]
o KONFUIKT L Yoc-ggi, | Orsteher A o
(J\ LUN NG V(;(*‘ o - | ‘S‘;/e[gu!" (? .
= ‘\nuut Seef andler, "Cicine.
’ W\NDLL T e}i{e ];J,;f;!fs; Hangy,. erker fflc
; % 7| Hang = -
. fERAD H a”d/w N Werkep T == Skiave,
= t SR ey ] Skla\?en
~~H Skine, 4k ]
RENND- S, dven |
. ‘SLH IN) kh\ ‘en '\‘ KONIG-
T ETHNIEN,  REICHD
— CHINESEN
WEISSE BURGHER

EUROPAER

[;j Interaktionsebenen T RE interne Schichtung

der Gemeinschafien

D Gemeinschallen <+ Wege sozialer Mobilitit

Quelle: Antweiler (2000:189; Zeichnung: Thomas Jarmer)

Regionale transethnische Identitdt und Lokalisierung des
Archipel-Konzepts

Sind lokale, regionale, nationale oder globale Normen und Werte fiir das Handeln
und den Umgang untereinander mafBgeblich? Gelten die traditionellen Werte und
Gewohnheiten der einzelnen ethnischen Gruppen (adat); gibt es eine einheitliche
ethnien-iibergreifende (transethnische) stidtische Kultur? Ist eine indonesische
nationale Einheitskultur (kebudayaan Indonesia) entscheidend oder sind es globali-
sierte Umgangsformen? Es ist eine spezifische Mischung aus allem und darin liegt
die Form des interkulturellen Umgangs in dieser Stadt, die ihren spezifischen



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 19

Stadthabitus ausmacht. Innerhalb der Haushalte sind familidre Werte entscheidend,
die von der ethnischen Herkunft der Eltern geprdgt sind, diec aber selbst oft
unterschiedlichen Ethnien entstammen. In den Haushalten wird deshalb fast nur
Bahasa Indonesia gesprochen und die Kinder kénnen die Muttersprache ihrer Eltern
oft nur noch teilweise verstehen. Ethnische Traditionen im engeren Sinne gelten bei
Festen, vor allem bei Hochzeiten. Im 6ffentlichen Raum der Stadt gelten urbane
Umgangsformen, wie man sie als ,metropolitane Kultur auch aus anderen
indonesischen Stddten kennt.

In Makassar interagieren viele Ethnien miteinander, aber die Makasar und die Bugis
bilden die iiberwiegende Mehrheit. Deshalb ist die hiesige Stadtkultur von der re-
gional seit Generationen dominanten Kultur der Bugis und Makasar geprigt. Das
unterscheidet die Stadt strukturell von Stddten Indonesiens, die nur aus vielen Min-
derheiten bestehen — bzw. in denen eine fremde (javanische) Mehrheit und viele
Minderheiten leben. Bugis und Makasar bilden den Kern einer regionalen, also iiber
einzelne Ethnien hinausgreifenden Kultur (kebudayaan daerah). Diese Ahnlichkei-
ten zwischen den Ethnien schlagen sich auch im Bewusstsein der Menschen in der
Stadt nieder. Nach wie vor ist in vielen Situationen das Wir-Bewusstsein der einzel-
nen Gruppe entscheidend. Sehr hdufig wird aber auch gesagt, man sei ,,cin Mensch
von Siid-Sulawesi® (orang Sulawesi Selatan bzw. akronymisch: orang Sulsel) oder
es ist von einer ,,typischen Hausform Siid-Sulawesis* die Rede. Es gibt viele Holz-
hauser, die de facto eine Mischung verschiedener tradierter Hausformen darstellen
und gleichzeitig spezifische alte Bauvorschriften verletzen.

Indonesien als Nationalstaat versucht, ein regionales Bewusstsein jenseits der Eth-
nien zu fordern. Die Nation begegnet der faktischen ethnischen Diversitit einerseits
und den transethnischen Figurationen auf der lokalen Ebene andererseits mit der
inzwischen auch in anderen Léindern Asiens verbreiteten Formel ,,Einheit in der
Vielfalt“. In Makassar gibt es viel Propaganda fiir die ,,Kultur Siid-Sulawesis*
(Kebudayaan Sulawesi Selatan). Dies héngt mit der nationalen Ethno- und Kultur-
politik zusammen. Sie will kulturelle Vielfalt zulassen, aber nur in sehr engem
Rahmen. Folklore, Musik, Tanze, und Handwerk, sind als domestizierte Formen der
Vielfalt erwiinscht, dariiber hinausgehende ethnische Besonderheiten gelten als
,.Ethnienegoismus® (sukuisme). Das von indonesischen Politikern vertretene ,,Archi-
pelkonzept™ (konsep nusantara; Taylor 1994) geht von der Vorstellung aus, dass
jeweils eine Insel bzw. eine Provinz des Landes mit einer Kultur gleichgesetzt wer-
den kann. Die faktische Vielfalt von Hunderten von Ethnien wird auf einige wenige
reduziert. Dieses Konzept beruht seinerseits grofiteils auf Konzepten iiber kulturelle
Vielfalt, die sich, ausgehend von den Vereinigten Staaten, global verbreitet haben.
Am Rand der Stadt gibt es einen Kulturpark (Miniatur Sulawesi Selatan), in dem die
Kultur von ausgewéhlten Ethnien bzw. Regionen der Provinz in Form ,.typischer®
Hauser gezeigt wird. Der Park ist eine lokalisierte Variante des groflen nationalen
Kulturparks Taman Mini Indonesia Indah nahe Jakarta. Taman Mini wiederum ist
eine indonesianisierte Version von Disneyland (Antweiler 1994; Schlehe 2009).



20 Christoph Antweiler

Raumliche Mischung und segmentéare Ethno-Logik

Wie gestaltet sich das multiethnische Leben in einer stadtischen Nachbarschaft? Wie
leben die Menschen verschiedener kultureller Herkunft, unterschiedlicher Bildung
und verschiedenen Berufs zusammen? Das Gebiet des untersuchten Ortsteils namens
Rappocini liegt jenseits der fritheren Stadtgrenze und heute noch auB3erhalb des dicht
bebauten Stadtkerns. Wie alte Karten und Luftaufnahmen zeigen, gab es noch vor 25
Jahren in vielen Bereichen Rappocinis nur Nassreisfelder und darin einzelne kleine
kampung. Wihrend es damals hier nur wenige Menschen und fast ausschlie8lich
Makasar gab, leben hier heute gut 140.000 Menschen (2006) verschiedener Her-
kunft. Auch die wirtschaftliche Lage ist sehr gemischt. Einige bewohnen grofie
Héauser mit verzierten Zaunen und Vorgirten, andere leben dicht beieinander in
armseligen Hiitten. AuBler der Hauptstrafle, die das Viertel an die Innenstadt anbin-
det, gibt es fast nur schmale Wege (lorong).

Rappocini ist damit typisch fiir viele Stadtteile Makassars, da sich hier Menschen
verschiedener Ethnien einander nicht nur 6ffentlich und bei der Arbeit begegnen,
sondern auch in ihrer unmittelbaren Wohnnachbarschaft intensiv miteinander umge-
hen. Sie wohnen — anders als nachwievor in vielen anderen Stddten Siidostasiens —
nicht rdumlich getrennt in ethnisch gepriagten kampung. Schon um 1980 lag der
hochste Anteil, den eine einzelne ethnische Gruppe in irgendeinem Stadtviertel
bildete, bei 80 Prozent. Hier in Rappocini leben Bugis neben Toraja, diese neben
Makasar und Mandar, diese wiederum sind Nachbarn von Menschen aus Manado in
Nord-Sulawesi oder Timor. Ja sogar viele Ehen und Haushalte sind ethnisch
gemischt. Nur die Chinesen leben selten unter den anderen Gruppen, sondern neben-
einander in ihren Wohn-und Geschéftshdusern, die in der ersten Zeile an der Haupt-
stra3e aneinandergereiht sind. Sie siedeln erst seit etwa zehn Jahren hier. Bis dahin
wohnten sie in einem Viertel der Innenstadt, wo sie seit Jahrhunderten anséssig sind.
Sie sagen, sie hitten bis vor kurzem ,,Angst™ gehabt, weil das Leben in Rappocini
frither gefahrlich war, besonders, wenn man keine Verbiindeten hatte. In der Zeit des
Aufstandes unter Kahar Muzakkar in den 1950er Jahren bis 1965 war Rappocini ein
Gebiet, in das sich die Widerstandskdmpfer zuriickzogen, weil sie hier Unterstiit-
zung hatten und untertauchen konnten, und die Polizei sich nicht hereinwagte. Noch
heute erzihlen Bewohner gern von den fritheren Zeiten, als Rappocini noch eine
echte ,,Texas-Gegend* (daerah Texas) war.

Was sind die konkreten Medien der Transdifferenz im urbanen Alltag? Die Men-
schen verschiedener Kultur begegnen sich tiglich auf den Wegen, in den kleinen
Kindergirten und Schulen, bei Stadtteilfesten und bei Veranstaltungen der lokalen
Nachbarschaftsgremien (Organisasi Rukun Tetangga). Ein Hauptmotor der Begeg-
nung zwischen den Ethnien in Rappocini sind die arisan, die ,rotierenden
Sparclubs® der Frauen (Antweiler 1999). Hierbei treffen sich die Frauen in regelma-
Bigen Abstinden reihum im Haus einer der Frauen. Sie sammeln jeweils eine festge-
setzte Summe Geld ein und losen eine Gewinnerin aus, bis jede Frau einmal dran



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 21

war. So hat die Gewinnerin eine grofle Summe zur Verfiigung, die sie investieren
kann. Diese arisan gibt es in ganz Indonesien. Hier im urbanen Lebenskontext ist
die interethnische Begegnung und das Gesprich iiber gemeinsame Probleme aber
mindestens genauso wichtig, wie das gemeinsame Sparen.

Weitere Arenen interethnischer Begegnung sind halbéffentliche Feste, wie Hoch-
zeiten und Offentliche Feierlichkeiten, z.B. Einweihungen von 6ffentlichen Einrich-
tungen und Amtern. Bei diesen Anlissen werden ethnische Besonderheiten gern
prasentiert, vor allem durch Tragen ,traditioneller Kleidung“. Der Rahmen dieser
Begegnung ist aber immer ein intensiver Austausch, der in der Regel von Wert-
schdtzung gepragt ist. Bei solchen Gelegenheiten wird besonders héufig die regio-
nale Kultur Siid-Sulawesis herausgestellt. Wegen ihrer Haufigkeit sind solche Feiern
einer der Motoren der Herausbildung einer trans-ethnischen regionalen Identitét.

Abb. 3: Ethnische Ebenen der Identitit in Makassar

Unterscheidungskriterien

Wohlstand,
Makasar Vs. Bugis wirtschaftliche
Cleverness, Migration
Makasgr . Glaube (Islam vs.
+ Bugis  vs. Toraja Christentum)

+ Mandar

Makasar etwa 45
Bugis andere kulturelle Differenz,

Mandar  '° Ethnien der inter-ethnische Heiraten
+ Toraja Provinz

Quelle: Antweiler (2001: 25, verandert)

Das Transdifferenz-Konzept legt nahe, zu fragen, inwiefern temporére Raume zwi-
schen den Kategorien bestehen. Angehorige der Makasar und Bugis halten einander
fiir kulturell dhnlich, was ihre Mythologie, um die heroische jiingere Geschichte der
Region und ihren Ehrbegriff (siri’) angeht (z.B. Marzuki 1995). Besonders dann,
wenn sie sich als Bugis und Makasar zusammengenommen mit anderen vergleichen,
sehen sie zundchst ihre Gemeinsamkeiten und setzen dagegen die Unterschiede zu
anderen, zum Beispiel zu den meist christlichen Toraja. Auch aus wissenschaftlicher
ethnologischer Sicht sind sie einander in vieler Hinsicht dhnlich, etwa in ihrem Sta-
tusdenken, ihrem Verwandtschaftssystem oder der Form ihrer tradierten Patron-
Kient-Systeme. In der élteren ethnologischen Literatur werden sie oft zusammenge-
fasst als Bugis-Makasar oder Makasar-Bugis beschrieben. In anderen Hinsichten
aber, etwa bei Ténzen oder Hochzeitszeremonien und vor allem dann, wenn es zu
Konkurrenz oder zu Konflikten kommt, sehen sie sich als zwei klar getrennte
Ethnien an (Abb. 3). Nur die Chinesen werden unisono als besonders angesehen.
Ansonsten gilt quasi das ,sizilianische” Prinzip: ,JIch gegen meinen Bruder,
wir beide zusammen gegen die Eltern, unsere Familie gegen die Nachbarn...®.




22 Christoph Antweiler

Die Beziehungen dhneln der Struktur segmentirer Gruppen (Fortes 1945; Sahlins
1961; Holy 1988). Eine dhnliche Struktur gilt auch fiir regionale Charakterisierun-
gen in Alltagsgesprachen (Abb. 4).

Abb. 4: Regionale Ebenen der Identitiit in Makassar

Unterscheidungskriterien

. andere
RStadtte.ll. Stadtteile Jingere Sozialgeschichte
appociit Makassars

landliches

Makassar  vs. Siid-Sulawesi

Modemnitét, Dynamik

Surabaya R
Makassar vs.  (Stadt in Ost- Stadtr.lvalltat bzgl‘
Ostindonesien
Java)

Stid-Sulawesi  vs. Java/Jakarta Peripherie vs. Zentrum,

Dominanz
Ostindonesien
Siid-Sulawesi  vs. (Indonesia Hauptstadt vs. Peripherie
Timur, Intim)
Manado
Siid-Sulawesi ~ vs.  (Stadt in Nord- Moral/Religion
Sulawesi)

denkbare, aber kaum
(Std-Sulawesi) vs. (ganz Sulawesi) existente
Vergleichsebene

Quelle: Antweiler (2001: 27, verandert)

Bugis und Makasar stehen gerade wegen ihrer Ahnlichkeit, wenn man sie als Grup-
pen denkt, in Konkurrenz zueinander. Das zeigte sich auch in der 6ffentlichen Dis-
kussion, die wihrend unseres Aufenthaltes 1991 bis 1992 besonders intensiv war.
Anlass war die Fahrt eines in tradierter Weise gebauten Holzschiffes namens
Amannagappa von Siid-Sulawesi zur sehr fernen Insel Madagaskar. Das ganze Jahr
waren die lokalen Zeitungen voll von dieser Diskussion. Vordergriindig drehte sie
sich um Details des ,,echten” Schiffsbaus, des ,richtigen” Kurses des Boots und der
»passenden Zusammensetzung der Mannschaft. Aber es ging auch um Fragen, die
ganz ,heill* sind, weil sie Ruhm und Ehre nicht nur einzelner Personen, sondern
ganzer cthnischer Gruppen betreffen: wann segelte das erste Schiff nach
Madagaskar und vor allem, wer waren die ersten Segler vor vielen Hundert Jahren:
waren es Makasar, Bugis oder Mandar? An dieser oft hitzigen Debatte nahmen in-
donesische Journalisten, auslandische Segelfans, aber auch lokale politische Grofien
sowie Historiker und Ethnologen aus der Stadt selbst teil. Diese Debatte wurde lan-
desweit wahrgenommen und hélt in Makassar bis heute an, wie mir bei meinen




Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 23

jéhrlichen Besuchen in der Stadt immer deutlich wird. Die Frage, wer ,,Herr im
Haus® Siid-Sulawesi ist, interessiert die Menschen und sie ist ungelost.

Regionales Bewusstsein und ,,Heimrecht“

Aus der Perspektive des Transdifferenz-Konzepts ergibt sich die Frage, inwieweit
die Differenzen oszillieren bzw. ob es bestimmte Trans-Ebenen gibt. Gelten die
Werte des adat — die traditionellen Gewohnheiten der einzelnen ethnischen Gruppen
— gibt es eine einheitliche die Ethnien tibergreifende stddtische Kultur oder ist eine
indonesische nationale Einheitskultur (kebudayaan Indonesia) entscheidend? Die
Antwort ist kompliziert: es ist eine Mischung aus allem, und darin liegt die beson-
dere Form des Umgangs mit Differenz in dieser Stadt. Innerhalb der Haushalte sind
familidre Werte entscheidend, die von der ethnischen Zusammensetzung der Eltern
geprégt sind, die aber wie gesagt selbst oft unterschiedlichen Ethnien entstammen.
In den Haushalten wird deshalb fast nur Bahasa Indonesia gesprochen und die Kin-
der konnen die Muttersprache ihrer Eltern (Bugis, Makasar, Mandar, Toraja) oft nur
noch teilweise verstehen. Ethnische Traditionen im engeren Sinne gelten bei Festen,
vor allem bei Hochzeiten. Im 6ffentlichen Raum der Stadt gelten urbane Umgangs-
formen, wie man sie als nationalistisch beeinflusste und konsumistisch gepréigte
,,metropolitane Kultur* auch aus anderen indonesischen Stddten kennt.

In Makassar leben zwar viele Ethnien, aber die Makasar und die Bugis bilden die
iberwiegende Mehrheit. Deshalb ist die hiesige Stadtkultur, anders als in solchen
Stadten Indonesiens, die nur aus vielen Minderheiten bestehen — beziehungsweise in
denen eine fremde (javanische) Mehrheit und viele Minderheiten leben — von der re-
gional seit Generationen dominanten Kultur der Bugis und Makasar gepragt. Regio-
nal spielen aber auch die Mandar und Toraja eine wichtige Rolle. Ihre Eliten hatten
immer enge Handels- und Heiratsbeziehungen mit den beiden grolen Gruppen und
ihre Lebensform ist heute in vielem &hnlich der der Bugis und Makasar. Damit
bilden Bugis und Makasar zusammen mit den Mandar und Toraja den Kern einer
regionalen, also liber einzelne Ethnien hinausgreifenden Kultur (,,Regionalkultur®;
kebudayaan daerah).

Diese Ahnlichkeiten schlagen sich auch im Bewusstsein der Menschen in der Stadt
nieder. Nach wie vor ist in vielen Situationen das Wir-Bewusstsein der einzelnen
Gruppe entscheidend. Hinzu kommt eine trotz aller Migrationsbewegungen (insbe-
sondere der Bugis) stark ausgeprigte Bezichung zu Orten und Ridumen. Da die
Menschen hier neben ihrer weit ausgreifenden Bezichungen in der Regel auch eine
passionierte Beziehung zu Heimatorten haben, konnten sie als ,,Compatriots
bezeichnet werden (Jurriens und de Kloet 2007: 12). Wie angemerkt, hort man im
Alltagsgesprach die Rede ,,Menschen von Siid-Sulawesi® (orang Sulawesi Selatan
oder orang Sulsel). Auch die Regierung versucht, regionales und damit trans-
ethnisches Bewusstsein zu fordern. Es gibt viel Propaganda fiir die ,,Kultur Siid-
Sulawesis“ (Kebudayaan Sulawesi Selatan) und den genannten Kulturpark.



24 Christoph Antweiler

Hier wird Differenz populdrkulturell verwertet und konsumiert. Dies hingt mit der
nationalen Ethnopolitik und Kulturpolitik zusammen. Sie will kulturelle Vielfalt
zulassen, aber nur in sehr engem Rahmen. Folklore, Musik, Ténze und Handwerk
sind erwiinscht, dariiber hinausgehende ethnische Besonderheiten nicht. Das von
indonesischen Politikern vertretene ,,Archipelkonzept™ (wawasan nusantara) geht ja
quasi von dem Bild eines kulturellen Mosaiks aus. Hier in Siid-Sulawesi wird das
noch durch den auf die Toraja konzentrierten Tourismus gefordert. Der Tourismus
filhrt hier allerdings auch zu Konflikten zwischen den Eliten der Volksgruppen.
Wahrend ndmlich tatsdchlich die Bugis und Makasar kulturell dominieren, bilden
die Toraja in der Perspektive ausldndischer wie auch bei den zunehmenden einhei-
mischen Touristen ,,die Kultur Siid-Sulawesis®. Dies gilt selbst fiir die Menschen
vor Ort: in Rappocini hdngen selbst in den Hausern vieler Makasar-, Bugis- oder
Mandar-Familien Schnitzwerke der Toraja als Zeichen der ,,Kultur Siid-Sulawesis*.
Sie sind urspriinglich fiir Touristen gemacht und die Nivellierung mag fiir manchen
bedauerlich sein. Die regionalistischen Konzepte wirken aber in den Kdopfen der
Menschen und das wiederum ist ein faszinierendes Kulturphdnomen.

Transdifferenz, partielle Grenzen und Alltagskosmopolitismus

Interkultureller Umgang in Makassar zeigt ein komplexes Amalgam von Differenz-
betonung und Differenziiberschreitung. Das ldsst sich auch am Beispiel der seitens
der Stadtverwaltung angestrebten Inklusion chinesischstimmiger Biirger zeigen
(Abb. 5). Neben vielen lokalspezifischen Details dieser Stadt zeigen sich auch
allgemeine Muster. Kollektive Identititen bestehen auf verschiedenen Ebenen und
sind prinzipiell taxonomisch geordnet. Im Phdnomen der Ethnizitit sind Exklusion
und Inklusion prinzipiell verquickt. Inklusion ist nicht einfach die andere Seite der
Exklusion. Ethnische Gruppen entstehen nicht nur durch AusschlieBung anderer
Gruppen, sondern auch durch Inklusion weiterer Gruppen, in aller Regel
taxonomisch tiefer stehenden beziehungsweise Subeinheiten. Die Exklusion anderer
Gruppen ist also verkniipft mit der Inklusion von weiteren Gruppen, die kognitiv
,solidarisch einverleibt werden (Orywal 1986, Fig. 3). Ergéinzend zu Theorien der
Ethnizitit erlaubt es der Ansatz der Transdifferenz, Muster und Strukturen in den
Verdnderungen zu analysieren.



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 25

Abb. 5: Transethnische Begegnung vs. scharfe Kategorien: Schild am Eingang
der ,,Chinatown* Makassars

Quelle: Photo des Autors, August 2006)

Differenz wird differenziert, indem die gewohnte und essentialisierende Fixierung
auf Binaritdt zeitweilig konterkariert wird (Kaufmann et al. 2010: 10). Bei den klas-
sischen Vertretern des Transdifferenz-Ansatzes wird kein Anspruch einer Totaltheo-
rie erhoben. Breinig und Losch schreiben: ,,Transdifferenz ist kein Oberbegriff...
und ,,Eine ,Kulturtheorie der Transdifferenz‘ kann es nicht geben* (Breinig und
Losch 2005: 454-455). Explizit wird gesagt, dass sich der Transdifferenz-Ansatz auf
bestimmte soziale Situationen bzw. Konstellationen (,,Zonen*) beziehungsweise auf
zeitlich begrenzte Phasen oder sogar nur ,,Momente* bezieht. Allerdings wird das an
anderen Stellen wiederum relativiert (vgl. z.B. Breinig und Losch 2005: 455) und



26 Christoph Antweiler

der Ansatz firmiert dann im Tenor auch als ,,Kulturtheorie* (z.B. Allolio-Nécke et
al. 2005, Untertitel). AbschlieBend sollen einige Fragen und Probleme dieses Ansat-
zes nicht verschwiegen werden (vgl. Schilling 2009). Sie betreffen den analytischen
Zugang und die Empirie. Ich halte die Unterscheidung von Alteritdt vs. Alienitét, die
nur manche Vertreter des Ansatzes machen (Turk 2000) fiir wichtig. In Intergrup-
penbeziehungen werden graduell ausgebildete Unterschiede (Alienitdt) auf der
Ebene der subjektiv wahrgenommenen, erfahrenen und gefiihlten Verschiedenheit
zu kategorialer Differenz (Alteritdt). Dies ist ein empirischer Grundbefund der
ethnologischen Ethnizitdtsforschung seit Barth (Barth 1989; Vermeulen und Govers
1994; Brubaker 2004; Antweiler 2012). Dies sollte im Transdifferenzansatz starker
beachtet werden, weil es gute Theorieanschliisse erlaubt.

Fiir die im Transdifferenzansatz immer wieder angesprochene Mehrfachzugehorig-
keit schlage ich eine klarere analytische Unterscheidung vor. Identitét ist nicht das-
selbe wie Identifikation, Rolle, Position, Rang oder Status. Schon in sogenannten
traditionellen Gesellschaften oder Gemeinschaften konnen Individuen gleichzeitig
mehrere Rollen, Ridnge und Statuspositionen einnehmen. In komplexen Gesell-
schaften, wie wir sie nicht nur in Megalopolen, sondern auch in groflen Provinz-
stadten wie Makassar finden, konnen Individuen sich vermehrt parallel mit mehre-
ren Entititen identifizieren und in mehreren Institutionen Mitglied sein. Hierzu sind
besonders Theorien sozialer Ungleichheit und netzwerkanalytische Ansdtze ein-
schldgig. In einer gegebenen sozialen Situation kénnen sich Individuen aber in aller
Regel nur mit einer Entitét identisch fiihlen. Identitét erschopft sich nicht in Identifi-
kation, sondern geht psychisch tiefer, weil sie biographische Dimensionen beinhaltet
und dadurch dauerhafte oder sogar irreversible Aspekte impliziert.

Kulturelle Grenzen sind so wichtig wie grenziiberschreitende Prozesse und bei bei-
dem spielen institutionelle Strukturen mit herein. Es gibt ein Oszillieren der Identi-
téts-Grenzen, aber sie diese sind nicht frei flottierend. Das Hin-und Herschwingen
erfolgt zwischen relativ fixierten Ebenen. Transdifferenz und Alltagskosmopolitis-
mus sind relativ neue Konzepte. Zu beiden ist viel Theorieentwicklung und empiri-
sche Priifung vonnéten. In der konzeptuellen Entwicklung miisste zundchst das
Verhiltnis zwischen Transdifferenz und Alltagskosmopolitismus genauer bestimmt
werden. Das gemeinsame beider Konzepte liegt in der tempordren Zuriickstellung
kultureller Unterschiede. So wie transdifferente Haltungen blendet also auch der
Kosmopolitismus Differenz nicht aus; er geht aber mehr in Richtung Einheitsden-
ken. Alltagskosmopolitismus beginnt, iiber Transdifferenz hinaus zugehen, sobald
explizit gemeinsame Orientierungen z.B. in Zielen, Normen oder Werten gesucht
werden. Diese haben eine mindestens iiberlokale Perspektive und kdnnen regional
oder national ausgerichtet sein, wie im hier untersuchten Beispiel. Ein voll ausgebil-
deter Alltagskosmopolitismus wire gegeben, wenn bei Weiterbestehen lokaler Kul-
tur und identitirer Grenzen eine explizite Orientierung auf die Menschheit als Ein-
heit und ggf. Interessen- bzw. Problemgemeinschaft gegeben ist (Antweiler 2012).



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 27

Zu welchen Aspekten brauchen wir weitere empirische Forschungen? Eine fiir Ver-
gleichsfille beziiglich Transdifferenz wichtige Frage ist, ob Differenzen, wenn sie
schon immer wieder aufbrechen, tatsdchlich vor allem an den gleichen Grenzen
aufireten miissen, quasi als identitdre Soll-Bruchstellen? Hinsichtlich kosmopoliti-
scher Orientierung ist eine offene Frage, welche Rolle iiber-lokale und trans-
regionale Konzepte im Alltag spielen. Wie verbreitet ist z.B. die Vorstellung einer
,Menschheit”, in Indonesien als einem zunchmend global agierenden Land mit
starker nationalistischer Tradition? Dies sind Fragen, die vergleichend in lindlichen
und urbanen Gebieten auch anderer Regionen Asiens zu untersuchen wéren.

Literatur

Acciaioli, Gregory L. (2004): ,,From Economic Actor to Moral Agent. Knowledge, Fate and Hierarchy
among the Bugis of Sulawesi®, in: Indonesia, 78: 147-179

Allolio-Nécke, Lars; Kalscheuer, Britta (2005a): ,,Wege der Transdifferenz, in: Allolio-Nécke, Lars;
Kalscheuer, Britta; Manzeschke, Ame (Hgg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer
Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 15-25

— (2005b): ,,Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz-Resiimee und Ausblick®, in: Allolio-
Nicke, Lars; Kalscheuer, Britta; Manzeschke, Ame (Hgg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu
einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 443-453

Allolio-Nécke, Lars, Kalscheuer, Britta; Manzeschke, Ame (Hg.) (2005): Differenzen anders denken.
Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt am Main: Campus Verlag

Antweiler, Christoph (1994): ,,South Sulawesi.” Towards a Regional Ethnic Identity? Current Trends in a
‘Hot’ and Historic Region®, in: Wessel, Ingrid (Hg.): Nationalism and Ethnicity in Southeast Asia.
Proceedings of the Conference “Nationalism and Ethnicity in Southeast Asia” at Humboldt
University, Berlin, October 1993. Minster: Lit-Verlag (Berliner Asien-Afrika-Studien; 4/1), 107-136

— (2000): Urbane Rationalitit. Eine stadtethnologische Studie zu Ujung Pandang (Makassar),
Indonesien. Berlin: Dietrich Reimer Verlag (Ko6lner Ethnologische Mitteilungen; 12)

— (2000): ,,Die Sparklubs von Indonesien. Soziale Sicherung durch informelle Finanzsysteme am
Beispiel von Arisan®, in: Siidostasien, 16, 4: 48-52

— (2001): ,,Transethnic Identity and Urban Cognition in Makassar. Regionalism and the Empowering
Potential of Local Knowledge®, in: Antropologi Indonesia, 65: 13-39

— (2002) ,Makassar”, in: Ember, Melvin; Ember Carol R. (Hgg.): Encyclopedia of Urban Cultures,
Cities and Cultures around the World. Vol. 3: 101-109

— (2005): ,,Makassar. Set, Backstage and a Diva in an Indonesian Secondary City*, in: Nas, Peter J.M.
(Hg.): Directors of Urban Change in Asia. London and New York: Routledge, 126-141

— (2006): ,,McDonald’s@Makassar. Stadthabitus, Interkulturalitit und ein Fall von Glokalisierung in
der Peripherie der Peripherie”, in: Reuter, Julia; Antweiler, Christoph; Neudorfer, Christoph;
Neudorfer, Corinne (Hgg.): Bar, Biigelzimmer und Internet. Neue Orte einer Ethnologie der
Globalisierung. Miinster: Lit Verlag, 38-60

— (2012): Inclusive Humanism. Anthropological Basics for a Realistic Cosmopolitanism. Gottingen:
V+R Unipress und Taipei: National Taiwan University Press (Reflections on (In)Humanity; 4)

Antweiler, Christoph; Christ, Simone (2011): ,Migrancy, Merantau and the Case of the Philippines®,
Paper, Internationale Tagung ,Merantau: Imaging Migration in the Malay World“, Universitit
Frankfurt, 30.-31. Mérz

Appgh, Kwakme Anthony (2007): Der Kosmopolit. Philosophie des Weltbiirgertums. Miinchen: Verlag

.H. Bec

Barley, Nigel (1994): Hallo Mister Puttyman. Bei den Toraja in Indonesien. Stuttgart: Klett-Cotta

Barth, Fredrik (Hg.) (1969): Ethnic Groups and Boundaries. The Social Organisation of Cultural
Difference. Bergen: Universitetsforlaget

Bhabha, Homi K. (1996): ,,Unsatisfied. Notes on Vernacular Cosmopolitanism*, in: Garcia-Moreno,
Laura; Pfeifer, Peter (Hgg.): Text and Nation. London: Camden House, 191-207

Blechmann-Antweiler, Maria (2001): Ohne uns geht es nicht. Ein Jahr bei Frauen in Indonesien.
Miinster: Lit Verlag (Begegnungen. Autobiographische Beitridge zu interkulturellen Kontakten; 1)



28 Christoph Antweiler

Breinig, Helmbrecht; Losch, Klaus (2002): ,,Introduction. Difference and Transdifference®, in: Breinig,
Helmbrecht; Gebhardt, Jirgen; Losch, Klaus (Hgg.): Multiculturalism in Contemporary Societies.
Perspectives on Difference and Transdifference. Erlangen: Universititsbund, (Erlanger Forschungen,
Reihe A, Geisteswissenschaften; 101), 11-36

— (2005): ,,Lost in Transdifference. Thesen und Anti-Thesen®, in: Allolio-Néacke, Lars; Kalscheuer
Britta; Manzeschke, Ame (Hgg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der
Transdifferenz. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 454455

Brubaker, Rogers (2004): ,,Ethnicity Without Groups®, in: May, Stephen; Modood, Tariq; Squires, Judith
(Hgg.): Ethnicity, Nationalism, and Minority Rights. Cambridge: Cambridge University Press, 50-77

Charim, Isolde; Auer Borea, Gertraud (Hgg.) (2012): Lebensmodell Diaspora. Uber moderne Nomaden.
Bielefeld: Transcript (Kultur und soziale Praxis)

Cummings, William (2002): Making Blood White. Historical Transformations in Early Modern
Makassar. Honolulu: University of Hawai’i Press

Fortes, Meyer (1945): The Dynamics of Clanship among the Tallensi. London: Oxford University Press

Gibson, Thomas (2005): And the Sun Pursued the Moon. Symbolic Knowledge and Traditional Authority
among the Makassar. Honolulu: University of Hawai’i Press

Hannerz, Ulf (2010): Anthropology’s World. Life in a Twenty-First-century Discipline. (Anthropology,
Culture and Society). London: Pluto Press

Holy, Ladislav (Hg.) (1979): Segmentary Lineage Systems Reconsidered. Belfast: Queens University
(Queens University Papers on Social Anthropology; 4)

Idrus, Nuril Ilmi (2009): ,,Makkunrai passimokolo’. Bugis Migrant Women Workers in Malaysia®“, in:
Ford, Michele; Parker, Lynn (Hgg.): Women and Work in Indonesia. London: Routledge, (Asian
Studies Association of Australia, Women in Asia Series), 155-172

Jurriens, Edwin; de Kloet, Jeroen (Hgg.) (2007): Cosmopatriots. On Distant Belongings and Close
Encounters. Amsterdam: Rodopi

Kalscheuer, Britta; Allolio-Nacke, Lars (Hg.) (2008): Kulturelle Differenzen begreifen. Das Konzept der
Transdifferenz aus interdisziplindrer Sicht. Frankfurt am Main: Campus Verlag

Kauffmann, Clemens; Kley, Antje; Paul, Heike (2010): ,,Kulturhermeneutik im Zeichen von Differenz
und Transdifferenz, Abschlussbericht des Graduiertenkolleg 706 der Friedrich-Alexander-
Universitét Erlangen-Niirnberg, http://www.kulturhermeneutik.uni-erlangen.de/ (Aufruf: 02.07.2012)

Knorr, Jacqueline (2007): Kreolitit und postkoloniale Gesellschaft. Integration und Differenzierung in
Jakarta. Frankturt am Main: Campus Verlag

Lineton, Jacqueline Andrew (1975): ,,Pasompe’ Ugi’. Bugis Migrants and Wanderers®, in: Archipel.
Etudes interdisciplinaires sur le monde insulindien, 10: 173-201

Losch, Klaus (2003): ,,Cultural Identity, Territory, and the Discursive Location of Native American
Fiction®, in: Breinig, Helmbrecht (Hg.): Imaginery Relocations. Tradition, Modernity, and the
Market of Contemporary Native American Literature and Culture. Tibingen: Stauffenburg, (ZAA
Studies; 18), 63—-80

— (2005): ,,Begriff und Phanomen der Transdifferenz. Zur Infragestellung binérer Differenzkonstrukte®,
in: Allolio-Niacke, Lars; Kalscheuer, Britta; Manzeschke, Arne (Hgg.): Differenzen anders denken.
Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 25-49

Marzuki, H. Mohamad Laica (1995): Siri’. Bagian Kesadaran Hukum Rakyat Bugis-Makassar (Sebuah
Telaah Filsafat hukum). Ujung Pandang: Hasanuddin University Press

Nagel, Jirgen G. (2003): Der Schliissel zu den Molukken. Makassar und die Handelsstrukturen des
Malaiischen Archipels im 17. und 18. Jahrhundert. Eine exemplarische Studie. (2 Bénde). Hamburg:
Verlag Dr. Kovaé (Schriften zur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte; 3)

Nghi Ha, Kien (2005): Hype um Hybriditit. Kultureller Differenzkonsum und postmoderne Verwer-
tungstechniken des Spatkapitalismus. Bielefeld: Transcript (Cultural Studies)

Orywal, Erwin (1986): ,Ethnische Identitdt. Konzept und Methode“, in: Orywal, Erwin (Hg.): Die
ethnischen Gruppen Afghanistans. Fallstudien zu Gruppenidentitit und Intergruppenbeziehungen.
Wiesbaden: Ludwig Reichert Verlag (Beihefte zum Tiibinger Atlas des Vorderen Orients, Reihe B,
Geisteswissenschaften; 70)

Pelras, Christian (2011): Explorations dans l'univers des bugis. Un choix de trente-trois rencontres. Paris:
Association Archipel

Pollock, Sheldon (2002): ,,Cosmopolitanism and Vernacular in History*, in: Breckenridge, Carol R;
Pollock, Sheldon; Bhabha, Homi K.; Chakrabarty, Dipesh (Hgg.): Cosmopolitanism. Durham: Duke
University Press (A Millennial Quartet Book), 15-53

Pratt, Louise (1991): ,,Arts of the Contact Zone*, in: Professions, 91: 33-40

Reid, Helen; Reid, Anthony (1988): South Sulawesi. Berkeley: Periplus Press (Periplus Adventure
Handbooks)



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 29

Reuter, Julia (2004): ,, Transdifferenz. Zur Konvergenz postkolonialer und postfeministischer Diskurse®,
Paper, Internationale Konferenz ,,Diskurse der Gewalt — Gewalt der Diskurse* (= Transforma #2),
Transdisziplindres Forum Magdeburg, 02.-04. Juli,
www.transforma-online.de/deutsch/transforma2004/papers/reuter.htm (Aufruf: 03.07.2012)

Rossler, Martin (1987): Die soziale Realitdit des Rituals Kontinuitéit und Wandel bei den Makassar von
Gowa, (Siid-Sulawesi/Indonesien). Berlin: Dietrich Reimer (K6lner ethnologische Studien; 14)

Riisen, Jom (2009): ,,Introduction. Humanism in the Era of Globalization. Ideas on a New Cultural
Orientation”, in: Riisen, Jom; Laas, Henner (Hgg.): Humanism in Intercultural Perspective.
Experiences and Expectations. Bielefeld: Transcript (Being Human: Caught in the Web of Cultures
Humanism in the Age of Globalization), 11-19

Sahlins, Marshall (1961): ,,The Segmentary Lineage. An Organisation of Predatory Expansion®, in:
American Anthropologist, 63: 332-345

Schilling, Elisabeth (2009): Rezension zu Kalscheuer und Nacke ,,Kulturelle Differenzen begreifen®, in:
Forum Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualitative Social Research, 10, 2,
http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0114-fqs0902107 (Aufruf: 31.12.2011)

Schlehe, Judith (2009): ,,Zur Inszenierung nationaler, lokaler und religioser Identititen in indonesischen
Kulturparks®, in: Herrmann, Elfriede; Klenke, Karin; Dickhardt, Michael (Hgg.): Form, Macht,
Differenz. Motive und Felder ethnologischen Forschens. Gottingen: Universitétsverlag, 165-179

Silvey, Rachel M. (2000): ,,Stigmatized Spaces. Gender and Mobility under Crises in South Sulawesi,
Indonesia®, in: Gender, Place and Culture, 7,2: 143-161

Stichweh, Rudolf (2007): ,,Fremdheit in der Weltgesellschaft. Indifferenz und Minimalsympathie®, Paper,
Universitdt Luzern, http://www.unilu.ch/files/25stwfremdheitinderweltgesellschaft.pdf  (Aufruf:
06.08.2012)

Sutherland, Heather (2001): ,,The Makassar Malays. Adaptation and Identity, ¢.1660-1790%, in: Journal
of Southeast Asian Studies, 32, 3: 397-421

Taylor, Paul Michael (1994): ,,The ‘Nusantara’ Concept of Culture. Local Traditions and National Unity
as Expressed in Indonesia’s Museums®, in: Taylor, Paul Michael (Hg.): Fragile Traditions.
Indonesian Art in Jeopardy. Honolulu: University of Hawai’i Press, 71-90

The Jakarta Post (2011): ,,Autonomy Watch. Makassar Grows with Waterfront City Concept®, in: The
Jakarta Post, 13. Juni, http://www.thejakartapost.com/news/2011/06/13/makassar-grows-with-
waterfront-city-concept.html (Aufruf: 07.08.2012)

Turk, Horst (2000): ,,Alienitét vs. Alteritdt als Schliisselbegriffe einer Kultursemantik®, in: Jahrbuch fiir
Internationale Germanistik, 22, 1: 8-31

Tumgr, Sarah (2005): Indonesia’s Small Entrepreneurs. Trading on the Margins. London: Routledge

urzon

Vauteck, Benjamin (2005): ,,Transdifferenz als Dissens in der Differenz. Das Beispiel von Dissentern in
kanadischen Ureinwohnergruppen®, in: Allolio-Nécke, Lars; Kalscheuer, Britta; Manzeschke, Arne
(Hgg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt
am Main: Campus Verlag, 118-130

Vermeulen, Henk; Govers, Chris (Hgg.) (1994): The Anthropology of Ethnicity. Beyond “Ethnic Groups
and Boundaries”. Amsterdam: Het Spinhuis

Werbner, Pnina (2006): ,,Vermacular Cosmopolitanism*, in: Theory, Culture & Society, 23, 2-3: 496-498

— (2008): ,,The Cosmopolitan Encounter. Social Anthropology and the Kindness of Strangers®, in:
Werbner, Pnina (Hg.): Anthropology and the New Cosmopolitism. Rooted, Feminist and Vernacular
Perspectives. Oxford: Berg Publishers (Association of Social Anthropologists Monogr. ; 48), 47-68



