
ASIEN 127 (April 2013), S. 10–29

Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien?
Transdifferenz in Makassar, Süd-Sulawesi

Christoph Antweiler

Summary
Despite the everyday use of clear, dichotomous we–they/us–them categories, people 
in Makassar (Ujung Pandang), Indonesia transcend binary ways of thinking and 
acting in several ways. Makassar is a regional metropolis and center of migration 
with a high degree of cultural diversity and a long tradition of intercultural encounters 
and religious tolerance. This paper seeks to foster the empirical study of vernacular 
cosmopolitanism. The theoretical approach of transdifference is explained and used 
to analyze data from participant observation in the urban fringe. In everyday life and 
talk, different binary categorizations level each other out. In addition, several regional 
(provincial) and other transethnic categorizations are also known. The example of 
transdifferent identity and signs of an emergent cosmopolitanism demonstrate that 
social life is more complicated than fashionable cultural theorizing would have us 
believe. Cultures should be conceived as systemic ways of living collectively; they 
are neither separate containers nor simply cultural flows or ethnoscapes. It is 
concluded that transdifference and local forms of vernacular cosmopolitanism should
be studied comparatively both in urban and rural settings in Asia.

Manuscript received on 2012-08-13, accepted on 2013-01-29
Keywords: South Sulawesi, anthropology, regional identity, 

trans-difference,vernacular cosmopolitanism

Einleitung
Kulturtheoretische Debatten pendeln derzeit unentschieden zwischen zwei polaren 
Extremen. Einerseits werden Differenz und Alterität betont und Kultur oft sogar mit 
Differenz gleichgesetzt. Entsprechend hypostasiert man kulturelle Vielfalt auf allen 
Ebenen. Auf der anderen Seite wird argumentiert, Kulturen würden verschwimmen, 
ineinander übergehen, ja sie hätten keinerlei Grenzen. Kulturen werden uns quasi 
entweder als Omelette oder als Spiegelei serviert. Meine These ist, dass diese pola-
ren Sichtweisen vor allem deshalb problematisch sind, weil sie deutlich extremer 
sind als die empirische vorfindliche Lebenswirklichkeit und weil sie oft unhistorisch 
argumentieren und damit als Ansatz zum Verstehen kulturellen Umgangs gerade in 
Asien verfehlt sind. 



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 11

Dieser Beitrag soll neue Formen des kosmopolitischen Umgangs anhand des urba-
nen Alltags verdeutlichen.1 Dafür interpretiere ich Daten zu interethnischen 
Beziehungen in Indonesien mit einem neueren Theorieansatz: Transdifferenz. Dieses 
kulturhermeneutische Konzept widmet sich der Identitätsdynamik in Situationen 
enger kultureller Interaktion. Im Kern wird postuliert, dass die duale Identitätslogik 
(Wir vs. Sie/Die; We vs. They bzw. Us vs. Them) in kulturellen Begegnungssitua-
tionen suspendiert werden kann, dies aber aber nur zeitweilig. Es geht um Phäno-
mene „… die sich der normalen binären Codierung von Differenz (v.a. der exklusi-
ven Opposition von Identität und Alterität) nicht fügen, vielmehr diese Ordnungslo-
gik in gewissen kontingenten oder komplexen Situationen oder nichtlinearen Pro-
zessen individuell oder auch kollektiv zeitweise und regional außer Kraft setzen“ 
(Kaufmann et al. 2010: 9). Dieser Ansatz kann als eine Ergänzung zu Konzepten 
etwa zu kulturellen Kontaktzonen (contact zone, Pratt 1991), zum „Dritten Raum“ 
oder auch zu kulturellem Synkretismus bzw. Kreolisierung (Knörr 2007 am Bsp. 
Betawi in Jakarta) gesehen werden. Der Transdifferenzansatz wurde ursprünglich in 
der Literaturwissenschaft entwickelt und ist bislang in den Sozialwissenschaften und 
den Asienwissenschaften kaum rezipiert worden. 
Makassar ist eine Stadt, die für Fragen kollektiver Identitätsdynamik herausfordernd 
ist. Makassar (1971–1999 „Ujung Pandang“) ist eine Hafenstadt mit multikultureller 
und auch kosmopolitischer Tradition und gleichzeitig weltsystemisch gesehen eine 
periphere Regionalmetropole. Sie ist in einer stark islamisch geprägten Region In-
donesiens situiert, in der die Menschen zwar nicht ethnisch segregiert wohnen, aber 
strikte ethnische und auch religiöse Kategorien den Alltag bestimmen. Die empiri-
schen Befunde betreffen vor allem die rezente Situation der 1990er Jahre bis 2011, 
werden aber eingebettet in historisch gewachsene kosmopolitische Strukturen.

Transdifferenz 
Mit dem Neologismus „Transdifferenz“ wird „ein gegenüber bisherigen Theorien 
des Verstehens von Fremdheit und des praktischen Umgangs mit Alterität neuartiges 
kulturhermeneutisches Forschungskonzept“ (Kaufmann et al. 2010: 9–10) be-
zeichnet. Es geht um Identität in und zwischen Gesellschaften als sowohl soziales 
als auch psychisches Phänomen des Kulturtransfers. Die meisten bisherigen Beiträge 
zum Transdifferenz-Konzept beziehen sich sehr eng auf wenige Leittexte von 
Helmbrecht Breinig und Klaus Lösch (vgl. Breinig und Lösch 2002). Lösch stellt 
das Konzept in den Kontext der Differenz und setzt es gleichzeitig von dekonstruk-
tiven Ansätzen ab:

Transdifferenz ist nicht als Überwindung von Differenz, als Entdifferenzierung oder 
als höhere Synthese misszuverstehen, sondern bezeichnet Situationen, in denen die 
überkommenen Differenzkonstruktionen auf der Basis einer binären Ordnungslogik 

1 Ich danke zwei anonymen Gutachtern für wertvolle Verbesserungsvorschläge.



Christoph Antweiler12

gleichsam ins Schwimmen geraten und in ihrer Gültigkeit temporär suspendiert wer-
den, ohne dass sie damit endgültig dekonstruiert würden. Transdifferenz bezeichnet 
damit nicht die Überwindung beziehungsweise Aufhebung von Differenz, denn das 
entspräche dem Denken der Einheit, sondern das Aufscheinen des in dichotomen Dif-
ferenzmarkierungen Ausgeschlossenen vor dem Hintergrund des polar Differenten. 
Mit anderen Worten: Transdifferenz steht gleichsam in einem komplementären, nicht 
jedoch in einem substitutiven Verhältnis zu Differenz (Lösch 2005: 23f.).

Im Vergleich zu den Konzepten, die derzeit im Wissenschaftsmarkt in den Sozial-
und Kulturwissenschaften gängig sind, ist das Transdifferenz-Konzept darin „radi-
kal“, nicht radikal zu sein (Allolio-Näcke und Kalscheuer 2005a: 17). Eine Stärke 
des Transdifferenz-Konzepts ist ein Abstand zur der reinen Differenzsicht, die mit 
einer Kritik jeglicher rein dichotomen Perspektive auf Differenz kombiniert wird. 
Im Unterschied zu manchen radikalkonstruktivistischen Sozialtheorien spricht sich 
der Transdifferenz-Ansatz also gegen die totale Verflüssigung von Differenz aus 
(Allolio-Näcke und Kalscheuer 2005a: 19). Es wird zum Beispiel explizit gesagt, 
dass Binaritäten nicht verabschiedet werden können beziehungsweise, dass identi-
täre Zwischenräume nicht stabil sind. Es handelt sich um einen differenzierten Dif-
ferenz-Ansatz. Dieser Ansatz kann und wird hier sowohl auf heutige Identitätsdy-
namik als auch auf historische Situationen angewandt.
Das Transdifferenz-Konzept verknüpft kollektive Identität explizit mit Identität auf 
der personalen Ebene des Individuums (vgl. Lösch 2005: 38–42). Viele der in den 
Sozialwissenschaften gängigen Ethnizitätstheorien kranken dagegen daran, dass 
kollektive Identität verdinglicht und deshalb personale Identität unterbelichtet wird. 
Unter der Devise „Choose Your Identity!“ wird Identifikation leicht mit Identität 
verwechselt. Individuen können sich zwar mit wechselnden sozialen Kategorien, 
politischen Institutionen, Netzwerken, Vereinen etc. identifizieren, aber sie wechseln 
ihre Identitäten nicht wie Hemden. Auch bei der Verwendung von Konzepten der 
Hybridität und Migrancy oder wenn Diaspora bzw. „modernes Nomadentum“ als 
reicher Erfahrungsschatz, als Projekt oder Lebensmodell präsentiert werden (z.B. 
Charim und Borea 2012), müsste mehr danach gefragt werden, welche psychischen 
Kosten Fremdheitserfahrungen und Ortsverlagerungen für die beteiligten Personen 
nach sich ziehen (Nghi Ha 2005).

Periphere Städte als Fenster zu vernakulärem Kosmopolitismus
Das Transdifferenzkonzept wurde in etlichen Arbeiten vor allem der Literaturwis-
senschaft schon genau ausgearbeitet. Eine klare Stärke des Transdifferenz-Ansatzes 
ist die Anschlussfähigkeit an handlungsorientierte Sozialtheorien und allgemeiner an 
Theorien sozialer Praxis (Reuter 2004). Bislang wurden aber nur wenige konkrete 
Beispiele empirisch untersucht; es bleibt oft bei illustrativen Kurzhinweisen. Einge-
hendere Analysen von Fallbeispielen sind bislang selten; die wenigen vorhandenen 
sind anregend, aber zumeist wenig detailliert (z. B. Lösch 2003; Vauteck 2005: 121–
126). Insbesondere wurde kaum versucht, das Konzept für das Verständnis 



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 13

außereuropäischer Differenzsituationen fruchtbar zu machen. In diesem Beitrag wird 
als exemplarischer Fall bewusst keine Metropole, sondern eine periphere Großstadt 
genutzt.
Differenz und kollektive Identität lassen sich gut in Städten studieren und besonders 
gut in peripheren Städten. Für Städte ist Fremdheit konstitutiv. Wie gehen Men-
schen, die einander dauerhaft fremd sind, in multiethnischen Städten miteinander 
um? Dies ist ein exemplarischer Fall einer allgemeineren Herausforderung des 
modernen Kosmopolitismus im globalen Zeitalter (Rüsen 2009; Antweiler 2012: 
Kap. 3). Heutiger Kosmopolitismus stellt die Frage, wie es Menschen verschiedener 
Kultur gelingen kann, gemeinsame Orientierungen zu entwickeln und miteinander 
zu kooperieren, ohne dabei ihre je eigenen kulturellen Standardisierungen des Erle-
bens und Verhaltens aufzugeben.
Im weltbürgerlichen Umgang werden idealiter kulturelle Unterschiede freiwillig 
zurückgestellt. Sie werden aber – und das halte ich für entscheidend für einen realis-
tischen Kosmopolitismus – nicht unter den Tisch gekehrt (Appiah 2007). Entgegen 
den Annahmen mancher Theorien der Weltgesellschaft (z.B. Stichweh 2007) begeg-
nen sich die einander Fremden oft nicht mit der wohlwollenden Indifferenz, die 
urbanen Umgang idealtypisch auszeichnet. Statt sich und andere als Individuum 
oder als Mitglied der Menschheit zu behandeln, sehen sie einander als Vertreter 
einer sozialen Kategorie. Jeder realistische Kosmopolitismus muss ethnozentrische 
Haltungen und Umgangsformen bedenken (Antweiler 2012: Kap. 6). Gerade hier 
sehe ich eine Möglichkeit, Transdifferenz als Theorieansatz und Kosmopolitismus 
als Haltung zur Welt miteinander zu verknüpfen. Einige wenige neuere Arbeiten 
zum Kosmopolitismus widmen sich dem Kosmopolitismus im gelebten Alltag 
(vernacular cosmopolitism bzw. rooted cosmopolitanism; Bhabha 1996; Pollock 
2002; Werbner 2006, 2008). Eine durch das Transdifferenzkonzept angeregte Frage 
hinsichtlich eines solchen alltäglichen Kosmopolitismus ist, wie Menschen im All-
tagsumgang bestimmte Differenzen zeitweilig und/oder situativ aktualisieren, aus-
blenden und subvertieren.
Wie leben Menschen unterschiedlicher kultureller Ausrichtung und regionaler Her-
kunft heute in der indonesischen Regionalmetropole Makassar zusammen? Welche 
kulturellen Gemeinsamkeiten und welche Unterschiede fallen auf? Welche kultu-
rellen Kategorien werden im Alltag benutzt; welche Aspekte der eigenen Kultur und 
welche globalen Ideen oder Symbole sind den Menschen selbst wichtig, und welche 
Probleme stellen sich beim Umgang verschiedener Ethnien miteinander?2

2 Daten, die hier Verwendung finden, stammen von fast jährlichen Aufenthalten in Makassar aus den 
Jahren 1992 bis 2009 (vgl. für Details Antweiler 1994, 2000, 2006, 2012) sowie von einer 
einjährigen Feldforschung Januar 1991 bis Februar 1992. Zusammen mit meiner Frau und unserem 
damals 7-monatigem Sohn Roman, lebte ich während dieses Jahrs je ein halbes Jahr bei 
indonesischen Familien in ein und demselben Stadtteil namens Rappocini am Rand Makassars (zu 
unserer lebensweltlichen „Verortung“ siehe Blechmann-Antweiler 2001). Methodisch eingesetzt 
wurden Beobachtung, teilnehmende Beobachtung sowie ein Haushaltssurvey zu 72 Haushalten.



Christoph Antweiler14

Makassar: transethnischer Umgang 
Makassar ist selbst für indonesische Verhältnisse durch eine besonders große kultu-
relle Vielfalt gekennzeichnet. Hier leben Menschen, die sich den Ethnien der Bugis, 
Makasar3, Toraja, Mandar zurechnen und daneben Angehörige von mindestens 
zwanzig weiteren Gruppen, viele davon Migranten aus dem östlichen Teil Indone-
siens. Makassar (mak. Mangkasara) ist mit knapp 1,35 Millionen (2010, wegen 
vieler ungemeldeter Bewohner de facto knapp 1,4 Mio.) Einwohnern eine große 
Provinzstadt. Es ist eine ausladende und zum Meer offene Flächenstadt, in der man 
aus europäischer Sicht vergeblich ein Zentrum sucht, wohingegen die Straßen, was 
in Indonesien eher selten ist, schachbrettartig angeordnet sind. Aus der Sicht einer 
herkömmlichen Ethnologie wirkt Kultur hier wenig authentisch. Die Mitglieder der 
ethnischen Gruppen leben mit Ausnahme der Chinesen, die in einem Viertel der 
Innenstadt zumindest gehäuft wohnen, nicht räumlich segregiert (Antweiler 2002, 
2006). Makassar ist als „Stadt der Meeresbrise“ (Kota Angin Mamiri) und für ihre 
stolzen Bewohner und Träger nobler Titel bekannt (Kota Daeng). Wer aber idylli-
sches Leben oder „traditionelle“ ungebrochene Kulturen sucht, wird enttäuscht. In 
einem Reisebericht schreibt der britische Ethnologe Nigel Barley dann auch, 
Makassar sei „[…] eindeutig nicht das Gelobte Land des Ethnographen“ (Barley 
1994: 64).
Makassar ist die Hauptstadt der Provinz Süd-Sulawesi (Sulawesi Selatan) und bildet 
das dynamische Zentrum einer Region, die von Nassreisanbau beherrscht wird, aber 
für indonesische Flachlandregionen vergleichsweise dünn besiedelt ist. Dienstleis-
tungen und Handel, insbes. ein überlebensorientierter Kleinhandel (Turner 2005; 
vgl. Silvey 2000) prägen die Wirtschaft der Stadt. Die Region hat eine starke Tradi-
tion der Kontakte im ganzen Archipel und der Auswanderung in andere Gebiete. 
Das betrifft insbesondere die Bugis, was mit ihrer in vieler Hinsicht „modernen“ 
Tradition zusammenhängt (Lineton 1975; Acciaioli 2004; Idrus 2008; Pelras 2009; 
Antweiler und Christ 2011). Die die Provinz prägenden Reiche der Bugis und 
Makasar waren schon früh von Java und anderen Regionen stark beeinflusst 
(Rössler 1987; Reid und Reid 1988; Nagel 2003: 169–276; Gibson 2005). Süd-
Sulawesi gilt als Hochburg des Islam und ist wegen ihrer berühmten Seefahrer 
bekannt. In der Kolonialzeit waren besonders die Makasar als „Kampfhähne des 
Ostens“ berüchtigt. Noch heute werden sie als „hitzig“ bezeichnet, weil sie als „stark 
islamisch“ (keras Islam), stolz und gleichzeitig aufbrausend gelten und bei anderen 
teilweise sogar gefürchtet sind. Außerdem hat die Provinz ein deutliches politisches 
Profil, weil es in dieser Region immer wieder Versuche gab, eigene politische Wege 
zu gehen, die bis hin zum versuchten Separatismus reichten. Zusammengenommen 
gilt Süd-Sulawesi bei vielen Indonesiern als eine politisch, religiös und hinsichtlich 
der Mentalität „heiße Region“ (daerah panas). Interethnische Konflikte sind jedoch 

3 Makasar mit einem „s“ als Name der Ethnie zur Unterscheidung vom Stadtnamen Makassar.



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 15

in der Stadt und auch im Umland selten.4 Heute ist Makassar eine Hafenstadt mit 
internationalem Flughafen, die das alles dominierende Zentrum der Provinz bildet.
Die Stadt hat darüber hinausgehend eine überregionale Bedeutung, besonders als 
Verkehrsknotenpunkt in Ostindonesien und als Ziel von Migranten. Makassar ist ein 
Magnet besonders für junge Leute aus dem Osten des Landes, die höhere Bildungs-
institutionen besuchen wollen. Eher noch als die Suche nach Arbeit ist „Bildung 
suchen“ (cari ilmu) der Grund, um in diese Stadt zu ziehen. Im westlich und japa-
nisch dominierten Globalisierungskontext nimmt Makassar eine periphere Stellung 
ein. Da die Stadt auch in Indonesien gegenüber Java (mit Jakarta, Bandung und 
Surabaya) und Bali peripher ist, ist die Stadt weltsystemisch gesehen in der Periphe-
rie der Peripherie einzuordnen. Deshalb ist es besonders interessant, wie sich Phä-
nomene der Globalisierung hier lokal modulieren oder mit deutlicher Verzögerung 
einstellen.
Auswirkungen der Globalisierung zeigten sich schon Ende der 1980er Jahre in der 
Stadt, insbesondere in modernistischen Stadtplanungskonzepten, z.B. im Versuch, 
die Fahrradrikschas, von denen es bis heute Tausende gibt, zu verbieten, sowie in 
spätmodernistischen Plänen (gated cities mit cul-de-sac). Viele dieser Konzepte 
wurden aber nur ansatzweise oder zögerlich verwirklicht (Antweiler 2000: 212–
217). Der damalige Bürgermeister Patompo, ein Visionär der Stadtmodernisierung, 
sagte mir – angesichts seiner Enttäuschungen bei der Umsetzung – dass die Bevöl-
kerung in ihrem Denken für Modernität noch nicht reif sei: „die Leute kennen Stadt-
planung nicht“ („Rakyat tidak tahu city planning!“, pers. Mitt., 21.12.1991; zu 
Patompos Rolle, Antweiler 2005b). Noch bis heute findet sich eine Art „Fassaden-
modernisierung“: die Fronten der größeren Geschäfte sind oft dreimal so hoch wie
der tatsächliche Bau. Kleidergeschäfte werben mit der globalisierten Typographie 
und Bilderwelt, aber zu kaufen es gibt vor allem Billigware aus Hongkong. Die 
Stadt beherbergt den zweitgrößten Indoor-Themenpark der Welt („Trans Studio“, 
2,7 ha), aber sein Erfolg ist sehr begrenzt. Die Stadt hat kürzlich ein Programm 
„Makassar 2020“ lanciert, wo an die historische Rolle der Stadt im Gewürzhandel 
angeknüpft werden soll. Mit Weltbank-Mitteln soll Makassar eine Global 
Waterfront City à la Singapur werden (The Jakarta Post 2011). Globale Waren und 
Ideen werden in Makassar gewöhnlich stark lokalisiert (vgl. Antweiler 2006 am 
Beispiel der McDonald’s-Filiale).

4 Eine Ausnahme bildet sporadische Gewalt gegen Indonesier mit chinesischem Hintergrund. Dies ist 
u.a. eine „Altlast“ der Segregation im kolonialzeitlichen Makassar und der indonesienweiten 
Verfolgung von Chinesen als „Kommunisten“ Mitte der 1960er Jahre. Gewalt flammt in Makassar 
nur bei spezifischen Anlässen auf. Aber die Chinesen sind auf der Hut: ihre Geschäfte in der 
Innenstadt sind einfach an der Vergitterung zu erkennen. Der Innenteil eines chinesischen Tempels 
wurde 1997 in Schutt und Asche gelegt und wurde erst 2004 renoviert. Seit 2008 sind die größeren 
chinesischen Tempel der Stadt stark armiert.



Christoph Antweiler16

Kosmopolitische Traditionen und frühe Globalisierung
Der Hafen von Makassar war schon in vorkolonialer Zeit Zwischenlager im Handel 
zwischen den Inseln des malaiischen Archipels und Drehpunkt zwischen den ver-
schiedenen angrenzenden Ländern Südost-und Ostasiens (Reid und Reid 1988; 
Cummings 2002). Damals war Makassar das Zentrum eines kleinen auf das Meer 
ausgerichteten makasarischen Handelsreichs Gowa-Talloq. Die Stadt war Knoten-
punkt von Handelsnetzen, die verschiedene Gebiete der Halbinsel selbst miteinander 
verbanden. Einen steilen Aufstieg nahm die Stadt in der ersten Hälfte des 16. Jhs. 
und dann besonders in der ersten Hälfte des 17. Jhs. Dafür waren politische Zentrali-
sierung, die Kodifizierung von Gesetzen und die Entwicklung einer Schrift von 
Bedeutung. Der Handel mit Kaffee und Sklaven errang die größte Bedeutung. Hier-
über liefen bis ins letzte Jahrhundert die Verbindungen ins Hinterland. Im niederlän-
dischen Kolonialreich war Makassar aber nur ein Außenposten der holländischen 
Vereenigde Oostindische Compagnie (VOC). Makassar war eher Handels-als Herr-
schaftsstadt. In Abb. 1 ist die unterschiedliche Einbettung der Stadt in umfassendere 
wirtschaftliche und politische Systeme schematisch zusammengefasst. Dies zeigt, in 
welcher Hinsicht die Stadt peripher war und in Bezug auf welche jeweiligen Regio-
nen zentral.
Die Gesellschaft der Stadt bildete in kolonialer Zeit eine plural society im Sinne 
Furnivalls, wie sie ähnlich auch in Batavia zu finden war. Die Bewohner begegneten 
sich im Berufsleben und in der Öffentlichkeit, wohnten aber getrennt und wurden 
durch eine Vielfalt jeweils klar abgegrenzter Kategorien eingeteilt. Kriterien waren 
dabei vor allem die Freiheit (gegenüber dem Sklavenstand), die ethnische Zugehö-
rigkeit und der Glaube. In Dokumenten aus dem 17., 18. und 19. Jahrhundert findet 
man eine Vielfalt von Begriffen, wie z.B. Vrije (Freie), (europäische) Christen, 
Mardijkers (asiatische Christen), Mixtiesen, Moors, Burgher, Kodjas, Araber, Chi-
nesen, Peranakan-Chinesen, Malaien, Bugis, Makasar und viele andere. Die größe-
ren dieser Gruppen wohnten voneinander getrennt in verschiedenen Vierteln, die mit 
Mauern und Toren versehen waren und teils eigene Vorsteher hatten. Die Menschen 
wohnten also getrennt voneinander, begegneten sich aber auf dem Markt, als Käufer 
und Händler, in verschiedensten Arbeitsverhältnissen und als Angestellte der kolo-
nialen Behörden. 
Die Stadt wuchs über Jahrhunderte nur langsam, verstärkt aber seit Beginn dieses 
Jahrhunderts durch Zuwanderer aus dem Hinterland. Ein zweiter Migrantenstrom 
setzte in den 1950er Jahren ein, als die Verhältnisse im ländlichen Süd-Sulawesi 
wegen einer Widerstandsbewegung gegen die Zentralregierung sehr unsicher waren. 
Die meisten Zuwanderer waren arm, schlecht ausgebildet und kamen in eine Stadt, 
wo es wenig Arbeit und kaum Wohnmöglichkeiten gab. Über verschiedene histori-
sche Phasen veränderte sich die Einbindung der Stadt in regionale, nationale und 
globale Systeme und auch die lokale Verarbeitung dieser Außeneinflüsse. Aus welt-
systemtheoretischer Sicht zeigen die Hauptlinien der Geschichte der Stadt, dass sie 



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 17

abwechselnd eine zentrale und eine periphere Stellung einnahm. Makassar steht 
nicht nur im Kontext einer westlich geprägten Globalisierung, sondern auch in der 
des globalen Islam. Es wurde früh von einer muslimischen Globalisierung erreicht 
(1511). Die Herausbildung der interethnischen Wirtschaftsbeziehungen einerseits 
und der Kategorien sozialer Ungleichheit andererseits war maßgeblich durch die 
besondere Stellung der Stadt im Rahmen Niederländisch-Ostindiens geprägt. 

Abb. 1: Einbettung Makassars in regionale bis globale Systeme 

Regionale bzw. systemische Einheit

NIEDERLANDE / EUROPA / WELT
VOC-BATAVIA / JAKARTA / SURABAYA

OSTINDONESIEN
SÜD-SULAWESI

Bereich bzw. Dimension
      und etwaiger Zeitraum MAKASSAR 

traditionelle Königreiche Z P; Makassar als deren
Handelsposten

Archipelhandel bis etwa 1600 P Z;  Entrepôt-Funktion Makassars

koloniale Struktur ab 1600 Z P; Makassar als kolonialer 
Außenposten

Weltsystem ab etwa 1600 Z P(Z) P; peripherer Kapitalismus
niederländische 
Kolonialwirtschaft

Z P(Z) P, wenige Handelsgüter, koloniales 
Hinterland

Handel und Erziehung heute P Z; Makassar Zentrum für Ost-
Indonesien

heutige Politik und Wirtschaft P Z; Primatstadt der Provinz
heutige politische Struktur Z P; Makassar dominiert von Jakarta
heutige inner-indonesische 
Disparität

Z P P P(Z); Stadt auf „Außeninsel“

Neue internationale 
Arbeitsteilung

Z P(Z) P(Z); städtische
Entwicklungspolitik

technoökonomische 
Globalisierung i.e.S.

Z P(Z) Z; für Ostindonesien (noch 
unsicher, in Konkurrenz zu 
Surabaya/Ost-Java)

Globalisierung im Islam ab 
1990er Jahre

Z
(Arabien)

P(Z) peripher in globaler umma,
aber zentral für indonesischen 
Islam

Z = Zentrum; P = Peripherie; P(Z) periphere Position, aber Zentrum für untere Ebenen

Quelle: Antweiler (2000: 216, aktualisiert)

Der interethnische Umgang war trotz der scharfen sozialen Kategorien in Makassar 
schon damals intensiver als in Batavia. Ähnlich den Lokalisierungsprozessen in der 
heutigen Globalisierung wurden damals kolonialpolitische Vorgaben in der kolo-
nialen Peripherie lokalisiert bzw. indigenisiert (vgl. Sutherland 2001 am Bsp. der 
„Makassar-Malaien“). Vor allem gab es Ebenen und Situationen, die es erlaubten, 
Grenzen zwischen sozialen Kategorien partiell zu durchbrechen (Abb. 2). Interethni-



Christoph Antweiler18

sche Kontakte liefen aber weniger zwischen den Gruppen als Ganzen, sondern über 
einzelne Personen, die durch Handelsbeziehungen oder die Arbeit für die Kolonial-
herren miteinander verquickt waren. Schon damals waren verwandtschaftliche und 
interethnische Verbindungen das „soziale Kapital“. Von großer Bedeutung war 
neben der offiziellen Kolonialwirtschaft der von der VOC geduldete private Handel. 
So wie die Holländer nie mehr als nur das Stadtgebiet wirklich kontrollierten, war 
auch in dieser Hinsicht die koloniale Beherrschung hier – am Rande des Kolonial-
reichs – nur in stark lokalisierter bzw. indigenisierter Form verwirklicht. 

Abb. 2: Soziale Kategorien und Interaktion im kolonialen Makassar

Quelle: Antweiler (2000:189; Zeichnung: Thomas Jarmer)

Regionale transethnische Identität und Lokalisierung des 
Archipel-Konzepts
Sind lokale, regionale, nationale oder globale Normen und Werte für das Handeln 
und den Umgang untereinander maßgeblich? Gelten die traditionellen Werte und 
Gewohnheiten der einzelnen ethnischen Gruppen (adat); gibt es eine einheitliche 
ethnien-übergreifende (transethnische) städtische Kultur? Ist eine indonesische 
nationale Einheitskultur (kebudayaan Indonesia) entscheidend oder sind es globali-
sierte Umgangsformen? Es ist eine spezifische Mischung aus allem und darin liegt 
die Form des interkulturellen Umgangs in dieser Stadt, die ihren spezifischen 



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 19

Stadthabitus ausmacht. Innerhalb der Haushalte sind familiäre Werte entscheidend, 
die von der ethnischen Herkunft der Eltern geprägt sind, die aber selbst oft 
unterschiedlichen Ethnien entstammen. In den Haushalten wird deshalb fast nur 
Bahasa Indonesia gesprochen und die Kinder können die Muttersprache ihrer Eltern 
oft nur noch teilweise verstehen. Ethnische Traditionen im engeren Sinne gelten bei 
Festen, vor allem bei Hochzeiten. Im öffentlichen Raum der Stadt gelten urbane 
Umgangsformen, wie man sie als „metropolitane Kultur“ auch aus anderen 
indonesischen Städten kennt.
In Makassar interagieren viele Ethnien miteinander, aber die Makasar und die Bugis 
bilden die überwiegende Mehrheit. Deshalb ist die hiesige Stadtkultur von der re-
gional seit Generationen dominanten Kultur der Bugis und Makasar geprägt. Das 
unterscheidet die Stadt strukturell von Städten Indonesiens, die nur aus vielen Min-
derheiten bestehen bzw. in denen eine fremde (javanische) Mehrheit und viele 
Minderheiten leben. Bugis und Makasar bilden den Kern einer regionalen, also über 
einzelne Ethnien hinausgreifenden Kultur (kebudayaan daerah). Diese Ähnlichkei-
ten zwischen den Ethnien schlagen sich auch im Bewusstsein der Menschen in der 
Stadt nieder. Nach wie vor ist in vielen Situationen das Wir-Bewusstsein der einzel-
nen Gruppe entscheidend. Sehr häufig wird aber auch gesagt, man sei „ein Mensch 
von Süd-Sulawesi“ (orang Sulawesi Selatan bzw. akronymisch: orang Sulsel) oder 
es ist von einer „typischen Hausform Süd-Sulawesis“ die Rede. Es gibt viele Holz-
häuser, die de facto eine Mischung verschiedener tradierter Hausformen darstellen 
und gleichzeitig spezifische alte Bauvorschriften verletzen.
Indonesien als Nationalstaat versucht, ein regionales Bewusstsein jenseits der Eth-
nien zu fördern. Die Nation begegnet der faktischen ethnischen Diversität einerseits 
und den transethnischen Figurationen auf der lokalen Ebene andererseits mit der 
inzwischen auch in anderen Ländern Asiens verbreiteten Formel „Einheit in der 
Vielfalt“. In Makassar gibt es viel Propaganda für die „Kultur Süd-Sulawesis“ 
(Kebudayaan Sulawesi Selatan). Dies hängt mit der nationalen Ethno- und Kultur-
politik zusammen. Sie will kulturelle Vielfalt zulassen, aber nur in sehr engem 
Rahmen. Folklore, Musik, Tänze, und Handwerk, sind als domestizierte Formen der 
Vielfalt erwünscht, darüber hinausgehende ethnische Besonderheiten gelten als 
„Ethnienegoismus“ (sukuisme). Das von indonesischen Politikern vertretene „Archi-
pelkonzept“ (konsep nusantara; Taylor 1994) geht von der Vorstellung aus, dass 
jeweils eine Insel bzw. eine Provinz des Landes mit einer Kultur gleichgesetzt wer-
den kann. Die faktische Vielfalt von Hunderten von Ethnien wird auf einige wenige 
reduziert. Dieses Konzept beruht seinerseits großteils auf Konzepten über kulturelle 
Vielfalt, die sich, ausgehend von den Vereinigten Staaten, global verbreitet haben.
Am Rand der Stadt gibt es einen Kulturpark (Miniatur Sulawesi Selatan), in dem die 
Kultur von ausgewählten Ethnien bzw. Regionen der Provinz in Form „typischer“ 
Häuser gezeigt wird. Der Park ist eine lokalisierte Variante des großen nationalen 
Kulturparks Taman Mini Indonesia Indah nahe Jakarta. Taman Mini wiederum ist 
eine indonesianisierte Version von Disneyland (Antweiler 1994; Schlehe 2009).



Christoph Antweiler20

Räumliche Mischung und segmentäre Ethno-Logik 
Wie gestaltet sich das multiethnische Leben in einer städtischen Nachbarschaft? Wie 
leben die Menschen verschiedener kultureller Herkunft, unterschiedlicher Bildung 
und verschiedenen Berufs zusammen? Das Gebiet des untersuchten Ortsteils namens 
Rappocini liegt jenseits der früheren Stadtgrenze und heute noch außerhalb des dicht 
bebauten Stadtkerns. Wie alte Karten und Luftaufnahmen zeigen, gab es noch vor 25 
Jahren in vielen Bereichen Rappocinis nur Nassreisfelder und darin einzelne kleine 
kampung. Während es damals hier nur wenige Menschen und fast ausschließlich 
Makasar gab, leben hier heute gut 140.000 Menschen (2006) verschiedener Her-
kunft. Auch die wirtschaftliche Lage ist sehr gemischt. Einige bewohnen große 
Häuser mit verzierten Zäunen und Vorgärten, andere leben dicht beieinander in 
armseligen Hütten. Außer der Hauptstraße, die das Viertel an die Innenstadt anbin-
det, gibt es fast nur schmale Wege (lorong). 
Rappocini ist damit typisch für viele Stadtteile Makassars, da sich hier Menschen 
verschiedener Ethnien einander nicht nur öffentlich und bei der Arbeit begegnen, 
sondern auch in ihrer unmittelbaren Wohnnachbarschaft intensiv miteinander umge-
hen. Sie wohnen – anders als nachwievor in vielen anderen Städten Südostasiens 
nicht räumlich getrennt in ethnisch geprägten kampung. Schon um 1980 lag der 
höchste Anteil, den eine einzelne ethnische Gruppe in irgendeinem Stadtviertel 
bildete, bei 80 Prozent. Hier in Rappocini leben Bugis neben Toraja, diese neben 
Makasar und Mandar, diese wiederum sind Nachbarn von Menschen aus Manado in 
Nord-Sulawesi oder Timor. Ja sogar viele Ehen und Haushalte sind ethnisch 
gemischt. Nur die Chinesen leben selten unter den anderen Gruppen, sondern neben-
einander in ihren Wohn-und Geschäftshäusern, die in der ersten Zeile an der Haupt-
straße aneinandergereiht sind. Sie siedeln erst seit etwa zehn Jahren hier. Bis dahin 
wohnten sie in einem Viertel der Innenstadt, wo sie seit Jahrhunderten ansässig sind. 
Sie sagen, sie hätten bis vor kurzem „Angst“ gehabt, weil das Leben in Rappocini 
früher gefährlich war, besonders, wenn man keine Verbündeten hatte. In der Zeit des 
Aufstandes unter Kahar Muzakkar in den 1950er Jahren bis 1965 war Rappocini ein 
Gebiet, in das sich die Widerstandskämpfer zurückzogen, weil sie hier Unterstüt-
zung hatten und untertauchen konnten, und die Polizei sich nicht hereinwagte. Noch 
heute erzählen Bewohner gern von den früheren Zeiten, als Rappocini noch eine 
echte „Texas-Gegend“ (daerah Texas) war.
Was sind die konkreten Medien der Transdifferenz im urbanen Alltag? Die Men-
schen verschiedener Kultur begegnen sich täglich auf den Wegen, in den kleinen 
Kindergärten und Schulen, bei Stadtteilfesten und bei Veranstaltungen der lokalen 
Nachbarschaftsgremien (Organisasi Rukun Tetangga). Ein Hauptmotor der Begeg-
nung zwischen den Ethnien in Rappocini sind die arisan, die „rotierenden 
Sparclubs“ der Frauen (Antweiler 1999). Hierbei treffen sich die Frauen in regelmä-
ßigen Abständen reihum im Haus einer der Frauen. Sie sammeln jeweils eine festge-
setzte Summe Geld ein und losen eine Gewinnerin aus, bis jede Frau einmal dran 



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 21

war. So hat die Gewinnerin eine große Summe zur Verfügung, die sie investieren 
kann. Diese arisan gibt es in ganz Indonesien. Hier im urbanen Lebenskontext ist 
die interethnische Begegnung und das Gespräch über gemeinsame Probleme aber 
mindestens genauso wichtig, wie das gemeinsame Sparen. 
Weitere Arenen interethnischer Begegnung sind halböffentliche Feste, wie Hoch-
zeiten und öffentliche Feierlichkeiten, z.B. Einweihungen von öffentlichen Einrich-
tungen und Ämtern. Bei diesen Anlässen werden ethnische Besonderheiten gern 
präsentiert, vor allem durch Tragen „traditioneller Kleidung“. Der Rahmen dieser 
Begegnung ist aber immer ein intensiver Austausch, der in der Regel von Wert-
schätzung geprägt ist. Bei solchen Gelegenheiten wird besonders häufig die regio-
nale Kultur Süd-Sulawesis herausgestellt. Wegen ihrer Häufigkeit sind solche Feiern 
einer der Motoren der Herausbildung einer trans-ethnischen regionalen Identität.

Abb. 3: Ethnische Ebenen der Identität in Makassar 
Unterscheidungskriterien

Makasar vs. Bugis
Wohlstand, 

wirtschaftliche 
Cleverness, Migration

Makasar 
+ Bugis

+ Mandar
vs. Toraja Glaube (Islam vs.

Christentum)

Makasar
Bugis

Mandar 
+ Toraja

vs

etwa 45
andere

Ethnien der 
Provinz

kulturelle Differenz, 
inter-ethnische Heiraten

Quelle: Antweiler (2001: 25, verändert)

Das Transdifferenz-Konzept legt nahe, zu fragen, inwiefern temporäre Räume zwi-
schen den Kategorien bestehen. Angehörige der Makasar und Bugis halten einander 
für kulturell ähnlich, was ihre Mythologie, um die heroische jüngere Geschichte der 
Region und ihren Ehrbegriff (siri’) angeht (z.B. Marzuki 1995). Besonders dann, 
wenn sie sich als Bugis und Makasar zusammengenommen mit anderen vergleichen, 
sehen sie zunächst ihre Gemeinsamkeiten und setzen dagegen die Unterschiede zu 
anderen, zum Beispiel zu den meist christlichen Toraja. Auch aus wissenschaftlicher 
ethnologischer Sicht sind sie einander in vieler Hinsicht ähnlich, etwa in ihrem Sta-
tusdenken, ihrem Verwandtschaftssystem oder der Form ihrer tradierten Patron-
Kient-Systeme. In der älteren ethnologischen Literatur werden sie oft zusammenge-
fasst als Bugis-Makasar oder Makasar-Bugis beschrieben. In anderen Hinsichten 
aber, etwa bei Tänzen oder Hochzeitszeremonien und vor allem dann, wenn es zu 
Konkurrenz oder zu Konflikten kommt, sehen sie sich als zwei klar getrennte 
Ethnien an (Abb. 3). Nur die Chinesen werden unisono als besonders angesehen. 
Ansonsten gilt quasi das „sizilianische“ Prinzip: „Ich gegen meinen Bruder, 
wir beide zusammen gegen die Eltern, unsere Familie gegen die Nachbarn…“. 



Christoph Antweiler22

Die Beziehungen ähneln der Struktur segmentärer Gruppen (Fortes 1945; Sahlins 
1961; Holy 1988). Eine ähnliche Struktur gilt auch für regionale Charakterisierun-
gen in Alltagsgesprächen (Abb. 4).

Abb. 4: Regionale Ebenen der Identität in Makassar
Unterscheidungskriterien

Stadtteil 
Rappocini vs.

andere 
Stadtteile 
Makassars

Jüngere Sozialgeschichte

Makassar vs. ländliches 
Süd-Sulawesi Modernität, Dynamik

Makassar vs.
Surabaya

(Stadt in Ost-
Java)

Stadtrivalität bzgl. 
Ostindonesien

Süd-Sulawesi vs. Java/Jakarta Peripherie vs. Zentrum, 
Dominanz

Süd-Sulawesi vs.
Ostindonesien 

(Indonesia 
Timur, Intim)

Hauptstadt vs. Peripherie

Süd-Sulawesi vs.
Manado 

(Stadt in Nord-
Sulawesi)

Moral/Religion

(Süd-Sulawesi) vs. (ganz Sulawesi)
denkbare, aber kaum 

existente 
Vergleichsebene

Quelle: Antweiler (2001: 27, verändert)

Bugis und Makasar stehen gerade wegen ihrer Ähnlichkeit, wenn man sie als Grup-
pen denkt, in Konkurrenz zueinander. Das zeigte sich auch in der öffentlichen Dis-
kussion, die während unseres Aufenthaltes 1991 bis 1992 besonders intensiv war. 
Anlass war die Fahrt eines in tradierter Weise gebauten Holzschiffes namens 
Amannagappa von Süd-Sulawesi zur sehr fernen Insel Madagaskar. Das ganze Jahr 
waren die lokalen Zeitungen voll von dieser Diskussion. Vordergründig drehte sie 
sich um Details des „echten“ Schiffsbaus, des „richtigen“ Kurses des Boots und der 
„passenden“ Zusammensetzung der Mannschaft. Aber es ging auch um Fragen, die 
ganz „heiß“ sind, weil sie Ruhm und Ehre nicht nur einzelner Personen, sondern 
ganzer ethnischer Gruppen betreffen: wann segelte das erste Schiff nach 
Madagaskar und vor allem, wer waren die ersten Segler vor vielen Hundert Jahren: 
waren es Makasar, Bugis oder Mandar? An dieser oft hitzigen Debatte nahmen in-
donesische Journalisten, ausländische Segelfans, aber auch lokale politische Größen 
sowie Historiker und Ethnologen aus der Stadt selbst teil. Diese Debatte wurde lan-
desweit wahrgenommen und hält in Makassar bis heute an, wie mir bei meinen 



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 23

jährlichen Besuchen in der Stadt immer deutlich wird. Die Frage, wer „Herr im 
Haus“ Süd-Sulawesi ist, interessiert die Menschen und sie ist ungelöst. 

Regionales Bewusstsein und „Heimrecht“
Aus der Perspektive des Transdifferenz-Konzepts ergibt sich die Frage, inwieweit 
die Differenzen oszillieren bzw. ob es bestimmte Trans-Ebenen gibt. Gelten die 
Werte des adat die traditionellen Gewohnheiten der einzelnen ethnischen Gruppen 

gibt es eine einheitliche die Ethnien übergreifende städtische Kultur oder ist eine 
indonesische nationale Einheitskultur (kebudayaan Indonesia) entscheidend? Die 
Antwort ist kompliziert: es ist eine Mischung aus allem, und darin liegt die beson-
dere Form des Umgangs mit Differenz in dieser Stadt. Innerhalb der Haushalte sind 
familiäre Werte entscheidend, die von der ethnischen Zusammensetzung der Eltern 
geprägt sind, die aber wie gesagt selbst oft unterschiedlichen Ethnien entstammen. 
In den Haushalten wird deshalb fast nur Bahasa Indonesia gesprochen und die Kin-
der können die Muttersprache ihrer Eltern (Bugis, Makasar, Mandar, Toraja) oft nur 
noch teilweise verstehen. Ethnische Traditionen im engeren Sinne gelten bei Festen, 
vor allem bei Hochzeiten. Im öffentlichen Raum der Stadt gelten urbane Umgangs-
formen, wie man sie als nationalistisch beeinflusste und konsumistisch geprägte 
„metropolitane Kultur“ auch aus anderen indonesischen Städten kennt.
In Makassar leben zwar viele Ethnien, aber die Makasar und die Bugis bilden die 
überwiegende Mehrheit. Deshalb ist die hiesige Stadtkultur, anders als in solchen 
Städten Indonesiens, die nur aus vielen Minderheiten bestehen – beziehungsweise in 
denen eine fremde (javanische) Mehrheit und viele Minderheiten leben – von der re-
gional seit Generationen dominanten Kultur der Bugis und Makasar geprägt. Regio-
nal spielen aber auch die Mandar und Toraja eine wichtige Rolle. Ihre Eliten hatten 
immer enge Handels- und Heiratsbeziehungen mit den beiden großen Gruppen und 
ihre Lebensform ist heute in vielem ähnlich der der Bugis und Makasar. Damit 
bilden Bugis und Makasar zusammen mit den Mandar und Toraja den Kern einer 
regionalen, also über einzelne Ethnien hinausgreifenden Kultur („Regionalkultur“; 
kebudayaan daerah).
Diese Ähnlichkeiten schlagen sich auch im Bewusstsein der Menschen in der Stadt 
nieder. Nach wie vor ist in vielen Situationen das Wir-Bewusstsein der einzelnen 
Gruppe entscheidend. Hinzu kommt eine trotz aller Migrationsbewegungen (insbe-
sondere der Bugis) stark ausgeprägte Beziehung zu Orten und Räumen. Da die 
Menschen hier neben ihrer weit ausgreifenden Beziehungen in der Regel auch eine 
passionierte Beziehung zu Heimatorten haben, könnten sie als „Compatriots“ 
bezeichnet werden (Jurriens und de Kloet 2007: 12). Wie angemerkt, hört man im 
Alltagsgespräch die Rede „Menschen von Süd-Sulawesi“ (orang Sulawesi Selatan
oder orang Sulsel). Auch die Regierung versucht, regionales und damit trans-
ethnisches Bewusstsein zu fördern. Es gibt viel Propaganda für die „Kultur Süd-
Sulawesis“ (Kebudayaan Sulawesi Selatan) und den genannten Kulturpark. 



Christoph Antweiler24

Hier wird Differenz populärkulturell verwertet und konsumiert. Dies hängt mit der 
nationalen Ethnopolitik und Kulturpolitik zusammen. Sie will kulturelle Vielfalt 
zulassen, aber nur in sehr engem Rahmen. Folklore, Musik, Tänze und Handwerk 
sind erwünscht, darüber hinausgehende ethnische Besonderheiten nicht. Das von 
indonesischen Politikern vertretene „Archipelkonzept“ (wawasan nusantara) geht ja 
quasi von dem Bild eines kulturellen Mosaiks aus. Hier in Süd-Sulawesi wird das 
noch durch den auf die Toraja konzentrierten Tourismus gefördert. Der Tourismus 
führt hier allerdings auch zu Konflikten zwischen den Eliten der Volksgruppen. 
Während nämlich tatsächlich die Bugis und Makasar kulturell dominieren, bilden 
die Toraja in der Perspektive ausländischer wie auch bei den zunehmenden einhei-
mischen Touristen „die Kultur Süd-Sulawesis“. Dies gilt selbst für die Menschen 
vor Ort: in Rappocini hängen selbst in den Häusern vieler Makasar-, Bugis- oder 
Mandar-Familien Schnitzwerke der Toraja als Zeichen der „Kultur Süd-Sulawesis“. 
Sie sind ursprünglich für Touristen gemacht und die Nivellierung mag für manchen 
bedauerlich sein. Die regionalistischen Konzepte wirken aber in den Köpfen der 
Menschen und das wiederum ist ein faszinierendes Kulturphänomen.

Transdifferenz, partielle Grenzen und Alltagskosmopolitismus
Interkultureller Umgang in Makassar zeigt ein komplexes Amalgam von Differenz-
betonung und Differenzüberschreitung. Das lässt sich auch am Beispiel der seitens 
der Stadtverwaltung angestrebten Inklusion chinesischstämmiger Bürger zeigen 
(Abb. 5). Neben vielen lokalspezifischen Details dieser Stadt zeigen sich auch 
allgemeine Muster. Kollektive Identitäten bestehen auf verschiedenen Ebenen und 
sind prinzipiell taxonomisch geordnet. Im Phänomen der Ethnizität sind Exklusion 
und Inklusion prinzipiell verquickt. Inklusion ist nicht einfach die andere Seite der 
Exklusion. Ethnische Gruppen entstehen nicht nur durch Ausschließung anderer 
Gruppen, sondern auch durch Inklusion weiterer Gruppen, in aller Regel 
taxonomisch tiefer stehenden beziehungsweise Subeinheiten. Die Exklusion anderer 
Gruppen ist also verknüpft mit der Inklusion von weiteren Gruppen, die kognitiv 
„solidarisch einverleibt“ werden (Orywal 1986, Fig. 3). Ergänzend zu Theorien der 
Ethnizität erlaubt es der Ansatz der Transdifferenz, Muster und Strukturen in den 
Veränderungen zu analysieren.



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 25

Abb. 5: Transethnische Begegnung vs. scharfe Kategorien: Schild am Eingang 
der „Chinatown“ Makassars

Quelle: Photo des Autors, August 2006)

Differenz wird differenziert, indem die gewohnte und essentialisierende Fixierung 
auf Binarität zeitweilig konterkariert wird (Kaufmann et al. 2010: 10). Bei den klas-
sischen Vertretern des Transdifferenz-Ansatzes wird kein Anspruch einer Totaltheo-
rie erhoben. Breinig und Lösch schreiben: „Transdifferenz ist kein Oberbegriff…“ 
und „Eine ‚Kulturtheorie der Transdifferenz‘ kann es nicht geben“ (Breinig und 
Lösch 2005: 454–455). Explizit wird gesagt, dass sich der Transdifferenz-Ansatz auf 
bestimmte soziale Situationen bzw. Konstellationen („Zonen“) beziehungsweise auf 
zeitlich begrenzte Phasen oder sogar nur „Momente“ bezieht. Allerdings wird das an 
anderen Stellen wiederum relativiert (vgl. z.B. Breinig und Lösch 2005: 455) und 



Christoph Antweiler26

der Ansatz firmiert dann im Tenor auch als „Kulturtheorie“ (z.B. Allolio-Näcke et 
al. 2005, Untertitel). Abschließend sollen einige Fragen und Probleme dieses Ansat-
zes nicht verschwiegen werden (vgl. Schilling 2009). Sie betreffen den analytischen 
Zugang und die Empirie. Ich halte die Unterscheidung von Alterität vs. Alienität, die 
nur manche Vertreter des Ansatzes machen (Turk 2000) für wichtig. In Intergrup-
penbeziehungen werden graduell ausgebildete Unterschiede (Alienität) auf der 
Ebene der subjektiv wahrgenommenen, erfahrenen und gefühlten Verschiedenheit 
zu kategorialer Differenz (Alterität). Dies ist ein empirischer Grundbefund der 
ethnologischen Ethnizitätsforschung seit Barth (Barth 1989; Vermeulen und Govers 
1994; Brubaker 2004; Antweiler 2012). Dies sollte im Transdifferenzansatz stärker 
beachtet werden, weil es gute Theorieanschlüsse erlaubt. 
Für die im Transdifferenzansatz immer wieder angesprochene Mehrfachzugehörig-
keit schlage ich eine klarere analytische Unterscheidung vor. Identität ist nicht das-
selbe wie Identifikation, Rolle, Position, Rang oder Status. Schon in sogenannten 
traditionellen Gesellschaften oder Gemeinschaften können Individuen gleichzeitig 
mehrere Rollen, Ränge und Statuspositionen einnehmen. In komplexen Gesell-
schaften, wie wir sie nicht nur in Megalopolen, sondern auch in großen Provinz-
städten wie Makassar finden, können Individuen sich vermehrt parallel mit mehre-
ren Entitäten identifizieren und in mehreren Institutionen Mitglied sein. Hierzu sind 
besonders Theorien sozialer Ungleichheit und netzwerkanalytische Ansätze ein-
schlägig. In einer gegebenen sozialen Situation können sich Individuen aber in aller 
Regel nur mit einer Entität identisch fühlen. Identität erschöpft sich nicht in Identifi-
kation, sondern geht psychisch tiefer, weil sie biographische Dimensionen beinhaltet 
und dadurch dauerhafte oder sogar irreversible Aspekte impliziert.
Kulturelle Grenzen sind so wichtig wie grenzüberschreitende Prozesse und bei bei-
dem spielen institutionelle Strukturen mit herein. Es gibt ein Oszillieren der Identi-
täts-Grenzen, aber sie diese sind nicht frei flottierend. Das Hin-und Herschwingen 
erfolgt zwischen relativ fixierten Ebenen. Transdifferenz und Alltagskosmopolitis-
mus sind relativ neue Konzepte. Zu beiden ist viel Theorieentwicklung und empiri-
sche Prüfung vonnöten. In der konzeptuellen Entwicklung müsste zunächst das 
Verhältnis zwischen Transdifferenz und Alltagskosmopolitismus genauer bestimmt 
werden. Das gemeinsame beider Konzepte liegt in der temporären Zurückstellung 
kultureller Unterschiede. So wie transdifferente Haltungen blendet also auch der 
Kosmopolitismus Differenz nicht aus; er geht aber mehr in Richtung Einheitsden-
ken. Alltagskosmopolitismus beginnt, über Transdifferenz hinaus zugehen, sobald 
explizit gemeinsame Orientierungen z.B. in Zielen, Normen oder Werten gesucht 
werden. Diese haben eine mindestens überlokale Perspektive und können regional 
oder national ausgerichtet sein, wie im hier untersuchten Beispiel. Ein voll ausgebil-
deter Alltagskosmopolitismus wäre gegeben, wenn bei Weiterbestehen lokaler Kul-
tur und identitärer Grenzen eine explizite Orientierung auf die Menschheit als Ein-
heit und ggf. Interessen- bzw. Problemgemeinschaft gegeben ist (Antweiler 2012).



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 27

Zu welchen Aspekten brauchen wir weitere empirische Forschungen? Eine für Ver-
gleichsfälle bezüglich Transdifferenz wichtige Frage ist, ob Differenzen, wenn sie 
schon immer wieder aufbrechen, tatsächlich vor allem an den gleichen Grenzen 
auftreten müssen, quasi als identitäre Soll-Bruchstellen? Hinsichtlich kosmopoliti-
scher Orientierung ist eine offene Frage, welche Rolle über-lokale und trans-
regionale Konzepte im Alltag spielen. Wie verbreitet ist z.B. die Vorstellung einer 
„Menschheit“, in Indonesien als einem zunehmend global agierenden Land mit 
starker nationalistischer Tradition? Dies sind Fragen, die vergleichend in ländlichen 
und urbanen Gebieten auch anderer Regionen Asiens zu untersuchen wären.

Literatur 
Acciaioli, Gregory L. (2004): „From Economic Actor to Moral Agent. Knowledge, Fate and Hierarchy 

among the Bugis of Sulawesi“, in: Indonesia, 78: 147–179
Allolio-Näcke, Lars; Kalscheuer, Britta (2005a): „Wege der Transdifferenz“, in: Allolio-Näcke, Lars; 

Kalscheuer, Britta; Manzeschke, Arne (Hgg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer 
Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 15–25

— (2005b): „Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz-Resümee und Ausblick“, in: Allolio-
Näcke, Lars; Kalscheuer, Britta; Manzeschke, Arne (Hgg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu 
einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 443–453

Allolio-Näcke, Lars, Kalscheuer, Britta; Manzeschke, Arne (Hg.) (2005): Differenzen anders denken. 
Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt am Main: Campus Verlag 

Antweiler, Christoph (1994): „‘South Sulawesi.’ Towards a Regional Ethnic Identity? Current Trends in a 
‘Hot’ and Historic Region“, in: Wessel, Ingrid (Hg.): Nationalism and Ethnicity in Southeast Asia. 
Proceedings of the Conference “Nationalism and Ethnicity in Southeast Asia” at Humboldt 
University, Berlin, October 1993. Münster: Lit-Verlag (Berliner Asien-Afrika-Studien; 4/1), 107–136

— (2000): Urbane Rationalität. Eine stadtethnologische Studie zu Ujung Pandang (Makassar), 
Indonesien. Berlin: Dietrich Reimer Verlag (Kölner Ethnologische Mitteilungen; 12)

— (2000): „Die Sparklubs von Indonesien. Soziale Sicherung durch informelle Finanzsysteme am 
Beispiel von Arisan“, in: Südostasien, 16, 4: 48–52

— (2001): „Transethnic Identity and Urban Cognition in Makassar. Regionalism and the Empowering 
Potential of Local Knowledge“, in: Antropologi Indonesia, 65: 13–39

— (2002) „Makassar“, in: Ember, Melvin; Ember Carol R. (Hgg.): Encyclopedia of Urban Cultures, 
Cities and Cultures around the World. Vol. 3: 101–109

— (2005): „Makassar. Set, Backstage and a Diva in an Indonesian Secondary City“, in: Nas, Peter J.M. 
(Hg.): Directors of Urban Change in Asia. London and New York: Routledge, 126–141

— (2006): „McDonald’s@Makassar. Stadthabitus, Interkulturalität und ein Fall von Glokalisierung in 
der Peripherie der Peripherie“, in: Reuter, Julia; Antweiler, Christoph; Neudorfer, Christoph; 
Neudorfer, Corinne (Hgg.): Bar, Bügelzimmer und Internet. Neue Orte einer Ethnologie der 
Globalisierung. Münster: Lit Verlag, 38–60

— (2012): Inclusive Humanism. Anthropological Basics for a Realistic Cosmopolitanism. Göttingen: 
V+R Unipress und Taipei: National Taiwan University Press (Reflections on (In)Humanity; 4)

Antweiler, Christoph; Christ, Simone (2011): „Migrancy, Merantau and the Case of the Philippines“, 
Paper, Internationale Tagung „Merantau: Imaging Migration in the Malay World“, Universität 
Frankfurt, 30.–31. März

Appiah, Kwame Anthony (2007): Der Kosmopolit. Philosophie des Weltbürgertums. München: Verlag 
C.H. Beck 

Barley, Nigel (1994): Hallo Mister Puttyman. Bei den Toraja in Indonesien. Stuttgart: Klett-Cotta 
Barth, Fredrik (Hg.) (1969): Ethnic Groups and Boundaries. The Social Organisation of Cultural 

Difference. Bergen: Universitetsforlaget 
Bhabha, Homi K. (1996): „Unsatisfied. Notes on Vernacular Cosmopolitanism“, in: Garcia-Moreno, 

Laura; Pfeifer, Peter (Hgg.): Text and Nation. London: Camden House, 191–207
Blechmann-Antweiler, Maria (2001): Ohne uns geht es nicht. Ein Jahr bei Frauen in Indonesien.

Münster: Lit Verlag (Begegnungen. Autobiographische Beiträge zu interkulturellen Kontakten; 1)



Christoph Antweiler28

Breinig, Helmbrecht; Lösch, Klaus (2002): „Introduction. Difference and Transdifference“, in: Breinig, 
Helmbrecht; Gebhardt, Jürgen; Lösch, Klaus (Hgg.): Multiculturalism in Contemporary Societies. 
Perspectives on Difference and Transdifference. Erlangen: Universitätsbund, (Erlanger Forschungen, 
Reihe A, Geisteswissenschaften; 101), 11–36

— (2005): „Lost in Transdifference. Thesen und Anti-Thesen“, in: Allolio-Näcke, Lars; Kalscheuer 
Britta; Manzeschke, Arne (Hgg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der 
Transdifferenz. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 454–455 

Brubaker, Rogers (2004): „Ethnicity Without Groups“, in: May, Stephen; Modood, Tariq; Squires, Judith 
(Hgg.): Ethnicity, Nationalism, and Minority Rights. Cambridge: Cambridge University Press, 50–77

Charim, Isolde; Auer Borea, Gertraud (Hgg.) (2012): Lebensmodell Diaspora. Über moderne Nomaden.
Bielefeld: Transcript (Kultur und soziale Praxis) 

Cummings, William (2002): Making Blood White. Historical Transformations in Early Modern 
Makassar. Honolulu: University of Hawai’i Press

Fortes, Meyer (1945): The Dynamics of Clanship among the Tallensi. London: Oxford University Press
Gibson, Thomas (2005): And the Sun Pursued the Moon. Symbolic Knowledge and Traditional Authority 

among the Makassar. Honolulu: University of Hawai’i Press
Hannerz, Ulf (2010): Anthropology’s World. Life in a Twenty-First-century Discipline. (Anthropology, 

Culture and Society). London: Pluto Press
Holy, Ladislav (Hg.) (1979): Segmentary Lineage Systems Reconsidered. Belfast: Queens University 

(Queens University Papers on Social Anthropology; 4)
Idrus, Nuril Ilmi (2009): „Makkunrai passimokolo’. Bugis Migrant Women Workers in Malaysia“, in: 

Ford, Michele; Parker, Lynn (Hgg.): Women and Work in Indonesia. London: Routledge, (Asian 
Studies Association of Australia, Women in Asia Series), 155–172

Jurriens, Edwin; de Kloet, Jeroen (Hgg.) (2007): Cosmopatriots. On Distant Belongings and Close 
Encounters. Amsterdam: Rodopi

Kalscheuer, Britta; Allolio-Näcke, Lars (Hg.) (2008): Kulturelle Differenzen begreifen. Das Konzept der 
Transdifferenz aus interdisziplinärer Sicht. Frankfurt am Main: Campus Verlag 

Kauffmann, Clemens; Kley, Antje; Paul, Heike (2010): „Kulturhermeneutik im Zeichen von Differenz 
und Transdifferenz“, Abschlussbericht des Graduiertenkolleg 706 der Friedrich-Alexander-
Universität Erlangen-Nürnberg, http://www.kulturhermeneutik.uni-erlangen.de/ (Aufruf: 02.07.2012)

Knörr, Jacqueline (2007): Kreolität und postkoloniale Gesellschaft. Integration und Differenzierung in 
Jakarta. Frankfurt am Main: Campus Verlag 

Lineton, Jacqueline Andrew (1975): „Pasompe’ Ugi’. Bugis Migrants and Wanderers“, in: Archipel.
Études interdisciplinaires sur le monde insulindien, 10: 173–201

Lösch, Klaus (2003): „Cultural Identity, Territory, and the Discursive Location of Native American 
Fiction“, in: Breinig, Helmbrecht (Hg.): Imaginery Relocations. Tradition, Modernity, and the 
Market of Contemporary Native American Literature and Culture. Tübingen: Stauffenburg, (ZAA 
Studies; 18), 63–80

— (2005): „Begriff und Phänomen der Transdifferenz. Zur Infragestellung binärer Differenzkonstrukte“, 
in: Allolio-Näcke, Lars; Kalscheuer, Britta; Manzeschke, Arne (Hgg.): Differenzen anders denken. 
Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt am Main: Campus Verlag, 25–49

Marzuki, H. Mohamad Laica (1995): Siri’. Bagian Kesadaran Hukum Rakyat Bugis-Makassar (Sebuah 
Telaah Filsafat hukum). Ujung Pandang: Hasanuddin University Press

Nagel, Jürgen G. (2003): Der Schlüssel zu den Molukken. Makassar und die Handelsstrukturen des 
Malaiischen Archipels im 17. und 18. Jahrhundert. Eine exemplarische Studie. (2 Bände). Hamburg: 

- und Wirtschaftsgeschichte; 3)
Nghi Ha, Kien (2005): Hype um Hybridität. Kultureller Differenzkonsum und postmoderne Verwer-

tungstechniken des Spätkapitalismus. Bielefeld: Transcript (Cultural Studies)
Orywal, Erwin (1986): „Ethnische Identität. Konzept und Methode“, in: Orywal, Erwin (Hg.): Die 

ethnischen Gruppen Afghanistans. Fallstudien zu Gruppenidentität und Intergruppenbeziehungen.
Wiesbaden: Ludwig Reichert Verlag (Beihefte zum Tübinger Atlas des Vorderen Orients, Reihe B, 
Geisteswissenschaften; 70)

Pelras, Christian (2011): Explorations dans l'univers des bugis. Un choix de trente-trois rencontres. Paris: 
Association Archipel

Pollock, Sheldon (2002): „Cosmopolitanism and Vernacular in History“, in: Breckenridge, Carol R.; 
Pollock, Sheldon; Bhabha, Homi K.; Chakrabarty, Dipesh (Hgg.): Cosmopolitanism. Durham: Duke 
University Press (A Millennial Quartet Book), 15–53

Pratt, Louise (1991): „Arts of the Contact Zone“, in: Professions, 91: 33–40
Reid, Helen; Reid, Anthony (1988): South Sulawesi. Berkeley: Periplus Press (Periplus Adventure 

Handbooks)



Alltags-Kosmopolitismus in Indonesien? 29

Reuter, Julia (2004): „Transdifferenz. Zur Konvergenz postkolonialer und postfeministischer Diskurse“, 
Paper, Internationale Konferenz „Diskurse der Gewalt – Gewalt der Diskurse“ (= Transforma #2), 
Transdisziplinäres Forum Magdeburg, 02.–04. Juli, 
www.transforma-online.de/deutsch/transforma2004/papers/reuter.htm (Aufruf: 03.07.2012)

Rössler, Martin (1987): Die soziale Realität des Rituals Kontinuität und Wandel bei den Makassar von
Gowa, (Süd-Sulawesi/Indonesien). Berlin: Dietrich Reimer (Kölner ethnologische Studien; 14)

Rüsen, Jörn (2009): „Introduction. Humanism in the Era of Globalization. Ideas on a New Cultural 
Orientation“, in: Rüsen, Jörn; Laas, Henner (Hgg.): Humanism in Intercultural Perspective. 
Experiences and Expectations. Bielefeld: Transcript (Being Human: Caught in the Web of Cultures 
Humanism in the Age of Globalization), 11–19

Sahlins, Marshall (1961): „The Segmentary Lineage. An Organisation of Predatory Expansion“, in: 
American Anthropologist, 63: 332–345

Schilling, Elisabeth (2009): Rezension zu Kalscheuer und Näcke „Kulturelle Differenzen begreifen“, in: 
Forum Qualitative Sozialforschung/Forum: Qualitative Social Research, 10, 2, 
http://nbn-resolving.de/urn:nbn:de:0114-fqs0902107 (Aufruf: 31.12.2011)

Schlehe, Judith (2009): „Zur Inszenierung nationaler, lokaler und religiöser Identitäten in indonesischen 
Kulturparks“, in: Herrmann, Elfriede; Klenke, Karin; Dickhardt, Michael (Hgg.): Form, Macht, 
Differenz. Motive und Felder ethnologischen Forschens. Göttingen: Universitätsverlag, 165–179

Silvey, Rachel M. (2000): „Stigmatized Spaces. Gender and Mobility under Crises in South Sulawesi, 
Indonesia“, in: Gender, Place and Culture, 7, 2: 143–161

Stichweh, Rudolf (2007): „Fremdheit in der Weltgesellschaft. Indifferenz und Minimalsympathie“, Paper, 
Universität Luzern, http://www.unilu.ch/files/25stwfremdheitinderweltgesellschaft.pdf (Aufruf: 
06.08.2012)

Sutherland, Heather (2001): „The Makassar Malays. Adaptation and Identity, c.1660–1790“, in: Journal 
of Southeast Asian Studies, 32, 3: 397–421

Taylor, Paul Michael (1994): „The ‘Nusantara’ Concept of Culture. Local Traditions and National Unity 
as Expressed in Indonesia’s Museums“, in: Taylor, Paul Michael (Hg.): Fragile Traditions. 
Indonesian Art in Jeopardy. Honolulu: University of Hawai’i Press, 71–90

The Jakarta Post (2011): „Autonomy Watch. Makassar Grows with Waterfront City Concept“, in: The 
Jakarta Post, 13. Juni, http://www.thejakartapost.com/news/2011/06/13/makassar-grows-with-
waterfront-city-concept.html (Aufruf: 07.08.2012)

Turk, Horst (2000): „Alienität vs. Alterität als Schlüsselbegriffe einer Kultursemantik“, in: Jahrbuch für 
Internationale Germanistik, 22, 1: 8–31

Turner, Sarah (2005): Indonesia’s Small Entrepreneurs. Trading on the Margins. London: Routledge 
Curzon

Vauteck, Benjamin (2005): „Transdifferenz als Dissens in der Differenz. Das Beispiel von Dissentern in 
kanadischen Ureinwohnergruppen“, in: Allolio-Näcke, Lars; Kalscheuer, Britta; Manzeschke, Arne 
(Hgg.): Differenzen anders denken. Bausteine zu einer Kulturtheorie der Transdifferenz. Frankfurt 
am Main: Campus Verlag, 118–130

Vermeulen, Henk; Govers, Chris (Hgg.) (1994): The Anthropology of Ethnicity. Beyond “Ethnic Groups 
and Boundaries”. Amsterdam: Het Spinhuis

Werbner, Pnina (2006): „Vernacular Cosmopolitanism“, in: Theory, Culture & Society, 23, 2–3: 496–498
— (2008): „The Cosmopolitan Encounter. Social Anthropology and the Kindness of Strangers“, in: 

Werbner, Pnina (Hg.): Anthropology and the New Cosmopolitism. Rooted, Feminist and Vernacular 
Perspectives. Oxford: Berg Publishers (Association of Social Anthropologists Monogr.; 48), 47–68


